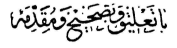


انتشارات دانشکده الهیات ومعارفاسلامیمشهد شماره ــ۲ــ



تالبيت

فقية وفيلسو فنجقق للاجسين





٤

### ڗۺؙٵۼڣۯڶٮۜٙٵۊڸٳڂؚٳڹٮٵڶٙڋڹۧۺۜڣؙۏٵؠٳڵڔڡٵؽٷڵۼٙۼػڶ ڣؙڰٷڽڹٳۼڰٳڵٙڋؠڗڶڡٮٛۅٳڗۺۜٵؚڶڬۯۏؙۮٛۯڮؽ؞۠

# فلفراسلامي

#### الإهداء

الى روح استادى المحبوب ، وحيد عصره و صفوة دهـره ، الأستاذ الفياسوف المتأله ، والبارع المتبحر فى العلوم النقلية والعقلية، المغفورله ، الحاج ميرزاسيد ابوالحسن القزويني قده-

سيدجلال الدبن اشتياني

اصول المعارف خلاصه بی است از افکار و عقاید صدر المتالی محمد بن ابراهیم ملا صدرای شیرازی فیلسوف بزرگ ایسرانی تألیف شاگرد نامدار او مسلا محسن فیض کاشانی که بوسیله این جانب جزء سلسله کثار حکما و عُرفای ایرانی در چهار قرن اخیر منتشر میشود

سيد جلالالدين اشتياني

#### فهرست مطالب مقدمه اصولالمعارف

بیان خصوصیّات (۱) رسالهٔ ا**صول المعارف** و کیفیت سیر جکمت اسلامی در دوران محقق ملا جلال دوانی و میردشتکی و میرفخر سماکی ص ۱، ۲، ۳، ۶ .

تأثیر ایرانیان درپیدایش تمدن اسلامی (۲) و تقدم اولاد عجم در طب و فلسفه و کلام و تصوف و تفسیر و حدیث و دیگر علوم اسلامی ص ۷، ۸، ۹، ۱۵، ۱۹. معرفی رساله اصول المعارف و بحث مختصر در خصوصیات مباحث این کتاب و ترجمهٔ احوال فیض و اشاره یی بمعاصران او، و بیان این معنی که اصول المعارف خلاصهٔ کتاب دیگر مؤلف علامی است به نام عین الیقین و نقل بیان مؤلف حولر خصوصیات کتاب و بیان آنکه - لا مناف ات بین ما ادر کته العقول السلیمة و ما اعطته الشرایع الالهیی ص ۷۰، ۲۰، ۰۰، ۲۰، ۳۶، ۳۶.

#### \* \* \*

الباب الأول في الوجود والعدم وفيه معرفة الذات (ص٦- اصول المعارف) بيان

۱ ـ نگارنده، مطالب موجود در رسالهٔ اصول المعارف را درمقدمه مورد بحث ترارداده وپیرامون معضلات کتاب مفصل بحث کرده ام، ودر مقدمهٔ خود موضع مطالب را در صفحات مشخص کرده ام، لهذا احتیاج به نگارش فهرست جهت مطالب کتاب نیست ومقدمهٔ حقیر بمنزلهٔ فهرست تفصیلی کتاب باید محسوب شود .

۲- باید توجه داشتکه بهترینآثار درتفسیر وحدیث بدست ایرانیان بوجودآمد ودر قرون بعدازظهورصفویه فقه واصولفقه درحوزههایعلمیشیمه درحداعلای ازکمالرسید، علم اصول فقه که پایه واساسفقهاست وسعت پیدانمود مداربحث دراصولفقه بینعلمای عامه و اهلسنت بیشترهمانمباحث پوسیده وفرسودهٔاصول استکه دراعصار اولیهٔ پیدایش اصول مورد توجه بود .

باید شخص محقق صاحب نظری راجع به کیفیت پیدایش علم فقه واصول در عالم تشیتع ومقایسهٔ آن با سیِر تکاملی آن در حوزهٔ تسنش ونحوهٔ وجود فعلی فقه واصول در عالم تشیشع و تسنش اثری جامع بوجود آورد .

تعریف وجود و تحقیق در اصل و حقیقت وجود، وبیان آنکه حقیقت وجود و مقام صرافت هستی ، مقام ذات حق است ص ۳۶، ۳۵، ۳۵، ۳۲ .

بیان مسلك عرفا دراصل وجود وتقریر وجوه فرق بین مذهب عرفا و حكما دراین مسأله که اساس مباحث عالیهٔ فلسفه است وبیان اصالت وجود و اثبات اعتباری بودن ماهیات و معانی کلیه، و اثبات تشکیك دراصل وجود و نحوهٔ وجود تشکیك بنا برمسلك عرفا و ممشای حکما و نحوهٔ ظهور یا وجود تمیز در مراتب وجودی و نفی ماهیت ازاصل وجود ص ۳۷، ۳۸، ۳۹، ۲۶.

#### البابالثاني فيالعلم والجهل (ص ١٩)

بیان تعریف علم و تحقیق حول معنای انکشاف وظهور معانی وصور در نشأت ادراك و تقریر شروط وجود ادراكی و علت عدم تحققادراك درمواد وصور حاصلهٔ درماده و بیان انواع ادراك از حصولی و حضوری وفرق بین احساس و تخیل و تعقل و نحوه سریان علم در كافئه موجودات و نحوه تسبیح و تنزیه و تقدیس اعیان مادی حق اول تعالی را و نحوه سریان وجود و لوازم آن از علم و قدرت و عشق و ابتهاج در شراش و جود و بیان معنای حیات و بیان لزوم رجوع كمالات و جودی اول ص ۶۸، ۶۹، ۵۰، تا ص ۵۶.

بیان نسب موجــود بین ذات وصفات واسماء و نحوه ظهور اسما. در اعیان و

كيفيت تجلّى حق درمظاهر خلقية و اثبات دوام الهيت حق واثبات ازليت فيض حق اول ونحوه وحدت ذات وصفات ويكانكي ذات واسماء وكيفيت انطواء كثرات صفتي واسمى وخلقي در ذات و بالاخره بيان معناى كلمه قدسية بسيط الحقيقة كُلُ الأشياء، وفحوه علم حق باشياء درموطن ذات وبيان وجود فرق بين علم تابع وعلم متبوع ص ٥٤، ٥٥، ٥٥، ٥٥، ٥٨.

بیان انه تعالی مبتهج بذاته ابتهاجاً منزها عنالإنفعال و نحوه ابتهاج حق بذات خود وعشق بمعروفیت اسماء وصفات و وجود ملازمه بین حب بهذات و عشق بحقایق وجودیه وحضرات امکانی و تحقیق آنکه عشق بذات مبدأ وعلت حبد باشیاء و سریان حب در مظاهر امکانی وسریان عشق حق در ذراری و دراری و جود و بیان کمال جلاء و استجلاء و تقریر آنکه غایت تجلی ظهور جلاء و استجلاء و اثبات علم تفصیلی حق باشیاء در موطن ذات وانه یعلم الحق الخلایق بعین علمه بذاته و انه یعلم الحق و قدرت و اراده و عدرت و اراده و مراد و بیمیع اشیاء و عمومیت قدرت و اراده و علم از ناحیه صرافت وجود و صرفالشیء لا یتعدد و لا یتکرر و لا یتثنی ص ۵۹، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۳۲، ۳۳،

بیان معرفت ذات وصفات وافعال حق و تحقیق آنکه معرفت ذات حق و اکتناه مقام غیب ذات محال است، لذا ازمقام ذات به کنز مخفی، و عنقاء مثغرب تعبیسر نموده اند، یحدر کم الله نفسه والله رؤوف بالعباد و تحریر این اصل مهم که مفاهیم صفات و اسماء الهیه درعرصهٔ تعقل ممکن است ولی معرفت افعال حق امری ممکن وقابل حصول وادراك است، اگرچه باعتبار حصول علم حقیقی و شهود و ادراك حضوری، معرفت حقایق امکانی از ناحیهٔ شهود اسباب و علل و جودی معالیل امکانی حاصل میشود و نیز معرفت صفات و اسماء باعتبار اتحاد صفات و اسماء بالذات و مسمای اسماء درعرصه تفكر و علم حصولی مثل ادراك ذات محال است مگر فناه ذات سالك در احدیث و جود و فنای شاهد در مشهود ص ۱۳۰، ۱۳۶ می ۱۳۰ می ۱۳ می ۱۳۰ می ۱۳ می ۱۳

هشت فهرست مطالب

#### الباب الثالث في الغنى والفقر وفيه معرفة الأسماء (ص ٣٨)

غنا وفقر از اوصاف وجودند، بینیاز موجودی را گویندکه بوجه من الوجوم محتاج بغیر نباشد بلکه جمیع وجودات بآن توقف داشته باشند غنی و بینیاز محض حقیقت مقدس حق و فقیر انحای وجهودات امکانی و محتاج وصف حقایق جایز الوجود است، غنای حق، منتزع از ذات وحقیقت او عین غنا ونفس بی نیازی وفقر نیز نحوهٔ وجود حقایق امکانی است وتقریر این اصل که حقایق امکانی در مقام تحقق خارجي ازباب تساوى ذاتماهيت نسبت بوجود وعدم وبطلان اولويت بجميع انحا واقسام آن توقف برحق بينياز واجب الوجود بالذات دارند وتحقيق دراین مهم که برخی ازحقایق درمقام اخذ وجود محتاج بامری غیرحق نمی باشند باین معنی که نفس امکان ذاتی کافی ازبرای اخذ فیض وقبول وجود ازحق اول بوده وبرخی ازحقایق چون دارای حالت منتظر هاند غیر ازامکان ذاتی بیك نحو ازامکان دیگر که ازآن بامکان استعدادی تعبیر نمودهاند ، دارند، ناچار مسبوق الوجودند بماده واستعداد وتوقف دارند برماده وهيولاي حامل امكان، لذا گفتهاند : هر حادثی محتاج بماده و استعداد و از باب اتصاف بتحصّل تدریجی توقف دارند برزمان متحد با حركت كــه وصف ماده متحرك ومتحول بصور و فعليّات است، وبيان فرق بين امكان وصف ماهيّت وامكان وجودي وفقري كه عين وجود امكاني ميباشد ص ٦٥، ٦٦، ٦٧.

بیان تعریف امکان استعدادی وامکان ذاتی و تقریر فرق بین امکان ماهوی و امکان و جودی و بیان فرق اجمالی بین ذات و اسماء و ارتباط بین ذات و اسماء و مظاهر علمی – یعنی اعیان – و مظاهر خلقی و تقریر آنکه جمیع حقایق خارجیه از لوازم ذاتی اعیان ثابته و اعیان از لوازم غیرمتأخر الوجود اسماء و اسماء صورت نات و استعدادات متعیت در حضرت علم غیر مجعولند بلامجعولیة ذاته المقدسة الالهیته، والی هذا الاصل اساطین مدینة المعرفة والی هنا ینتهی القول ص ۲۷،

#### الباب الترابع - در ماهيتات و تعيتنات اعيان تحقيق درمعرفت ماسوى الله

بیان و تقریر معنای ماهیت باصطلاح عرفا و تحقیق آنکه عین ثابت و ماهیت تعیش وصورت اسم حق و اعیان قبود و ارد برصور ذاتند که همان اسماء باشند و این اعیان وجودات خاصه علمیه اند و تعریف معنای ماهیت باصطلاح حکمت که همان کلی طبیعی باشد که نسبت بوجود و عدم و وحدت و کثرت لا بشرط و در مقام تحقق خارجی محتاج بوجود و جهت تشخص است، وبیان اعتبارات و ارد بر ماهیت و تحقیق در این معنا که – المهیت من حیث همی لیست الاهی – و بیان معنای قول اهل معرفت در لزوم تقدیم سلب برحیثیت و لحاظ سلب، سلب بسیط تحصیلی نه معدوله و تقریر اعتبارات لا بشرطی و بشرط لایی و ... در ماهیت و بیان معنای جنسی و فصلی و وجوه فرق بین این دو ص ۷۷، ۷۷، ۷۶ .

بیان این اصل موروث ازملاصدرا که برگشت کلیت و جزئیت بدو نحو ازوجود است و وجود کلی بلحاظی همان رب النوع معقول ازهرنوع است و تحریر آنکه سنخ ماهیت قبول جعل ننماید وفقط امر اعتباری حاصل در ذهن است ولوازم ماهیات درجعل تابع وجودند، وجعل تألیفی بین شیء و لوازم آن معقول نمیباشد و تحقیق در بیان معانی معقول نمیباشد و تحقیق در بیان معانی وحدت ومساوقت آن باوجوده تقریر وجوه فرق بین وحدت عددی و وحدت اطلاقی وبیان آنکه وحدت اطلاقی حق سبب محو وفنای جمیع کثر آت و وحدت حد حکیه اطلاقی او ملاك محوالموهوم و صحوالمعلوم و نحوه سریان وحدت اطلاقی در کثر آت بدون حصول انثلام دروحدت ذات بل که موجب تأکد وحدت وقیود حاصل ازوحدت باصل وحدت رجوعنماید وبیان اعتبارات وارد براصل وجود، نظیر اعتبارات لاحق برماهیت از اطلاق و تقیید و لا بشرطیت و بشرط لائیت و نظیر اعتبارات لاحق برماهیت از اطلاق و تقیید و لا بشرطیت و بشرط لائیت

محمديين وغيرهم ص ٧٤، ٧٥، ٢٧، ٢٧، ٨٧، ٩٩، ٨٠.

#### الباب الخامس في السبب و المسبت وبيان معرفت غايات و نهايات

در مطاوی اصول وفصول این باب علامه مؤلف بذکر امور مهمی در حکمت الهی پرداخته است از جمله، تعریف علت ومعلول وانواع واقسام آن و تحقیق در وجوب وامکان وعلت اختیاج معلول ممکن بعلت واجب، وجوه فرق بین علل مجرده وعللمادیه وبیان فرق بین ابداعیات ومکونات ومنشات وتحریر اقسام علت ازفاعلی و غایی وصوری ومادی، علل قوام وعلل وجود ، وارجاع علل غایی به علل فاعلی و نفی علت غایی در حق بمعنای متمم فاعلیات فاعل وبیان آنکه اجزاء و علل قریب شیء واحد در مادیات مجموعاً بمنزلهٔ شیء واحد وعللی که زمینهٔ وجود معلول را فراهم نمایند، ناچار از ناخیهٔ حرکت وحرکات مستندند بجوهر وطبیعت سیال متوجه ازنقص بکمال وبیان تقسیمات علیل ومعالیل از بالذات وبالعرض وبعید وقریب ص ۸۸، ۸۲، ۸۳ الی ۸۲

تحقیق حول کلام صدرالحکما دراینکه فرماید، وجود علت باعتبار و لحاظ ماهیت موجود مبدأ وجود معلول ونسبت بمعلول فاعل است و وجهود علت نسبت بوجود معلول مقوم است نه فاعل وبیان و تقریر این مسأله و تحریر وجوه مناقشات وارد باین مطلب و تقریر این اصل مهم که تا علت جمیع انحای عدم معلول را سد ننماید ومعلول بمقام وجوب وجود و به سرحد امتناع عدم نرسد موجود نشود وحق اول مرجع جمیع سلسلهٔ حاجات و امکانات است و که لیهٔ جهات وجوبی بوجوب واحد و کلیه وجودات بوجودی واحد منتهی شوند و روی همین اصل کلیه صفات به به منتهی شوند بمقام ذات که صرف کافتهٔ کمالات است و تقریر کلام امام عرفی المال التوحید نفی الصفات عنه و ابطال کلام اشاعره ومعتزله و تحقیق مسله اشاههٔ شیعه علیهم السلام و نفی علیت و معلولیت از سنخ مهیات و نفی تهرم و قائلان باصالت ماهیت و بیان لزوم سنخیت در هلت و معلول ص ۱۸۸ ۸۸۰ ۹۸۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰ ۹۰

. 90 ,92 ,94 ,97 ,91

بیان قاعدهٔ الواحد و تقریر آنکه صادر اول دارای و خدت اطلاقی و بسیط الحقیقه است و تحقیق درعدم جواز توارد علل متعدد برمعلول واحد شخصی و بیان اقسام علل و معالیل از بسیط و مرکب و بیان احکام واحد شخصی و نوعی وجواز استناد واحد جنسی ازباب ابهام لازم جنس به متعدد و نغی علیت درمواد و اجسام و امتناع مبدئیت وجودی جسم جهت جسم دیگر و تقریر آنکه علیت در اجسام همان تأثیر و تأثر عرضی است و جسمی مبدأ جسم دیگر نمیشود و بیان آنکه نفس نیز ازباب تعلق بمواد و استعدادات از این جهت محکوم بحکم اجسام است و بیان معنای وضع و و ساطت آن در تأثیرات و تأثرات مادی و تحقیق آنکه به نظر تحقیق مفیض و جود باید مطلقاً دارای جهت قوه نباشد و از ماهیت معرا باشد و تحقیق در کلام بهمنیار «لیس لما بالقوة مدخلیة فی افاضة الوجود» و کلام متألیهان تحقیق در کلام بهمنیار «لیس لما بالقوة مدخلیة فی افاضة الوجود» و کلام متألیهان که می الوجود الاالله و تقریر آنکه در بسیط قیام فیه و عنه و احد است ص ۹۵، ۹۲، ۹۷، ۹۸، ۹۹، ۹۹

تحقیق درمباحث غایات واثبات غایت درجمیع حرکات ولزوم تحقق غایت در کافهٔ مبادی افعال وعدم منافات بین آنچه که ذکر شد و آنچه که اهل تحقیق از حکما ومتکلمان وطایفهٔ ناجیهٔ شیعه فرمودهاند فعلحق معلل بغرض و غایت خارج از ذات او نمیباشد بل که اوست غایةالغایات ونفی عبث از افاعیل بطورمطلق ص ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۰۲،

تحقیق مفصل پیرامون مسأله غایات ونقل اقــوال حکما ومتکلمان و نقل شکوك صعب – واعلم ان فی المقام شکوكا صعبة ، منها شبهةالبخت والإتفاق و تفریر شکوك قــائلان به بخت به تفصیل ونقل کــلمات شیخ اعظم – ابنسینا – و صدر الحکما ولاهیجی ومحقق شریف وملاجلال دوانی و آقاجمال بحمال المحققین وسید میردشتکی ص ۲۰۶، ۱۰۶، ۱۰۷، الی ۱۱۰

نقل اشكال وتقرير شيهه يي ديگر دراين مقام بقولنا : ومن الشكوك الصعبة،

انه لا یجب ان یکون لکل فعل غایة ، چه آنکه برخی ازافعال ازامور عبث وبقول فارسی زبان بیهوده وعاری ازغرض وغایت وفاقد خیرحقیقی یا غیرمظنون است و نقل کلام شیخ از طبیعی والهی شفا وبیان اقوال محقق طوسی و شارحان تجرید، لاهیجی و قوشچی وملاجلال ومیرصدر ودیگران ص ۱۱، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۶

بیان کلام خواجه طوسی «اماالقوة الحیوانیة للحرکة فغایتها الوصول الی المنتهی» و تحقیق آنکه وصول بمنتهای حرکت گاهی غایت قوهٔ شوقیه است و گاهی نیست، ویبان مراد از عبث موجود در کلام شیخ ونقل کلام شارح اصفهانی و میرسید شریف وشارح مواقف ص ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۳،

«ومن الشكوك الصعبة ما اورد على اثبات الغايات للطبيعيات» و تقرير وجوه فرق بين غايت درافعال اختيارى وافاعيل صادر از مبادى غيرصاحب شعور ودفع شبهات ازقبيل «ان الطبيعة لا روبية لها» ونقل كلام شيخ «ان الروبية ليست لتجعل الفعل ذاغاية» وبيان وجوه فرق بين غايات بالذات وبالعرض، وضرورى، ونقل كلام صدر الحكما از حواشى شفا ص ١٢٤، ١٢٥، ١٢٦، ١٢٧، ١٢٨ .

جواب ازشکوك درمباحث غایت ونقل کلام – انباذ قلس – درتکون اجرام و مواد اصلیه از ناحیهٔ بخت وبیان دلائل او و تزییف این دلائل و تقریر صاحب شوارق شکوك وارد درباب وجهواب از اشكالات ومناقشه برقائلان به بخت در

تشویهات و زوائد وموت درطبیعت ونقل جواب شیخ دراین باب وجواب از این اشکال «ان کانت الطبیعة تفعل لغرض فینقل الکلام فیه، ویتسلسل الآعراض» و جواب آنکه «لا یلزم ان یکون للغرض غایة» ص ۱۲۹، ۱۳۳، ۱۳۸–۱۳۵، ۱۳۳.

نقل شك چهارم «ومنالشكوك، انه لوكانت الطبيعة تفعل لغرض، فالسئوال ثابت فى ذلك الشيء نفسه ...» و نقل تقرير اشكال دركلام – ابنسينا – ونفى كلام قائلان به ضرورت ماده در ترتب غايات برمبادى متحرك وتحقيق آنكه غايات صادر يا مترتب برطبايع، نسبت بطبيعت خير وكمال ذاتى است ص ١٣٧، ١٣٨، ١٣٩٠ يا ١٤٠، ١٤١،

بیان آنکه حق اول فاعل وغایت کل است وجمیع موجودات درطلب او منحر کند ونفوس منغمر درشهوات نیز خالی ازشوق عقلی نیستند وبیان فاعلیت حق اول و تقریبر آنکه ایجاد عبار تست از تجلی حق بصور خلقی بواسطهٔ حب بذات وعشق بمعروفیت اسماء وصفات و تحقیق آنکه خلق عین ظهور کمالیهٔ حق و حق اول دراظهار کمالات توقف بر مجالی خلقی ندارد وبیان آنکه شیء واحد ممکن است که ظاهر ومظهر باشد، ظهور بحسب ذات ومظهریت بحسب فعل و تدلتی و تجلی اعرابی و بیان – ان الشیء لایشمر ما یضاده و بباینه منجمیع الوجوه ص ۱۵۲، ۱۵۶، ۱۵۶، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۰، ۱۵۰،

#### الباب السادس في الطبيعة وتجددها وبيان حدوث عالم

تحقیق درمقدمات حرکت جوهری، ترکث جسم ازماده وصورت و ترکیب اتحادی بین صورت نوعیه ومادهٔ محل صورجوهری و تقریر دلائل ترکیب جسم از در دوجزء جوهری و اثبات صورت نوعیه و نقل اقول درجسم و بیان مسلك شیخ اشراق و بیان فرق بین صورت جسمی وصورت نوعی و تحقیق در حرکت جوهری و حدوث عالم جسمانی به حدوث زمانی ص ۱۵۲، ۱۵۲، تا ۱۵۸،

بیان آنکه فاعل مباشر حرکت طبیعت است درانواع واقسام حرکات ازطبیعی

و قسری و ارادی و تحقیق در آنکه فاعل مباشر حرکت نشاید ثابت باشد، و نقل قسول شیخ از شفا و نجات دربیان توجیه علیت طبیعت ثابت نسبت به حرکات عرضیه از حرکت کمتی و کیفی و وضعی و اینی... و ایراد و مناقشه بر کلام مشهور و اثبات تجدد و سیلان طبایع جوهریه و تقریر آنکه طبیعت با انضمام حالات متوارده و تحقق در سلسله از متغیرات لاحق طبیعت مشکل ربط متغیر به ثابت را حل ننماید و کلام در علت مبدأ حرکت است نه علت معده ص ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۹۲۰،

بیان و تحقیق در حرکت جوهری از ناحیهٔ تبعیت اعراض در وجود و اطوار هستی نسبت بموضوعات و تقریر آنکه در جواهر سیال بقا عین فناء و ثبات عین سیلان است و خقایق تدریجی الوجود مطلقاً ثبات خارجی ندارند و طبیعت سیال عین حرکت است و زمان مقدار حرکت جوهری طبایع است و صورت و ماده بلحاظ دثور و تجدد و اسطهٔ سیلان جوهر مادی و از جهت ثبات در حرکت و انغمار در زوال سبب ربط تغییرات به ثابتات اند و نفی شبههٔ لزوم ثبات موضوع در حرکات جوهری و تقریر آنکه در حرکت جوهری سیلان در مراتب و جود و احد و اقعاست و لازم نیاید که نوع حفظ نشود چه آنکه حافظ نوع اصل ثابت دهری از هر فرد مادی و نوع سیال و روان است و اشاره بوجود انسان دهری و ادباب انواع حافظ نوع ص ۱۹۳۷، ۱۹۳۶، ۱۹۳۰، ۱۹۳۰، ۱۹۳۰

اشاره بهتقریر دلائل حرکت جوهر وبیان آنکه برخی از دلائل برمبنای قوم وبعضی مبتنی براصولی است که صدرالحکماء خود تأسیس فرموده است و تحقیق آنکه فیض وجود اول بصورت میرسد وبعد ازمرور از صور بمواد ونیز از صور نوعی باعراض سرایت نماید و تقریر آنکه حرکت اشتدادی ازلوازم وجود خارجی جوهر است نهمفهومذهنی، و تقریر آنکه متحرك بصورجوهری در حرکات اشتدادی جوهری ماده است مع صورة ماء ، تقریر آنکه حرکت جوهری در نفوس ناطقه نیز جاری است بل که تجرد نفوس از ناحیهٔ حرکت ذاتی حاصل آید و نفوس در

انتدای وجود عین مواد واجسام وطبایعند ص ۱۹۹، ۱۷۱، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۲۰ نقل اقوال اهل کلام در حدوث عالم و تحقیق آنکه ملاك احتیاج به علت امکان است نه حدوث و حدوث ممکن مدخلیت در قبول وجود آن ندارد.

#### البابالتاسع درحركت وزمان ص ٩٦ ، ٩٧ رسالة اصول المعارف

بیان آنکه حرکت ازاحوال مشترك اجسام است، بیان وجوه فرق بین خرکت توسطتی وحرکت قطعی، اشاره به تعریف حرکت وبیان اقسام حرکت وفرق بین حرکت و زمان و طبیعت و زمان، و فرق بین زمان و دهر و اثبات موضوع در حرکات جوهری بوجوه عرشیة ص ۱۸۰، ۱۸۸، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۸۲،

اشكالات و تفصيات: نقل اشكالات سيدالحكماء بردلائل حركت جوهر از رساله سيد حكما آقاميرزا ابوالحسن جلوه وتقرير مرام ملاصدرا درآنكه: فرق است بين اخذر حركت درمفهوم امرى وملاحظة حركت درنحوة وجود آن شيء، واثبات حركت درجوهر از ناحية وجانب حركت دراعراض واثبات اتحاد بين جوهر وعوارض لازم ونقل مناقشة جلوه براين برهان وتقرير جواب ازاشكال جلوه وبيان آنكه در ثبات موضوع فرق بين حركت درعرض وحركت درجوهر نمي باشد

بیان نحوهٔ وجود مرکبّات حقیقی و تقریر فرق بین آن مرکبّات اعتباری و تحریر آنکه مجرد اتحاد وجودی اجزاء ملاك ترکیب حقیقی نمیباشد، و نقل کلام شیخ آقاعلی مدر س دراین مسأله وبیان کیفیت تقوم ماده بصورت و نقل کلام شیخ در این مسأله و اشکال بر مبنای شیخ و تقریر دلیل آخوند و تزییف مبنای شیخ و تقریر مناقشه بر فرمودهٔ ملاصدرا و تحقیق حق در این مبحث و تحقیق آنکه و رود

صور برمواد بدون حصول تدریجی محال است و بنا برمبنای شیخ و دیگر ان لازم آید که هنگام حصول صورت درماده، جسم بکلی معدوم و از کتم عدم دوباره موجود شود و تقریر آنکه این معنا با قول حکما که هرحادثی باید مسبوق الوجود بامکان استعدادی باشد منافات دارد ص ۱۹۳، ۱۹۶، ۱۹۹، ۱۹۹، ۲۰۰ .

دربیان آنکه ماده وصورت بوجودی واحد موجودند وحصول صور ازناحیهٔ تکامل تدریجی مواد است ونقل کلام حکیم دانا آقاعلی مدرس از بدایعالحکم دربیان آنکه هیولا درحال فصل و وصل باقی نمیماندو تقریر آنکه صورت مطلقه بانضمام مجرد قدسی دارای وحدت اعتباری است ونشاید که علت واحد شخصی شوند ص ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲،

دفع اشكال آقاعلى حكيم برملاصدرا وتقرير بيان استادناالحكيم المتألّه آقا ميرزا ابوالحسن قزوينى «قده» دربيان اتحاد بين ماده وصورت، وقوه و فعليت وتحقيق آنكه هيولا وماده از جملهٔ اشياى مضاف و داراى اضافه نمى باشد، اضافهٔ جوهر متعد، بصور وفعليّات ازباب مضاف نيست وماده مطلقا ازفعليّت جدا نيفتد

ص ۲۰۱۵، ۲۰۲۱، ۲۰۲۱، ۸۰۲۱، ۲۰۲۹، ۲۱۸۰

نقل کلام میرصدر در اتحاد ماده وصورت وبیان ماقیل ان تشخیص الحرکة انها یکون بالموضوع ونقل حاشیهٔ استاد متأله بربدایع درباب حرکت وتشخیص آن واثبات وحدت درمراتب حرکت جوهری نظیر وحدت واتصال واقع بین حقایق خارجی درقوس نزولی ص ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۷ ۰

بیان لـزوم مناسبت بین علت مبدأ وجـود معلول، ومعلول مفاض ازعلت و تحقیق آنکه وجود درمقام تنزلات ازمقام اطلاق خارج میشود تا بمرتبه بی میرسد که ازنهایت انحطاط، قوة الوجود ومتصل بعدم میشود وبیان احکام خاص وجود درحر کت جوهر و حالات مخصوص ماهیات وبیان آنکه حرکت در اصل وجـود است درصعود واشتداد درمراتب وجودی واحد واقع میشود، لذا موضوع باقی و بوجهی ثابت ومراتب اشتدادی متصل واحد است وحدود خاصل ازحرکت مضمین

در وجودی واحد است ص ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۲۰، ۲۲۲.

نقل اشكال آخوند ملاعبدالرزاق درحركت جوهرى وبيان مناقشهٔ او وحكيم طوسى دراشتداد وجودى وتحقيق آنكه اشتداد دروجود واقع وامرى مسلم است ونقل تقريرات كلام خواجه ازجانب آخوند لاهيجى درنفى حركت از ناحيهٔ بقاى موضوع، ونقل بيان شيخ ازجواهر واعراض تجريد در نفى حركت جوهرى و بيان تقرير لاهيجى در حول كلام خواجه ص ٢٢٣ ، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٢٢،

بیان اقسام امکان و تحقیق درامکان استعدادی و تقریر آنکه امکان استعدادی منشأ تحقق عالم ماده و مبدأ فیضان قوس صعودی است و نقل تعلیقات استاد حکیم الهی آقامیرزا ابوالحسن قزوینی دربیان دوام فیض و تغییر و فناء و زوال و حدوث مناض و تحقیق در ربط متغیرات بثوابت از دهریات ص ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۳۹، ۲۲۰، ۲۲۰،

بیان حدوث زمانی عالم به تقریری دیگر و تقریر عدم منافات بین دوام وقدم فیض و حدوث مفاض و تحریر این اصل مهم که افاضت حق بحسب مدت و شدت و عدت تناهی ندارد و بیان آنکه اسم الله دلالت بردوام افاضت نماید، و همانطوری که صفت حق حد محدود ندارد، فیض او نیز ازلی و دائمی است و نقل کلام قائلان بانقطاع فیض و تزییف دلائل آنان و تحقیق آنکه حق فیاض علی الاطلاق است و فیض او دائم و افاضت او ازلی و ابدی است ص ۲۶۱، ۲۶۲، تا ۲۶۸، ۲۶۹، ۲۵۰ .

بیان حرکت جوهر واثبات حدوث ماسویالله دوام فیض و تقریر وجسوه از

دلائل درعدم منافات بین حدوث عالم وقدم فیض حق بوجه تفصیلی، و نقل روایات از اثمه اطهار بر از لیت فیض و عدم جواز انقطاع تجلی حق درمظاهر وجودی و بیان کیفیت احاطهٔ حق برزمانیات و دهریات به نسبت و احده ص ۲۵۱، ۲۵۲، ۲۵۳ دوم ۲۵۷، ۲۵۲ دوم

دربیان آنکه برخی از دلائل منکران حرکت اشتدادی دروجود جوهری مبتنی برنفی تشکیك در ذاتیات است ، وحال آنکه تشکیك در ذاتیات واقع است ونقل کلام استادنا المتأله العظیم دربیان ثبات موضوع درحرکت جوهری، و نقل اشکالاتشیخ در تبدل موضوع و عدم بقای آن و تحقیق آنکه درحرکت جوهری صورت قائم به موضوع فاسد نمیشود و کون و فساد بنابر حرکت درجوهر در صور طولی و عرضی باطل است و نقل دلائل شیخ از طبیعی شفا در مقام لزوم تشکیك درجوهر بنابر حرکت درجوهر وجواب از اشکالات او بنابر اصالت و جود و ثبوت تشکیك در مراتب حقیقت و احده ص ۲۲۵، ۲۷۲، ۲۲۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲،

تقریر کلام صدر الحکماء در این مطلب مهم که «... لما کانت الحر که و الستکون من آثار الطبیعة، وقد تقرر آن کل ساکن من شأنه آن یتحرك، ف الطبیعة آنن متحرکة دائماً ، اما بالفعل او بالقوة فهی امر سیال الذات » چون طبیعت شابت مبدأ حسرکت نشود و نقل مناقشهٔ سید حکما میرزا ابوالحسن جلوه و جواب از

مناقشات او بنا برتحقیق آخوند ص ۲۷۱، ۲۷۲، ۲۷۳.

نقل اشكالات ميرزاى جلوه از ناحيهٔ بقاى موضوع و جواب تفصيلى از مناقشات او و تقريرآنكه منافات بين كلمات آخوند دربقاى موضوع كه گاهى ملاك در بقا را، ماهيت وگاهى وجود و تارة ربالنوع ميداندوياآنكه نفس را منشأ تشخي وثبات طبيعت دانسته است، نقل اشكال جلوه از ناحيهٔ تحقق ماده بصورت – ما – وموضوع حركت بودن آن مع صورة ما، وبيان وجوه اشكال برمناقشات او برملاصدرا، وتحقيق آنكه اونيز ازناحيهٔ عدم غور درتشكيك خاص وعدم نيل بمرام صدرالحكماء دراتحاد ماده وصورت، بركلام آخوند اشكالنموده است وعدم توجيه اشكالات او وعدم غور او دراين مسأله كه حركت در وجود به به بعنحو عام جارى است و در اصل وجود مادى ما منه وما اليه ومافيه واحد است

بیان آنکه بنابر حرکت درجوهر، متحرك که جوهر سیال باشد دراصل وجود به جعل بسیط، محتاج بعلت است ولی دروصف تحرك مستفنی ازعلت است از باب ذاتی بودن حرکت و – الذاتی لا یعلل – ونقل اشكال مفصل جلوه برآخوند از راه حرکت توسطی و تقریر این معنا که حرکت درجوهر مستلزم آنستکه بین مبدأ و منتهای حرکت امور غیرمتناهی متحقق شوند واشكال برگلام او وبیان آنکه حرکت توسطی مسبوق است بحرکت قطعی و در حرکت اشتدادی صور اشتداد یافته دائماً مضمن دروجود واحد از مقوله جوهرند و تقریر اشكال دیگر از جلوه که دلالت نماید بر اینکه آنمرحوم در تصویر حرکت جوهر گرفتار است ص۱۸۰، ۲۸۲، ۲۸۲،

مناقشهٔ دیگر برکلام آقامیرزا ابوالحسن جلوه درنحوهٔ بقاء وثبات موضوع درحرکات جوهریه وتقریرآنکه بنا برکون وفساد لازم آید تجرد هیولی از صورت فی آن ما – وبیان توجیه مرحوم جلوه، وایراداشکالات برگفتهٔ آنمرحوم واثبات بقای موضوع درکلیهٔ حرکات جوهری وعرضی وتحقیق آنکه بنا برفرض

حرکت دروجود عام، وجود ساری در مراتب ملاك بقای ذات متحرك ودر این فرض مامنه، وما فیه وما الیه وفاعل حرکت یك حقیقت واحد است وبیان آنکه در قوس صعود و نزول همه مراتب بوجودی واحد موجودند ص ۲۸۹، ۲۹۹، ۲۹۰.

نقل کلام زیتون اکبر درباب حرکت وبیان آنکه درحرکت جوهری موضوع حرکت امری بالقوه وماده بانضمام صورت مبهمه، موضوع حرکت است واین ابهام از خواص وجود متحرك سیال است واز لحاظی حکایت از سعه درجات متحرك نماید و بیان مناقشه بر کلام میرزای جلوه وعدم وجاهت توجیه او از کلام زیتون و صدرالحکما و تقریر آنکه صدرالحکما تصلب تام دراثبات بقای موضوع حرکت و تحقق آن دارد و کلام او دلیل برصحت کون و فساد نمی باشد و توجیه کلام ملا صدرا درموضوع حرکت وجهت ثبات آنکه گاهی ملاك ثبات را فردمجرد و گاهی عقل عاشر و تارة ماهیت و جود متحرك و یا اصل و جود ساری داند و تقریر آنکه مراد از تجدد همان تجدد تدریجی مصطلح درباب حرکت است نه امری دیگر ص

دربیان آنکه منکران حرکت جوهر در تعقیل موضوع حرکت دوچار اشتباه شده اند و تحقیق آنکه اعراض ذاتی منبعث از ذات موضوع با اصل موضوع متحدند و تبدل اعراض جدا از تبدل موضوع نمی باشد ، و تقریر اشکال میرزای جلوه برملاصدرا ایراد مناقشه برکلام او و تحقیق آنکه عوارض با عرض عریض و سعه یی که دارند درمقام تبدل آن اعراض برموضوعات تابع موضوعند ومطلق جدا از مقیدات و جود دارند و اشاره بکلام آخوند ملا عبدالله زنوزی و آقاعلی مدرس و اثبات یگانگی در وجود خارجی اعراض و موضوعات و نقل استدلال آقاعلی حکیم از سبیل الترشاد در نفی، ترکیب انضمامی بین اعراض وجواهر و اثبات آنکه تبدل عرض عین تبدل موضوعات ص ۱۹۹۸ ، ۱۹۹۹ ، ۳۰۶ ، ۳۰۶ ، ۳۰۶ ، ۳۰۶ ،

تقرير مطالب باب هفتم ص ١٢٠ – اصولاالمعارف درآنكه جسم وجسمانيي

مبدأ فاعلی اشیاء نشود، و اثبات حدوث عالم ونفی زمان موهوم وبیان آنکه در مجردات امکان ذاتی ودر مادیات امکان ذاتی واستعدادی - معاً - شرط تحقق وجود وثبوت خارجی آنهاست واثبات مکان وزمان وجهت درحقایق مادی و مناقشه برکلام غزالی وتقریر آنکه اول صادر ازحق وجود عام وفیض منبسط است ص ۳۰۵، ۳۰۷، ۳۰۷، ۳۰۷.

#### الباب الثامن في السماوات والأرض

این باب مشتمل براحوال سماویات ومادیات وبیان کیفیت وجود اجسامر عالیه وحقایق مادیه و کیفیت تکوین نفوس وابدان و تحقق موالید ثلاث و بیان وجوه فرق بین مجردات ومادیات و اثبات سریان علم و قدرت و اراده در مراتب وجودی و کیفیت تحصال مرکبات عنصری ص ۳۰۳، ۳۰۷، ۳۰۷، ۳۰۸، ۳۰۷، ۳۰۸، ۳۰۷، ۳۱۲، ۳۰۸، ۳۰۷،

کیفیت حصول موالید و تحقیق آنکه ممتزج عنصری تا درجات اخس را طی نکند بدرجات اشرف نرسد وبیان آنکه مواد در انواع متکامله در هرفردی استعداد خاصی دارد و نحوهٔ پیدایش نفوس و کیفیت تجرد نفوس حیوانی و انسانی ص ۱۳۱۶، ۳۱۵، ۳۱۷، ۳۱۷ .

بیان تفصیلی لذات وآلام جسمانی و روحانی خاص نفوس انسانی در نشأت آخرت و تحوهٔ وجود سعدا و اشقیاء وبیان کیفیت ورود عذاب برمعذبان درنار و تحوهٔ تجلی حق باسماء منشأ عذاب در اشقیاء ومظاهر مبعدان ونقل اقوال قائلان بانقطاع عذاب و نحوهٔ انقطاع وسبب قابلی آن ونقل کلام شیخاکبر محییالدین از فصوص و تحقیق پیرامون افکار او و تقریر مرام او در فصوص و نقل کلمات شارحان فصوص و اشاره بآنکه محییالدین اول کسی نیست که بانقطاع عذاب قائل شده است ص ۱۳۱۶ ۳۱۸ ۳۱۸ ۳۱۸ مصی

نقل كلام محيى الدين: ان لله الصّر اطالمستقيم... الى قوله: ولهذا وسبِعت

بيستوزدو فهرست مطالب

رحمته وشرح كلمات او وتقرير خواص اسم رحمان ورحيم درمظاهر اشقياء ونقل كلام او درفص زكرياوى في بيان ان رحمته واسعة وتقرير آنكه: الثناء بصدق الوعد وبيان تحقيق عارف كامل عبدالرزاق كاشى در پير امون كلام شيخ واستدلال كاشانى بكلام امام محقق و ولى مطلق جعفر الصادق راجع بخواص اسم رحمان و رحيم ص ١٩١٩، ١٣٠٠، ٣٢١، ٣٢٠، ٣٢٠٠

تقریر نگارنده در اثبات عدم انقطاع عداب ازنفوس شریره وجباران و قداران از حکام که تجاوز بهنفوس و نوامیس امری عادی و طبیعی و منشأ تجاوز و ظلم آنان ملکات جوهری و ذاتی از صور شقاوت در ممکن نفوس آنهاست و بیان آنکه در این مبحث باید به نحوهٔ دلالت روایات و آیات قرآنیته در باب عذاب و خاصیت اسماء منشأ عذاب رجوع نمود و استبداد در فکر و عقل در این قبیل از مسائل راجع بامور اخروی موجب ضلالت است و اصولا گریت عقل در کثیری از امور مربوط باخرت لنگ است ص۲۲۳، با مور آخرت اعجمی و گنگ است ص۲۲۳،

بیان کیفیت تأثیر نیات سوء وخیر درپیدایش اعمال و کیفت تقرر و وحقی مادی خیر و شر درنفس و تقریر آنکه کثرت صدور اعمال زشت ازنفس بتدریج درنفس ملکه یی بوجود آورد که بسهولت انسان اقدام بامور قبیحه نماید و کم کم، قبیح عمل زائل شود و ندامتی نیاورد و نفس بعداز آنکه بصور قبیحه منشأ عذاب وملکات مبدأ اعمال شر متصور شود و چون در آخرت حرکت مستقیم نباشد ناچار نفس ازباب آنکه متصور شده است بصورت عذاب، و مبدأ حرکت وی در صور منشأ عذاب امری ذاتی و داخلی است، خلاصی ازعذاب ندارد و نقل روایات مؤید لین اصل و تحقیق دربیان معانی روایات ص ۳۲۵، ۳۲۷، ۳۲۷ .

نقل کلام بعضی از اکابر درانقطاع عذاب و تقریر کلام او و نقل کلمات شارحان فصوص دراین باب و بیان علل انقطاع عذاب و تقریر آنکه عذاب مطلقا از اهل نار قطع نمیشود، عذاب ازجهتی و رخمت ازجهت دیگر و بیان کلام امامحادق

اصول المعارف بيستو سا

درشرح كاشانى برفصوص، ويبان: ان الاعيان مرحومة بالرحمة الراحمانية، اى التجلى الذاتى من الفيض الأقدس وتقرير آنكه اختصاص رحمت رحيمية بسه مستعدان ومؤمنان منافات با انقطاع عذاب ندارد وسكان جهنم واهالى نار اين موطن را ترك ننمايند واشاره به آنكه بنابر حركت درجواهر، برخى از نفوس، دار عذاب وابتلا به آلام غايت وجودى آنان است ص ٣٢٨، ٣٣٩، ٣٣٩، ٣٣٠، ٣٣٨،

بیان ما ذکر المحقق الشارح القیصری داودبن محمود رومی در انقطاع عذاب و ذکر سبب فاعلی آن و نقل کلام عارف محقق کاشانی استاد شرف الدین قیصری و بیان سبب قابلی در انقطاع عذاب و بیان انقطاع عذاب از جانب انتهای حکومت و دولت اسمای سبب عذاب و حاکم بر مظاهر ناری و تبدیل نار عذاب بهنور رحمت ، وبیان در جات اهل رحمت و عذاب و اثبات تنوع عذاب در آخرت، و بیان تفصیلی در عدم انقطاع عذاب از اهل عذاب و عدم منافات آن با فطرت اصلیه و عدم تحقق قسر دائم ص ۳۳۵، ۳۳۷، ۳۳۷، ۳۳۸، ۳۳۸،

بیان احکام اسم رحمان و رحیم وخواص هریك ، وبیان فرق بین رحمان و رحیم در «بسمله» وسورهٔ توحید وبیان علت اجتماع اسم رحمان ورحیم وبیان آنکه رحمت مثل وجود دارای سعهٔ ذات و صاحب مراتب است وتقریر آنکه اسم رحیم در عوالم مادیات از اسم رحمان متمینز شود وبیان تخلیص از آلام درمقام حکم اسم رحیم ونقل کلام قونوی دربیان آنکه تخلیص وتمیز وتخصیص حکم اسم رخیم بردونوع است ص ۳۶۰، ۳۶۱، تا ص ۳۵۳، ۳۵۲ و ۳۵۳.

در بیان آنکه تخلیص و تمیز رحمت از عداب و آلام از خواص اسم رحیم است و این تمیز در بهشتیان وجهنسیان دو قیسم است و نقل کلام شیخ کبیر قونوی و شیخ اکبر ابن عربی و تحقیق در مراتب و در جات اهالی جنان و ساکنان جهنم و نحوهٔ عذاب عصات از مؤمنان و عذاب کفار و منافقان و بیان مراتب غضب الهی، و کیفیت شفاعت و در جات شفعاء و تحقیق در مراحل شفاعت حضرت ختمی مرتبت و

اقسام شفاعت وتحقیق آنکه : اخر میزیشفع هوالله ص ۳۵۳، ۳۵۵، ۳۵۵، ۳۵۳، ۳۵۳. ۳۵۷ .

بیان أدوار شفاعت حقیقت محمدید بحسب و لایت کلید و بیان قوله: یا محمد؟ ما ترکت لغضب ربت شیئاً، و تقریر آنکه حضرت ختمی رحمت و اسعهٔ الهیه و صاحب شفاعت کلیه است و مقام او مقام – اذن – است و در جلباب و مشکات و لایت علوی ته حق اول شفیع کل است و تقریر آنکه: حب علی حسنة لا یضر معها السید ته و تحریر آنکه شفاعت از ارکان و اصول اسلام است و کلیهٔ فرق اسلامی آن را مسلم دانند و اختلاف در کیفیت آنست و بیان آنکه شفاعت از اسباب و علل سریان رحمت رحیمیهٔ حق است و اشاره به دفع اشکال برخی از اصحاب خناس از و ها بیه خون لهم الله تعالی در نفی شفاعت و بیان آنکه مناسبه ذاتیه اقتضا نماید شمول رحمت رحیمیه را و خلاصی عصات از نار و الم و عذاب بغیر حساب که برزق مرن شاء بغیر حساب، و یغفر من بشاء بغیر حساب و تحت هذا سر " لا یجوز افشائه «نه زما و نه زتو، رودم مزن» ص ۳۵۸، ۳۵۹.

ا ـ مقام اذن ومرتبهٔ آن ، مقام جمع شفاعت کلیتهٔ الهیه است و حقیقت محمدیه واسطهٔ ظهور ایجاد درمقام قوس نزولی، ومسرتبهٔ وساطت و واسطهٔ ایصال حقایق نفوس ، بحق درقوس صعودی است .

<sup>«</sup>بكم رزقالورى و بوجودكم ثبتت الارض والسماء وبكم عرف الله وعبدالله»

# المرا المرابع المحارية

تأليف

## فقبية وفيلسو فيجقق ملامجسين

الغ للق المنطبة

سِنَيْنَ خَالِانًا لَهُ السِنْدِيَا فِي

### بنت إللَّهُ الْحُدُ الْحُمْنَ

رساله حاضر – اصول المعارف – تألیف دانشمند نامدار ایرانی معاصر صفویه، محمد بن مرتضی ، آخوند ملامحسن فیض کاشانی جزء سلسله آثاری است که نگارنده جهت معرفی حکماوعرفای ایرانی در چهار قرن اخیر و کیفیت سیر حکمت وعرفان در این دوران ، از عصر میر داماد و میر فندر سکی تا زمان حاضر ، در دسترس طالبان حکمت و معرفت قرار می دهد . علاوه بر تألیف منتخبات فلسفی و عرفانی از حدود چهل (٤٠) فیلسوف و حکیم متأله در چهار صدسال اخیر که در ۳ جلد (١) با قسمت فر انسوی تألیف مستشرق نامدار و محقق آقای هنری کربن توسط انستیتوی ایران و فر انسه منتشر می شود تا آنجایی که از عهدهٔ نگارنده ساخته است، بچاپ و انتشار رسائل و کتب نفیسی کهمور د تو جه اهل فن و اقعمی شود و مجموعهٔ این آثار چه بسا مقدمه یی باشد از برای تدوین یك تاریخ مبسوط در چهار قرن، قرونی که از جها تی ناشنا خته ترین دوران از حیث تحول فکری و پیدایش افکار فلسفی است مبادر ت میشود تا بل که خدمتی بفر هنگ پهناور و عریق فکری و پیدایش افکار فلسفی است مبادر ت میشود تا بل که خدمتی بفر هنگ پهناور و عریق

<sup>(</sup>۱) میبایست این منتخبات از (۵) قرن پیش ، یعنی از دانشمندانی نظیر میرسید شریف وملا جلال دوانی ، خفری ، فخرالدین سماکی ، میرصدردشتکی وغیاث الحکما وبعضی دیگر از اعلام که در تقریر معضلات و تحریر مشکلات و تحقیق در مسائل مهم حکمی ، سهمی در بوجود آمدن انقلاب عظیم فلسفی در دوران اخیردارند و آثار آنان مورد توجه صدرا لمتألهین شیرازی واستاد اومیر داماد بوده است تهیه می شد و امیدوارماین مهم انجام بگیرد .

كشور خودنموده باشم .

یکی از مجهول ترین دوران افکار فلسفی ، دوران بعد ازخواجه نصیر طوسی است تاعصر نزدیك بزمان محقق دوانی شیرازی ملاجلال وسیدالمدققین میر صلا دشتکی شیرازی واساتید و تلامید آنان و همین دورهٔ میرسید شریف جرجانی و ملا جلالدوانی و میرصدر و غیاث الحکمای شیرازی و خفری مولانا شمس الدین شیرازی، و فخر الدین سماکی ، مقدمهٔ ظهور میرداماد و میرفندرسکی ، و بالاخره این عصر متصل می شود بدورهٔ صدر الدین محمد بن ابر اهیم شیرازی معروف بملاصدرا . از برای روشن نمودن جهات مجهول این ادوار ، و جهت تدوین تاریخ مفصل کامل درفلسفه و عرفان ، نباید در انتظار مستشرقان نشست واگر دانشمند علم دوستی از مردم مغرب زمین درصد و و حقیق در افکار فلسفی و نحوهٔ سیرآن در ایران برآمد و یا از روی خلوص نیت بطبع آثار فلسفی و عرفانی حکما و عرفای ایسرانی ، همت گماشت خلوص نیت بطبع آثار فلسفی و عرفانی حکما و عرفای ایسرانی ، همت گماشت بایددانشمندان ما با آنها همکاری نمایند و آن هارا بحال خود نگذارند که : «اهل البیت ادری بما فی البیت» و باید توجه داشت که : مادر را دلسورد ، دایه را دامان .

در مسائل فلسفی و عرفانی بآسانی انسان تساشط پیدا نمی نماید ، یك عمر باید شب وروز خودرا صرف مطالعه و تحقیق وسیر در آثار حكما و عرفا نمود ، و در مقام تحصیل باید محصل نز داستاد ماهر ، بقرائت كتب فلسفی مبادرت نماید كه از همان اوائل درك مسائل فلسفی ذهن محصل از استقامت خارج نشود چه آنكه بچشم خود دیده ایم بعضی از اشخاص بسیار با هوش بو اسطهٔ تحصیل نز د برخی از مردم دارای اعوجاج سلیقه ، بكلی استقامت فكری را از دست دادند و از جاده اعتدال خارج شدند و هر گز مستبصر نشدند تا چه رسد بمردمی بیگانه كه روی علم دوستی یا ذوق وعشق و یا بعلل دیگر بمطالعهٔ آثار شرقی می پردازند ، لذانباید از آنها تخصشی

توقع داشت(۱) .

حقیر صریحاً اعتراف می کند که در کارهایش نقایص فراوان وجوددارد، ولی اهل علم تصدیق می فرمایند ، که به تنهایی و بدون یارومدد کار ، در بثمر رسانیدن

(۱) منظور آنکه نوع اشخاص که نزد معلم ماهر در حکمت ، حکمت می آموزند ، اغلب بجایی نمی رسند ، تاچه رسد به کسی که بخواهد از راه مطالعه از حکمت وعرفان آگاهی پیدانماید.

فهم مسائل مدون درکتبحکمای اسلامی بسیار مشکل است واغلب اشکالاتی که بر فلسف نبوده اند ویاروی جهاتی بجنگ فلسفه برخاسته اند ، ناشی ازعدم درك مباحث فلسفی است. ووی جهل ونادانی چه اشخاص بزرگ ومردم متورع را تکفیر نمودند و خدارا باید شکر نمود که این سنت سیئه از بین رفت .

کسانی که به دشمنی حکمت و فلسفه کمر بسته اند دودسته اند ، برخی از جهل و نادانی ، و عدم وجود انساف جهت اعتراف بجهل و یاوجود جهل مرکب به نبرد باعقل کمر بسته اند ، و جمع کتیری جهت تقرب بعوام و جهال (نعو ذباله تعالی من الشیطان) مبادرت بانکار اهل حکمت نموده اند ، و ویکی از علل اساسی همین امر است یکی از اساتیدما می فرمود : ملامحمود لنگ روضه خوان تمی ، ووزی در مسجد شاه به منبر می رود و فریاد می دهد که «مردم چه نشسته اید که شریعت از دست رفت و شخصی بنام آقامحمد رضا اصفه انی در کنارهمین مسجد و خانه خدا در سوحدت و جود می دهد ی مرحوم آقامحمد رضا در مدر جلوخان مسجد شاه ساکن بود و در همان جا تدریس می نمود که بعضی از متورعان و ثقات که محضر اورا درك کرده اند نوشته اند : چنان مواظب آداب و سنن شرع بود که گویی سلمان زمان و ابو ذرعصر است ، اگر بعضی از تلامید نه اورامخفی نمی نمود ند به عاقبت عین القضات ، گرفتار می شد ، معروف است که مرحوم حجة الاسلام کنی حجاج ملاعلی دستور می دهد ، ملامحمود در اتنبیه کنند ، مولانا محمد صادق اردستانی که در زهدوورع و ریاضت شرعی و ظهور کر امات حالاتی حیرت انگیز داشت ، دراصفهان تکفیر ، و از اصفهان بنجف آباد تبعیل شد ، عجب آنکه در علوم نقلی نیز از افاضل زمان بود ، و آثار او نیز حکایت از نهایت تعبشد و بندی بشریعت می نماید ، و ملازمت دائمی بعبادت و دوری از احوال برخی از قلندران منحرف از خواص او می باشد .

مرحوم شیخ انصاری ، معروف به شیخ اعظم ، همیشه تلامید خودرا از این رویه برحل میداشته و به آنان می فرموده است که علت تکفیر برخی از مردمان متشرع ومتدین رامطالعه می کنم ، وحس می کنم که فقط هوای نفس و کسب شهرت (بقول خواجهٔ طوسی برای تقرب

کارهایی ازاین قبیل کههم به تفکر ومراجعه بافکار ودقت درآثار مهمفلسفی و عرفانی ، وهم به تتبع فراوان احتیاجدارد ، انجام کاربهتر ازاین ، ازعهد نگارنده خارجاست .

بجهال) وتعصبخام ، سبب آن برده است مثل بید بخود می لرزم ، و خدارا شکرمی کنم ، که در عمر خود ، بچنین ذنب لایففری آلوده نشده ام .

غزالی نیز ، ازکسانیاست که دراین راه افراط نموده است ، وازچماق بدستان تکفیر است ، بعضی اینرویه راحمل برزیادی ورع وکثرت علاقهٔ اوباسلام نموده اند ، ولی کثرت ورع با اتصال و شیفتگی او بخلافت بغداد تناسب ندارد. انکار ضروری موجب کفراست، واینکه ضروری چیزهائی چیست؟ مفصل در آن بحث شده است ، ولی برخی دامنه ضروری را وسعت داده ، و بعضی دیگر، چیزهائی را موجب کفر دانسته اند، که انسان به حیرت می افتد ، مثل این که بعضی از مشاهیر صریحا نوشته است : اگر کسی غیر از حق اول ، موجود دیگری را مجرد ، بداند ، کافراست ! لابد نظر قائل این است که لازمهٔ این قول ترکیب درمبلهٔ وجود است ، چون حق اول مجرد است واگر غیر او ولاز ممی آید ترکیب حق اول از جهت اشتر ال ومنشأ امتیاز ، وباید دانست قائل باین قول اصلاً بضاعت علمی در کلام ندارد ، برای آن که باید لااقل در کتب کلامی معروف ، این معنی دادیده باشد که اهل کلام ، از جمله علامه حلی گویند : تجرد از امور سلبی است و در امور سلبی ترکیب باشد که امل کلام ، از جمله علامه حلی گویند : تجرد از امور سلبی است و در امور سلبی ترکیب کلام نمی و اقع در مقولات مختلف صدق می نماید .

قائلان به تجسم ، یعنی مجسمه راکسی تکفیر نمی نماید زیر اآنها باآنکه حق راجسم می دانند بلوازم آن ملتزم نیستند للا گویند : وهو تعالی جسم ، لاکالاجسام ، یکی از علل کم رشدای فلسفه در برخی از ادوار ؛ ویکی از موجبات عدم تظاهر جمعی از اکابر ونیز نیافتن فلسفه مقام کامل خود را ، همین مسأله تکفیر و انتساب ارتداد ، به اعاظم اهل معرفت است. خیلی نادر افتاده است فیلسوفی بتواند از این تعرض دامنه دار مصون بماند ، مگر اشخاص نادری مثل خواجه فوسی و میردامادو بعضی دیگر ، که مسلمیت آنها مانع می شده است که دهن کجی اهل ظاهر مفید و اقع شود. اغلب فلاسفه بخصوص حکمای شیعی مله بدر علوم نقلی نیز متبحر و صاحب نظر بوده اند ، واصولا فلاسفه بخصوص حکمای شیعی مله به تعالیم عالیه اسلام (اصولا و فروعا) ذره بی تشکیك نماید ، دیده نشده است که فیلسوفی نسبت به تعالیم عالیه اسلام (اصولا و فروعا) ذره بی تشکیك نماید ،

استنساخ نسخ بدخط وتهیهٔ نسخ با دستخالی ، تصحیح اوراق چاپی وغیراینها ازعهده یكنفر ساختهنیست . تألیف منتخبات فلسفی وانتشارآن باشرح ومقدمه وتعلیق بزبان فرانسه بوسیلهٔ آقای کربن که صلاحیت انجام این مهمرا دارند، اهمیت خاص پیدامی نماید وسبب می شود، که دانشمندان غرب باهمیت آثار وافكار علمی محققان از حکما وعرفای ایران در قرون اخیر پی ببرند باین کار مبادرت نمودم ویقین دارم که این مهم از عهدهٔ همه کس ساخته نیست و چنان مردم مانسبت بگذشته مملکت خود بی خیال و بی تفاو تند که گویا هویت اصلی خودرا گم کرده اند .

دانشمندان مملکت عزیزما درتدوین و تألیف و تحریر و بوجود آوردن علوم اسلامی یعنی علومی که بعداز ظهور اسلام دردنیای اسلامی بوجـود آمد سهم اساسی دارند دربین حکمای اسلامی ، علمای ایرانی درخشندگی خاصی دارند ، ودر کلیهٔ فنون فلسفی بهترین آثار را این اکابر بوجود آورده اند ، واز عصر خواجه نصیر باین طرف ، ایران بهترین مرکز تحقیقات فنون فلسفی و حکمی و د ، و در زمانی که فلسفه و حکمت الهی دردنیای اسلام ، رونق خودرا ، بجهات و عللی که ذکر خواهد

--

ویاآنکه بین حقایق وارده ازغیبوجود ، توسط انبیاء واولهاء ودلائل عقلی تمارضی موجود باشد اختلاف درکیفیت فهم وادراك معارفاسلامیونحوهٔ تلقی حقایق ازکتاب وسنتاست ، و نمی توان معتقدشد که شخصی که درمسائل کلامی راجلاست وعمر خودرا صرف بحث در فروع وابواب عبادات ومعاملات و ... نموده باشخص ورزیده دراصول وعقاید وبحاث درمعارف ، در معرفت ربوبی دریك رتبهباشند ، اکثر اختلافات ازبنجابرخاسته است، وجمعی نخواسته اند بفهمند که دراصول وعقاید نیزباید بدرس استادحاضرشد ، وتکلیف دراین باب ، بسیارمشکل تر است ، محققان ازعلمای اعلام باین امر توجه داشته اند ، عالم بزرگوار مرحوم آقای حاج میرزا احمد کفایی فرزند مرحوم محقق خراسانی آقای آخوند ملاکاظم «رحمة الله تعالی علیهما» کرارآ برای بنده نقل فرمودند که مرحوم (آقای آخوند) همیشه می فرمودند کسی که درعلم معقول تخصص ندارد ازعهده فهم اخبارآل محمد (ص) دراصول عقاید برنمی آید .

شد ازدستداد ، فلسفه وعرفان ، درمملکت مابرشد ونمو خود ادامهداد ، ودر چهار قرن اخیر بلکه درپنجقرن اخیر ، قبل ازعلامهدوانی وبعد ازاو تاعصر نزدیك بما عالی ترین آثار درحکمت الهی بوجود آمده است .

باوجود صدها ، کتاب ورساله درحکمت والهیات (آبچه که از گرند حوادت محفوظمانده است) ، هنوز سیرقابل توجهی در مطالب این آثار ، انجام نگرفته است. حدود ۱۰ (شصت) سال است که در مدارس عالیهٔ جدید ، فلسفه و تصوف تدریس می شود ، باصرف و قتممتد ، و مصرف مال فراوان ، از این راه چیز قابل توجهی عاید مملکت مانشده است ، واگر مردمحققی در این محیط ، در رشتهٔ فلسفه و تصوف (سایر رشته ها به نگارنده ار تباطی ندارد) دیده می شود ، جزء آنهایی است که در مدارس تعلیماتی قدیم پر ورش یافته اند ، مثل اینکه در علوم ادبی هم این امر صادق است یا قضیه از همین قر از است و در بین اساتید محقق در ادبیات نیز ، مشعل فر و زان در علوم ادبی ، همان فضلایی هستند که در مدارس قدیم مدارج عالیه را پیموده اند و بو اسطهٔ فر اگرفتن علوم مختلف ، و تبحر خاص در ادبیات گل کردند ، برای آنکه ادبیات ایر ان ریشه دارد و عمیق است ، و امکان ندارد کسی بتو اند حافظ و سعدی و مو لانا ایر ان ریشه دارد و عمیق است ، و امکان ندارد کسی بتو اند حافظ و سعدی و مولانا در فلسفه و تصوف و حدیث و ادبیات عرب ، دارای اطلاعات و سیع باشد ، و اگر امر در فلسفه و تصوف و حدیث و ادبیات عرب ، دارای اطلاعات و سیع باشد ، و اگر امر بهمین منو ال یگذرد ، باید مثلا حافظ شناس و مثنوی شناس نیز از خارج استخدام نمود.

دورانی که مذهب تسنش درایران رواجداشت وجماعتشیعه (۱) دراقلیت واقع

<sup>(</sup>۱) بایددانستکه درهیچجایدنیا مثل ایران زمینه ازبرای پدیرفتن تشیع مهیاومستعد نبوده است وقبل از ظهور صفویه نیز ، دانشمندان شیعه درعلوم وفنون ، بخصوص فلسفه و علوم الهی ، درخشندگی خاصی داشته اند ، ودرمعارف اسلامی محققان متبحرشیعه در عللم

بودند، بزرگترین دانشمندان فقه واصول و حدیث وعلم کلام ودیگر علوم متعارف زمان ازطب وفنون ریاضی وفلسفه، ازمملکت عزین ما برخاسته اند دانشمندان ایرانی در مسائلی که جنبهٔ فکری وعقلی در درك آنها مدخلیت دارد واز عقاید محسوب می شود، بهتر از دیگر ملل تسلط داشته اند شرح مواقف و شرح مقاصد از جهت اشتمال بر مباحث عالیهٔ علم کلام در بین متکلمان اسلامی نظیر ندارند.

\_\_\_\_\_\_

اسلام دارای مقامرفیع ومکانت خاص میباشند ، بخصوص فقهشیعه که ازجهت وسعت، و روشنبینی خاصلازم فتح باباجتهاد برتری واضح وآشکاری راواجداست وترقی وتکامل اسول فقه بوسیلهٔ دانشمندان شیعه دراعصاراخیر ، اهمیت شایانی دارد ، وعلماصول درعامه عمده ، همان مباحثیاست که در ترون ماضیه تألیف شده است و فاقد جلاء وروشنی خاص فقه اسلامی است و علم اصول درشیعه چنان دقیق و تحقیقی و جامع رشد نموده است که دراستحکام قواعد وابتنای براصول محکم نوعی از فلسفه محسوب می شود .

اخبار واحادیث وارد ازطرق ائمهٔ شیعه درباباصول عقاید ازتوحید ، ومباحث مربوط به به توحید ، مباحث صفات وکیفیت انبعاث اسماء وصفات ازتجلی غیبیذات ، ومسائل مربوط بافعال عباد واخبار مرتبط به محکمات ومتشابهات ، واحادیث راجع به مباحث نبوت واخبار وارد درباب ولایت وضایت حضرت ختمی وتحقیقایناصل ولایت ، که منشأ تقدم انبیاء بریکدیگر وبمنزلهٔ روح وبالاخره جهت باطن نبوت وجنبهٔ حقی انبیاءاست ، خلقی وبیان این معنا که ولایت هرگز منقطع نشود ودیگر تحقیقات مربوط به اصول عقاید چیزی است که اختصاص به شیعه وپیروان ائمه دارد وعرفای اسلامی درعالی ترین مباحث عرفانی متأثر از این طربقه اند، و دموزو اشارات موجود دراخباروارد ازطرق ائمه «علیهم السلام» درعلم توحید ومعارف بزرگترین فیلسوف وحکیم الهی را به تحسین وحیرت وامی دارد ، اکثر حکمای اسلامی دارای ملهب شیعه ویاتمایل تام به تشیع دارند ، ودربین ملاهب اسلامی دراصول عقاید ، تراء فلاسفه ، بافیکار ائمهٔ شیعه خیلی نزدیك است ، درمسأله توحید ومبحث صفات ونسبتذات بصفات ودرمسأله خلق اعمال وافعال عقاید حکمای اسلامی دراصل توحید واسماء وصفات ومسأله ولایت ومعتزله مباینت دارد ، مسلك عرفای اسلامی دراصل توحید واسماء وصفات ومسأله ولایت عین عقاید شیعه است و عقاید عرفا بکلی مباین افکار معتزله واشاعره است .

برتجریب علامه طوسی ، خواجه نصیر (رض) حدود متجاوز از سیصد شرح و تعلیق نوشته اند و احتمال نمی رود هیچ کتابی این قسم مورد توجه اعلام فن حکمت قرار گرفته باشد ، و استقصای کتب و رسائل مؤلفه درفنون علمی که بدست دانشمندان ایران انجام گرفته است از حوصلهٔ این مقدمه خارج است .

بعد ازظهور شاه اسمعيل كبير، وازبين رفتن ملوك الطوايفي وحصول وحدت بین ممالك ایران وانتقال مركز سلطنت باصفهان ، دانشمندان بزرگی درفنون و علوم مختلف اسلامی، بوجود آمدند وحوزهٔ حکمت و فلسفه رنگ و بوی تازه یی پیدا نمود وازجوز متدریس میر داماد ومیر فندرسکی که هر دوی این اعاظم از بز رگترین فلاسفه درادوارفلسفي محسوب ميشوند ، افاضل بزركي درفنون حكميه برخاستهاند كه آثار آنان بحسب كم وكيف و تحقيق تاريخي دراين دوران خيلي بايد بسيار قابل توجهند بااهمیت تلقی شود ومؤرخان وارباب تراجم دراین امر مسامحه نمودهاند و بعضی اهمیت نضج فلسفه وتکامل آن و نحوهٔ تأثیر آن را دراعصار بعید خیلی دست کم گرفتهاند . از میرفندرسکی آثارزیادی دردست نداریم ، ولی عدد تلامید او و نیز رسالة صناعيه اثر عالى اين فيلسوف بزرك ، حكايت ازعظمت مقام وي مينمايد . ازمیرداماد ، آثار متعددی درعلوم عقلی و نقلی در دست است ، و آثار فلسفی او که ما باید درآن تحقیق نمائیم حکایت ازاهمیت این مردبزرگ در فنون حکمت مینماید وبعقیده نگارنده کتب میرازجهت عمق وکثرت تحقیق ، دربین کتب و مسفورات حکمای مشائیت اسلام ، کمنظیر ودر مرتبهٔ عالی ترین آثار فلسفی قرار دارد ، و باید بررسی کامل درافکار وعقاید او بعمل آید ، تامعلومشود که آثار میر داماد چهاندازه تأثیر درافکار دیگرحکمای بعداز او داشتهاست .

بر کتاب قبسات او چند شرح نوشته شده است ، یك شرح از یکی از تلامیذاو بنام سیداحمدعاملی در دست است که استاد، اورا مأمور تدوین این شرح نموده است. کتاب قبسات را مرحوم فاضل کامل حاج شیخ محمود بر وجردی از افاضل دور ان

قاجاریه ، طبع ومنتشر نمودهاست ، وجای بسی خوشوقتی است که این کتاب ، برای دومین بار توسط مرارسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل – مونتر ال کانادا – شعبهٔ طهر ان – دردست طبع است و بهمین زودیها منتشر می شود .

باید ازدانشمند بزرگوار جناب آقای د کترمهدی حقق (۱) استاددانشگاه طهران

(۱) دوستدانشمند جنابدکترمحقق وابسته تحقیقاتی دانشگاه مك گیل ، قسمت مؤسسه مطالعات اسلامی بعدازیکسال تدریس دراین دانشگاه، مقامات دانشگاهی آنجارا متوجه اهمیت تأسیس شعبه یی ازاین مؤسسه درایران نمودند وباپشت کار وعشق وعلاقه وبرخورداری از همکاری استادمحققی نظیر پروفسور ایزوتسور سبب شدند که این موفقیت عالی بدست آید.

چاپ کتاب شرحمنظومه حکیمسبزواری وطبع ونشر حواشی فیلسوف نامدار مشمل فروزان فلسفه وعرفان ، آقا میرزا مهدیآشتیانی(الف) برشرح منظومه حکیم سبزواری «قدسالله اسرارهما» بامقدمه وتعلیقات انگلیسی جهت معرفی اینآثار بدانشمندان مفربزمین بسیاربا اهمیتاست ، ویقینا مقامات ایرانی بهاهمیت شایان کارهای علمی این مدوسسه و ووف کامل دارند .

آقای دکترمحقق چندسال قبل که نیت خودرا درهمکاری بااین مؤسسهجهت بثمرآوردن فمالیت علمیآن اظهارنمودند شاید بعضیها درموفقیت معظم له تردید داشتند ولی عشق بکار وایمان واعتقاد به اهمیت قابل تسوجه فرهنگ و معارف گذشته ایرانی منشأموفقیت ایشان شده و چیزی که موجب توفیقات بهتروباارزش تراین مؤسسه درآینده می شود، وجود همکاران شایسته ولایقی است که دراین مؤسسه علمی همکاری دارند آقایان : دکترموسوی بهبانی وسیدابراهیم دیباجی که درکارکتاب مستطاب قبسات باآقای دکترمحقق و پرفسور ایزوتسو ، همکاری دارند و این خدمت بزرگ بدست آنان انجامی گیرد منشأ خدمات علمی قابل توجهی قرارخواهند گرفت.

<sup>(</sup>الف) حکیم محقق وعالم جامع کامل آقای حاج میرزا مهدی مدرس آشتیانی ، یکی از اساتید بزرگ درعلوم معقل قرن حاضر بشمار می روند ، مرحوم میرزا درعلوم عقلی متداول او اخر عصر قاجار متبحربود ، درطب قدیم و تدریس کتب شرح قانون و شرح و نفیسی و دیگر آثار طبی مهارت داشت و درعلوم ریاضی متداول آن عصر کاملا و ارد بود . در الهیات و عرفان و تصوف از تلامید بر جسته آقا میرزاها شمرشتی و در حکمت مشایی از شاگردان آقامیرزا حسن کرمانشاهی

ووابسته تحقیقاتی دانشگاه مكگیل و همكار محقق آقای محقق، مستشرق نامدار و استاد دانشگاه استاد دانشگاه دانشگاه استاد دانشگاه (كیاو) ژاپن، متشكر بود (۱) كه چنین خدمت عظیمی

(۱) آقای ایزوتسو ازمستشرقان کم نظیرندکه علاوه برزبان اصلی خود ژاپنی بزبانهای بونانی وفرانسه وعربی وفارسی وارد وبزبان انگلیسی برآثاریکه ذکرشد حواشی وتعلیقات نیشتهاند ودردرك مباحث فلسفی وعرفانی ذوق خاصی دارند وادامه همکاری معظم له بادانشمندان ایران ثمرات قابل توجهی دربر خواهدداشت .

ودركتب ملاصدرا وحكمت متعالية صدرالحكما ازشاكردان مبرزاقا ميرشهاب الدين نيريزى شیرازی بودند (بایددانست که دربین متأخرین کمترکسی رامی توان نشان داد که مانند مرحوم آقامیرشیرازی بآثار صدرالمتألهین اعم ازآئار فلسفی وشروح و تعلیقاتی که به اصول کافی نوشته اند و شرح مبسوط وتفسیری که به بعضی از سور قرآنی آخوند باقی مانده است احاطه داشته باشد) زمانی که آقامیرزا مهدی به تدریس اشتفال داشتند حقیر لیاقت حضور به حوزه درس ايشان رانداشت واواخر حيات مرحوم ميرزاكه اينجانب بقرائت كتب فلسفى مشغول بودم، ایشان سختمریض بود، ومرحوم آقامیرزامهدی ازشهریور -۱۳۲۰ باین طرف بواسطه عروض کسالتهای متعدد ، نشاط سابق را ازدست دادهبودند وابتلای بخون ریزی شدید که گاهی گریبانگیر اومیشد وعلت آنبدرستی معلوم نشد ۱ اورا به حالت ضعف مفرط درمی آورد . ميرزا دراحاطه بكتب عرفامثل فصوص وشروحيكه بآن نوشتهاند وفتوحاتمكي وديكر آثار عرفانی نظیرنداشت تمام کتاب مصباحالانس ابن فناری (شرح برمفتاح قونوی) را حفظ بود ودرحكمت اشراق ومشاءو حكمت متماليه تبحر داشت وازتقريرى بسيار عالى دربيان مطالب حكمي برخورداربود ، درسرعت انتقال وحفظ عجیب بهره یی قابل توجهداشت ، دراخلاق و سلامت نفس وباكي طينت وطهارت سرشت نمونهبود نسبت بهاهل بيت عصمت وطهارت عشق مىورزيد ، بخصوص نسبت بهجدهسادات حضرت فاطمهٔ زهرا «ارواحنا فداها» ودرمقام ذكر نام آنحضرت چشمانش پرازاشك مىشد ، وتصميم داشت رساله يى مستقل درانبات ولايت كلية , آنحضرت ، نظيرولايت مطلقه وعامه سايرائمه تأليف نمايد چه آنكه حضرت فاطمه (صع) ازمقام باطن ولايتكلية الهيه علوم لدنيه كرفته وروح القدس درجنان صاغوره ـ قدذاق عن حدائقها الباكوره «نخل بلندعلم بود احمد - امالكتاب فاطمه شد بارش» . به نكارنده اين سطور اطف

راعهده دار شده اند و این کتاب را بامقدمه فارسی و انگلیسی، و تعلیقات بزبان انگلیسی در دسترس اهل حکمت قرار میدهند .

شرح دیگر برکتاب قبسات شرححکیم محقق ودانشمندجامع وبارع ایرانی

\_

مخصوص داشتند ومانندپدری در حداعلای مهربانی و غطونت همیشه راهنمای این جانب بودند، در سفرهای متعدد که برخی از ایام تابستان در خدمت آنمر حوم بودم قسمتی از شرح تجرید علامه، و مقداری ازمنظومه منطق را بر حقیر درس دادند ولی او قاتی که این جانب به قرائت کتب شفاو اسفار اشتفال داشتم مر حوم میرزا سخت مریض بودند و بننده مرتب در ایام تعطیلی بزیارت ایشان می شتافتم و در سفر اخیر که برای عیادت و بزیارت میرزا رفتم ، در اثر کسالت شدید حال میرزا خیلی و خیم بود ، بعد از مراجعت به قم ، آقای صدر (آیت الله سید صدر الدین سوض که آن مرحوم هم انسانی کامل و بی نظیر بود) و آیت الله بروجردی (اعلی الله مقامه) را از و خامت حال و کیفیت مزاج استاد بزرگوار آگاه نمودم ولی دیگر دیرشده بود و اطباء هم نومید از معالجه آن مرحوم بودند و بعد از چند روز دیگر جلباب بدن را خلع فرمود و روح پر فتوحش بملکوت اعلی مرحوم بودند و بعد از چند روز دیگر جلباب بدن را خلع فرمود و روح پر فتوحش بملکوت اعلی پیوست و از آلام و مصائب جسمی و روحی خلاص شد .

ذکراین نکته لازماستکه درحوزه تدریس اساتید اخیرطهران (آقامیرزا هاشم ، وآقامیر، وآقامیر، وآقامیر، و ۱۰۰) شاگردان لایقی تربیت شدندکه اگراوضاع مساعد می ماند آنهاهم قطعا شاگردان محققی تربیت می نمودند ولی موجبات بهم خوردن حوزه های علمی وابتلای طلاب حوزه های تعلیماتی قدیم بهموجبات فناه ، مجالرا از آنها گرفت .

ازشاگردان حوزههای فلسفی وعرفانی اساتید طهران ومعاصران مرحوم آقامیرزامهدی، فقط آقامیرزا احمد آشتیانی و آقاسید محمد کاظم عصار و آقامیرزا محمود آشتیانی و آقامیرزا ابوالحسن قزوینی در قیدحیاتند ، این اساتیدبزرگ علاوه بر تبحر و تخصص درشعب مختلف فلسفه وعرفان ، درعلوم نقلی نیز ازاکابر دانشمندان شیعه دراعصاراخیرند که بحق درجامعیت واحاطه بمراتب معقول ومنقول نظیرشان دراعصارسابق نیز کمیاب وعزیز الوجوداست ، و متأسفانه این آقایان درسنین کهولت بسرمی برند وباعتباری خاتم حکما وعرفای شیعه دراین قرن باید بحساب آیند ، حقیر مدتی به حوزه درس آقای میرزا احمد آشتیانی درطهران ، ومدتی در قزوین به حوزه پرفیض آقای حاج میرزا ابوالحسن قزوینی حاضر شده است ، ازاین که ازاین اکابر بدون عناوین حجة الاسلام و آیت الله ، اسم بردم ، باین دلیل است که باندازه ای این عناوین

محمدبن على رضابن آقاجانى شاگرد صدر الحكماء مولانا صدر الدین شیر ازی معروف بصدر المتألهین است که حقیر قسمتی از شرح اور ا بمواضع مشکل وعویس کتاب قبسات در منتخبات فلسفی آورده است که همین چندی قبل جزء منتخبات فلسفی، (جلددوم) چاپ شده است . وحقیر امیدوار است که مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل این شرح عظیم را چاپ ومنتش نماید . شارح علامه تمام عبارات قبسات را

**→** 

در عصرما مبتلل شده است که باید اکابر علمارا ازاین عناوین معاف داشت . دربین بزرگان معاصر ، اسم آقامیرزا محمود آشتیانی ، کمتربرده می شود ، ودلیل آن گوشه گیری این عالم بزرگ واختیار انزوای دائمی است ازآقای آقامیرزا محمود چند کتاب تحقیقی عالمانه در فقه استدلالی : (کتاب نکاح تقریردرس مرحوم حاج شیخ عبد الکریم حائری حرض وکتاب صلوة و کتاب اجاره) منتشر شده است .

معظم له در فقه واصول ازتلامید معروف ومراجع بزرگ علمی آقا میرزا حسین نائینی و آقاضیاه الدین عراقی و حاج شیخ عبدالکریم حائری یزدی «قدس الله اسرارهم»، و درعلوم عقلی از بهترین شاگردان اسائید بزرگ طهران، آقامیرزاهاشم رشتی ، و آقامیرزا حسن کرمانشاهی، و آقا میرزا شهاب الدین حکیم شیرازی و درعلوم طب تحصیلی اواخر قاجار ازافاضل روزگار بشمار میروند ، آقامیرزا محمود ، فرزند مرحوم آقای حاج شیخم تضی آشتیانی عالم معروف دوران اخیر ، و حاج شیخ مرتضی فرزندبزرگ آقای حاج میرزا حسن آشتیانی فقیه و اصول و مجتهد بزرگ نامدار دوران قاجاریه است ، و آقا میرزا احمد آشتیانی بحسب سن کوچکترین فرزند میرزای آشتیانی ساطاب الله ثراه میرزا مهدی ، مرحوم آقامیرزا کوچک برادرزاده آقای حاج میرزا حسن است ، برادر بزرگ آقامیرزا محمود (فرزند مرحوم آقامیرزا کوچک برادرزاده آقای حاج میرزا ابراهیم بزرگ آقامیرزا محمود (فرزند مرحوم حاج شیخ مرتضی آشتیانی) جناب آقای حاج میرزا المهیم ایشنانی ساطاب الله بردن نگارنده دارند ، و برادر کوچک ایشان مرحوم استادفقید حاج میرزا اسمعیل آشتیانی است که از اسائید بزرگ هنرنقاشی در ادواراخیر و بزرگترین شاگردمرحوم استادبزرگ کمال الملک می باشند، مرحوم کمال الملک غفاری ادواراخیر و بزرگترین شاگردمرحوم استادبزرگ کمال الملک می باشند، مرحوم کمال الملک غفاری آقامیرزا اسمعیل را بهترین استاد در هنرنقاشی میدانست .

درشرے خود آورده است باین معنی که فصل به فصل عبارات قبسات را تماماً نقل نموده وبعد پرداخته است بشرے همه مطالب مشکل کتاب ، وعجب آنکه از شخص باین بزرگی هیچ جااسمی دیده نشده است و فقط مرحوم حاجشیخ محمود بروجردی در آخر کتاب قبسات درطی ترجمهٔ مؤلف کتاب از این شرح که بطور تصادف آن رادرشهر گرگان (استر آباد) در منزل یکی از افاضل آن سامان دیده است و از مطالعه فهمیده است که شارح از تلامیذ ملاصدرای شیر ازی از کتاب مؤلف اسم برده است و اسم مؤلف را هم فراموش کرده بودومؤلف در اول شرح اسم خودر اذکر کرده است. نگار نده مدتها دنبال این شرح بودوبر ای اولین بارهمین کتاب را که حاجشیخ محمود در گرگان دیده است ، در کتاب خواند آقای کربن ، روابط فرهنگی فرانسه و ایر ان مشاهده نمود .

امری کهباید مورد توجه مصادر امور قرارگیرد ، آنست که حدود نیمقرن است درمدارس تعلیماتی جدید ودانشگاه ، فلسفه وعرفان اسلامی تدریس می شود، ومسلما ، آثار موجود در فلسفه وعرفان ، میراث فرهنگی ماایر انیان است ودانشمندان ما در ادوارمختلف به تأسیس و تکمیل آن پرداخته اند ، ودر این مدت طولانی و صرف وقت ومال ، نتیجهٔ قابل توجهی عاید مملکت مانشده است ، بی توجهی مصادر امور در ادوارگذشته و عدم اهتمام استاد و شاگرد بوظیفه مهم خود ، از این مراکز در این مدت طولانی نه اشخاص قابل ذکری تربیت شده اند و نه در احیای آثار گذشتگان کاری قابل توجه انجام گرفته است ، واگر بندرت شخص قابل ذکری، بچشم خورده است در حوزه های قدیم پرورش یافته است و بو اسطهٔ عدم و جود شر ایط پرورش افکار، منشأ اثر قرارنگرفته است .

کسانی که درخارج ایران فلسفه جدید تحصیل کردهاند ، بواسطه عدم مهارت در حکمت قدیم ، وجهات دیگرچیزی از آنها عاید مانگردیده است ، و آثار قابل توجهی از این آقایان نیز بروز نکرده است و نتیجه ٔ حوزه های فلسفی در کشور ما رنگ و بویی ندارد ، نه آثار مورد توجهی از فلاسفه غرب مورد تفسیر و تحلیل قرار گرفته و نه کتب فلاسفه جدید ، بفارسی ترجمه شده است تامورد استفاده قرار گیرد،

در حالتی که در بعضی دیگر ممالك اسلامی که هر گز سابقه فلسفی مملکت مارا ندارند ده کتاب فلسفی ترجمه و چاپ شده است و در دسترس اهل فلسفه قرار گرفته است اگر گذشتگان غفلت نورزیده بودند ، می بایست هم اکنون ما بزبان فارسی عالی ترین آثار فلسفی و عرفانی در اختیار داشته باشیم .

دانشمندان مصری که درغرب درس فلسفه و تصوف فراگرفتهاند اغلب آنها بعد ازمراجعت به تألیف آثارعلمی و یا ترجمه افکار فلسفی وعرفانی پرداختهاند. وظاهراً درشعب علمی دیگرهم امر بهمین منوال است آثاری که بقلم دانشمندان مصری درعلم حقوق تألیف یاترجمه شده است و درسایی رممالك عربی اسلامی مورد توجه قرار گرفته است بسیار است .

دانشمندان به تدریج شروع نموده اند به چاپ آثار حکمای اسلامی که همین آثار درمملکتما سالیان دراز تدریس شده است و بعضی از این آثار درزمان قاجاریه بچاپسنگی منتشر شده است. اشارات شیخ رئیس باشرے خواجهٔ طوسی وشرے امام فخررازی چندین مرتبه درمصر چاپ شده است. از نجات شیخ چند نسخته دردست است که چاپ قاهره است و نجات اصلا در ایر آن چاپ نشده است. الهی و طبیعی شفا در طهر آن حدود صد سال قبل بچاپ سنگی رسیده است و نسخ آن کمیاب بود اخیر آکلیه مجلدات شفار ا بمناسبت هزاره بوعلی در متجاوز از ۲۰ جلد (طبیعیات ، الهیات ، ریاضیات قسمت موسیقی) با بهترین اسلوب بانضمام مقدمه های علمی چاپ و منتشر نموده اند. با اینکه شیخ ایر آنی است و این کتاب فقط در ایر آن تدریس می شد و بدست ایر آنیان در همین چند قرن اخیر متجاوز از ۳۰ حاشیه بر این کتاب نوشته شده است که اصلا دانشمندان مصری اشاره باین جهات نکرده اند و شیخ را بنام فیلسوف عرب معرفی نموده اند ، و این او اخر در صدد چاپ کلیهٔ آثار علمی شیخ اشراق بر آمده اند و همه آثار عربی و فارسی او را بهمین زودیها منتشر می نمایند .

دانشمندان مصری درمقدمه خود برکتاب شفای شیخرئیس بااینکه کتاب را بانسخههایی که ازایران بکتابخانههای آنها منتقل شده است تصحیح نموده اند و بااین

ملاحظه که یکی از نسخ مورد استفادهٔ آنان نسخهٔ چایی طبع سنگی طهر ان است و این نسخه مشتمل است بر چند حاشیه از محققان ایر انی بر کتاب شفا ، از جمله تعلیقات ملاصدرا قسمت الهي يركتاب شفا، كتاب رابعنو أن: الالهيات في العالم العربي. معرفي كر دواندو اصلاً اسمى ارجو اشى آخو ند ملاصدر انبر دواند و چنين و انمو د كر دواند كه اصلا چنین حواشی برشفا نوشته نشدهاست ، وآقایان ترسیدهاند که مبادا ناچار شوند باعتراف باین معنی که شفا وسایر کتب تحقیقی فلسفی ودهها شرح وتعلیق براین کتاب ساخته و پر داخته دانشمندان شیعی ایر انی است و حواشی آخو ند ملاصدرا بركتاب شفا ، كتاب رازنده ساختهاست واين حواشي حاوي عالى ترين افكار فلسفي است که حول افکار شیخ درایران بوجود آمدهاست وازخیث اهمیت واز لحاظ دربر داشتن افكار جديد ودرخشان فلسفى ، بر اصل كتاب ترجيحدارد وخلاصه آنكه حواشي ملاصدرا نشان دهنده اين اصل مهماست كه افكار فلسفي بعد ازشيخ و تلاميذ او وتلاميذ تلاميذ او روبه تكامل رفتهاست وحكمت مشايي ويا بطور مطلق بحث درمباحث عالية فلسفي بهابن رشد ختم نشدهاست ، ودانشمنداني نظير ابن رشد و محققانيكه ازحيثوسعت نظروكثرت تحققيق وجودت فكرواستقامت درتعقل بمراتب از ابن رشد قوی تر بوده اند ، در ایر ان ، این مملکت عظیم اسلامی بوجود آمده اندو انشاءالله تعالى درآينده خيلي نزديك دانشمندان جهان باين امرمهم واقف خواهند شد کمااینکه کثیری ازدانشمندان مغربزمین درهمین عصر، کموبیش ازاین مهم اطلاع حاصل نمودهاند ، ودر افكار عرفاني نيز برخلاف زعم برخي از دانشمندان معاصر عرب وبرخلاف نوشتهٔ بعضی ازدانشمندان مغرب رمین درایر آن رواج داشت، درایران محققانی به تدریس مسائل عرفانی ومباحث تصوف اشتغال داشتهاند که در تحرير عالى ترين مسائل عرفاني ، همان تسلط تلاميذ محيى الدين را داشتهاند و بعضى از این محققان ایر انی از این جهت که درجمیع شعب فلسفه از مشایی و اشر اقی، وحكمت متعاليه ملاصدرا استاد ومدرس بودهاند و شارحان كلمات ومروجان افكار

محیی الدین (شیخ اکبر-ابن عربی) تمحض بیشتر در همان مسائل تصوف داشتند و در افکار فلسفی ضعیف و در تقریر مباحث به سبك بر هان محض احیاناً راجل می بودند برعرفای سابق ترجیح دارند .

مرحوم عارف، حقق آقامیرزا عبد الجوادشیرازی، وسید عارفزاهد متأله آقاسیدرضی لاریجانی مازندانی وشیخ کامل وعارفنامدار قدوهٔ ارباب الحق والیقین آقا محمدرضا قمشه بی اصفهانی وشاگرد بزرگ حوزه او استاد مشایخنا العظام آقامیرزاها شهرشتی و ... از این طبقه از عرفا باید محسوب شوند که در تحریر و تقریر عرفانیات متبحر و متضلع و در تقریر مباحث بسبك و طریق برهان نیز از راسخان بشمار می روند و علت این امر را باید در طریقهٔ آخوند ملاصد را جستجو نمود که مشارب حکمی و مسالك عرفانی سازش برقر ارنمود و از برگت و جود او نزاع و تخالف بین مشرب عرفان و سبك برهان برطرف و تصالح برقر ارشد (۱) .

شكر ايزد ، كهميان من واوصلحافتاد صوفيان رقصكنان ساغر مستانه زدند

\* \* \*

استاد دانشمند آقای هنری کربن ، از همه دانشمندان مغرب زمین ، در ترویج افکار فلسفی و عرفانی دانشمندان مملکت عزیز ما موفق تربوده اند و تعداد آثاری که ایشان در این زمینه بزبان غربی (فرانسه) منتشر نموده اند بمرا تببیش از آثار دیگر ان است، و در انتخاب کتب و رسائل فلسفی و عرفانی نیز ، سلیقه خاص دارند و بو اسطه اطلاع و سیع در شعب حکمت و عرفان و نیز و اسطهٔ تحصیلات عالیه و عمیقی که معظم له در

<sup>(</sup>۱) حواشی آقامیرزاهاشمرشتی را بررسالهٔ عسرفانی شیخبارع کامل صدرالدین قرنیوی وحواشی و تعلیقات آقامحمدرضا قشمه یی برقسمتی ازمواضع شرح شرفالدین رومی قیصری برفصوص و نیز برقسمتی ازمقدمه اوبرشرح فصوص ، که بامقدمه و توضیحات نگارنده این حروف در دست طبعاست مبین این امراست که دانشمندان ماتااین اواخر درعرفان نظری عالی ترین کتب عرفانی را تدریس می نمودند و خود در تصوف راسخ و در رتبهٔ اکابر محسوب می شوند وعرفان نیز مانند فلسفه در ایران رواج کامل داشت .

فلسفه داشتهاند وحدود٢ ١سال درآلمان فلسفة حديد تحصيل نمو دهاند ودرم اجعت بفر انسه بعداز تکمیل تحصیلات کتب متعددی تألیف ومنتشر نمودهاند ، بهتر از سایر مستشر قان و نیز سهل تر از دیگر همکار آن غربی خود در این راهمو فق شده اند. علاقهٔ شدید آقای یر و فسور کربن به عرفان شیعه و مسأله ولایت ، و این مسألهٔ مهم که اصل ولایت درجمیع ادوار باقی و متحلی در نفوس کمیل از اولیای محمدین (ع) قطع نمی شود ، درنظر ایشان پایه و اساس معرفت ربوبی است یکی از امور مهمی است ک بهمکاری ، باآقای کربن قوت می بخشد وماامیدواریم که اصول تشیع ، و قواعدو ارکان محکمآن بصورتی روشن ودور از تعصب وبرکنار ازطرح مباحثی که بین مسلمانان منشأ اختلاف شود ، بهدانشمندان ومحققان مغربزمين كه درمباحث ومسائل اسلامی کارمی کنند ، از طریق آقای پر و فسو رکرین عرضه شود ، و نیز بوسیلهٔ این استاد بزير گوار كه درسنين كهولت باعشق وعلاقه وافر توجه خاص بهسير افكار فلسفي وعرفاني دراير ان دريانصد ياجهار صدسال اخير دارند . فلاسفه ومتألَّهان عظمي كه اززمان میر دامادو میر فندرسکی تاعصر قریب بزمان ما بوجود آمده بدانشمندان غربي معرفي شوند وازناحية مطالعه درآثار وافكاري كه ازآنان بوجود آمدهاست به حال آنها معرفت پیدانمایند وازاین راه بهتر وآسانتر، دانشمندان دیگرممالك اسلامي بهاهميت اين موضوع كه ازآن سخت غفلت دارند واقف خو اهندشد.

نگارنده معتقداست طبع و نشر آثاری که بزبان فارسی از دانشمندان مملکت عزیز ماباقی مانده است بسیار بااهمیت است و دانشمندان ما در گذشته در ترویج زبان فارسی از این راه خیلی موفق بوده اند و از راه تکلم و محاوره بزبان فارسی و تحریر مقاصد خود بزبان فارسی در مقام تبلیغ و نشر احکام اسلامی خارج از ایران به این زبان خدمات شایانی نموده اند و این امر که مسلمین چین و بعضی دیگر از بلاد در مقام نیت نماز ، بزبان فارسی نیت خودرا اظهار می نمایند ، بسیار قابل توجه است و این امرخود نشان دهنده علاقهٔ مردم مملکت مابوطن و موجودیت خود بوده و داست .

آیا ماحس مسئولیت نمینمائیم که اصلاً باین مهم دراین عصر، کههمه قسم

وسائل ارتباط موجوداست تأثیری درفارسی زبانان سایس ممالك نداریم ؟ آیانباید دانشمندانما ازاین وسیلهٔ مهم درمقام برقراری ارتباط جهت ترویج این زبان و تکمیل آن دردنیای خارج ازایران وبالأخره اثر گذاشتن درافکار آنان از طرق متعدد از ناحیهٔ هم زبانی وبرقرار نمودن هم دلی از ناحیهٔ هم زبانی درعقاید و اصول استفاده کامل نمایند.

فضلا ودانشمندان ایرانی درسابق برای تبلیغ اسلام وخواندن مردم دنیای خارج باسلام واعلای کلمهٔ توحید علاوه بر کسب توفیق درانجام این خدمت مهم دینی و تبلیغ و نشر زبان و تهیهٔ دوستان مخلص برای ایران عزیز چه زحماتی رامتحمل شده اند و ثمرهٔ زحمات آنان وجود میلیونها دوست صمیمی در هندو پاکستان و دیگر بلادی که بین ماومر دم آن بلادسنگ تفرقه افتاده است ولی مبده و منشأ رشته ارتباط باقی است و ما باید از این امکانات استفاده نمائیم .

طبع کتب اعماز فلسفی و عرفانی، دینی و ادبی، در خور استفادهٔ فارسی زبانان ویا صاحبان علاقه بفارسی که در خارج از ایران بسر می برند یکی از وظایف دانشمندان مملکت ماست و مسافر تهای علمی نیزیکی از طرق کسب این موفقیت است . ایران باید در این عصر بزرگترین مرکز تدریس علوم فلسفی می ود و می بایست از این راه با تمام مراکز علمی در جهان که فلسفه تدریس می شود و عدد این مراکز در این عصر بسیار است ، رابطه برقرار می نمود چون زمینهٔ اصلی این مهم در دست مابود و بقدر ضعیف نیز هست و از بین خواهد رفت ، مسئولیت هست ، اصلاً احساس نمی شود !

بزبان فارسی ، کتبورسائل زیاد، درعرفان وحکمت و اخلاق تألیف شده است که حتماً بایدچاپ و منتشر شود ، نیزباید تمام متون فلسفی که اساتید ایران بعربی نوشته اند و فعلاً از کتب درسی یامورد مراجعه فضلا است ، بفارسی ترجمه و یابامقدمه و شرح بزبان فارسی ، بدیگران معرفی گردد .

\* \* \*

یکی ازدوستان سئوالفرموده بود آیا درعصراساتید بزرگ فلسفه درطهران،

عضر آقاعلی مدرس، و آقامحمدرضاقمشه یی ، و آقامیر زا ابو الحسن جلوه و غیر این اعاظم ، دانشمندان ، از افکار و عقاید حکمای غرب خبر داشته اند یامثل سایر امور جاریه در عالم از این مهم هم بی اطلاع بو دند .

تاآنجایی که حقیر اطلاع دارد ، مرحوم ملالالهزاریهودی که بهبیروت سفر می کرد قسمتی از عقاید کانت و دکارت را از عربی بفارسی ترجمه نمود و بین دانشمندان توزيع نمود ، ولي چون اركان دولت زمان حس مسئوليت نمي نمو دندو يانمي تو انستند واسطهٔ رابطهٔ معقولی بین طالبان علم و دانش از مردم مملکتما و دنیای متمدن مغرب بنحوجامعالأطراف درجميع شعب علوم وفنون علمي، واقع شوند (واصولاً قدر تمندان ما درعالمخيال بسرمي بردند وخودرا محيط بجميع شراشر وجود مي ديدندواحساس که بو دنمی کر دند غیر ار کان دو لت زمان مو انع دیگری نیز وجو دداشت. دانشمندان ما از آنچهدر غربدر علومميگذشتغافل ماندند، وسفر هاي تحصيلي عدة معدودي بمغرب زمين نمتو انست محو ل در همه شعب بو جو د آورد. آنچه که بایدمور دا همیت و اقع شو داین است که درس فلسفه و حکمت الهی در ایر آن رنگ و بویی ندارد، دانشمندان حوزه های قدیمی، ازتحول علمي برخى ازمسائلكم بافلسفه رابطهدارد اطلاع ندارند مسأله تركب اجسام ازمواد وبسايط ونحوة حدوث مواليد ازناحية حركت وتكامل ونحوة وجود قوه واستعداد دراجسام ومواد متحرك ، مسألة مواضع الدراكات حسى ونيز مبحث قوای باطنی ، در علم جدید تحول حیرت آور پیدانمو ده است ، و بحث درقوای نفس مسك قدما درستنست وخيلي از مسائل ادراكي مبتني باصول جديداست . نحوة حصول اعراض وتحقق برخي ازمقولات نحوه وجود وياپيدايش انواع وكيفيت تركب مواد وفعليات ، همه اينها اموري استكه دريار ميي از مسائل مهم سبك بحث راعوض مىنمايد، وتحرير مسائل فلسفى درمباحث مذكوربسبك قديم، جهسا عالى ترين مباحث فلسفى رابي اهميت جلو ودهد .

مسألة تجردنفس ، وقواى جزيى ادراكى آن ونيز تجردمدركات نفس ناطقه واصولاً نحوة تعلق نفس ببدن ياپيدايش آن درعالم حدوث ، از مباحث مهمى است كه تحقيقات

واكتشافات جديددرمهمترينموضوعات ومسائل مباحثى را درمقابل حكيم الهى ومعتقد بوجو دماوراى محسوسات قرارمى دهد. تحقيق كامل در اين مباحث وحل معضلات وجواب از شبهات ماية قوى فلسفى وقدرت فكرى و تضلع تام در ربوبيات لازم دارد ، واصلاً در عصرما ، بواسطة پيدايش عقايد مختلف ، خود بخود بامشكلاتى مواجهمى شويم كه بايد مطرح نموده وراه پيشرفت در مباحث رابازنمائيم .

شبهات دانشمندان مادی عصر جدید در انکار مجرد بطور مطلق و انکار مفاهیم کلیه که مقید بقیود زمان و مکان و سلاسل ماده و لو ازم آن نیستند و به قوهٔ ادراکی انسان قیام دارند، غیر از شبهاتی است که در کتب دانشمندان قدیم موجود است و اصو لا نحوهٔ انتقاش صور اجسام و اعراض خارجی در ماده دماغی و سلولهای مغزی با این ملاحظه که مبده ادر اك در مواضع مختلف ادر اکی صورت و احدقائم بمادهٔ و احدنیست و مبادی و انفعال مغزی باعتباری دارای و حدت حقیقی حاصل از قوام ماده بصورت نوعی و احدنمی باشد ، مسائل تازه یی را پیش می آورد که نمی شود از رجوع با نها صرف نظر نمود، و پیدایش برخی از آرا و عقاید لازمه تکامل علم طبیعت است .

اصولاً تحقیقات وسیع درعلم طبیعی دربسیاری از مباحث فلسفی اثر می گذار دو سبك بحث در کثیری از مباحث باید عوض شود ، و نیز بسیاری از مسائل مهم که مبتنی برطبیعیات است و با بحث در اجسام و عناصر سرو کار دارد ، قهراً در مسیری دیگر قرار می گیرد .

چهرهٔ مباحث ماده وصورت نحوهٔ عروض حركت دراجسام و مواد و نيز مباحث مربوط به حصول انواع متوالده و حدوث انواع(۱) وامتناع قدم انواع متوالد ازمواد

<sup>(</sup>۱) برطبق تحقیقات مسلم هرکره بی ازکرات عالم وجود (کراتی که بفرض مثل زمین دارای استعداد وپرورش انواع مختلفه ازممادن ونباتات وحیوانات باشدو کراتی که بواسطه عدم مساعدت محیط انواع جانور ویانباتات ویامعادن درآن پدید نیامده باشند) دارای عمری محدود می باشند ، وهمین زمین که مادرآن زندگی می کنیم ، مسلما روزگاری فاقد شرایط زیست بوده است واین شرایط درائر تکامل وظهور شرایط ورفعموانع ، ویابجهات دیگر حاصل شده است.

عوض می شود و می بایست در ایر ان حوزهٔ فلسفی عمیقی و جودداشت که علاوه بر تبحر در حکمت الهی و فلسفه متعالیه و احاطه بر مسائل عالیه فلسفی، فلسفه الهی را با تجدید نظر کامل ، بصورتی متعالی و مورد پسند محققان امروزی ، و با تحقیقاتی زنده در سطح جهانی ، بعالم علم عرضه می نمود ، نه آنکه به ندرت در بین ار باب علوم و معارف، کسی پیداشود که قدرت فهم سطحی همان مطالب موجود در کتب فلسفی قدیم را داشته باشد ، تا چه رسد به محقق صاحب فکر و نظر که بخو اهد مبدء تحول فلسفی شود.

استاد نگارنده (۱) درحکمت و فلسفه «ادامالله علوه و ادیمت برکاته» متوجه این امور بودند و باندازه امکان شاگردان را آشنا به بعضی از امور می نمودند و به تلامیذ خود عملاً تذکر می دادند که باید قدری به آینده هم نظر انداخت . معظم له در لیالی تعطیل برای شاگردان خود برخی از مسائل نوین را در عقاید طرح می نمودند، و این

مراداین نیست که حوادث بدون سبق ماده واستعداد حاصل شده است ، این امرقابل تعقیل نیست وازجمله محالات است درشرع فلسفه ، وامکان ندارد حادث بدون استعداد قبل وجود آبد ولی قدمانواع وعدم تناهی نفوس متوالده وعقول لاحقه نیز بنابر قواعد مسلم علمی درست نیست ومواد موجود درعوالم جسمانی بحکم قانون کلی حرکت دائما در حرکت وسیلانند واحوال منوارد براین موادیك نوع استکمال است وازناحیه اصل حرکت کلی که منشأ زمان کلی است عوالم بوجود آمده اند وعلل اعدادی درعالم ماده تناهی ندارد .

(۱) استادعلامه وعالم بارع کامل حضرت آقای حاج میرز امحمد حسین طباطبایی «دامت بر کاته» که حقیر سالیان متمادی بدرس فلسفه واصول فقه و تفسیر معظم له حاضر شده است و و شر بالیسم که مشتمل است بر چندر ساله فلسفی خلاصهٔ مباحثی است که استاد بر آی جمعی از تلامید اعنوان مینمودند ومورد بحث و اقع می شد . این رسائل با حواشی و توضیحات جناب آقای مطهری چاپ و منتشر شده است . آقای حاج شیخ مرتضی مطهری «ادام الله تعالی افاضاته» یکی از افاضل بزرگ عصر ما در علوم عقلی و نقلی می باشند . مدتها در قم بدرس اساتید بزرگ حاضر شده اند ، وخو دایشان دارای حوزه های گرم در منقول و معقول بودند ، حقیر مدتی به درس مطول معظم له و مدتی نیز بدرس رسائل (اصول فقه) جناب مطهری حضور بهمرسانیده است . باید تصدیق نمود که نظیر بدرس مطهری در حوزهٔ علمی قدیم نیز عزیز الوجود و کمیاب است ، و از همین حواشی بسر و ش رئالیسم مراتب علمی و قدرت فکری و استقامت نظر معظم له لایح و ظاهر است .

مسائل حول شبهاتی که در ردمباحث ماوراءطبیعت عنوان شده است دورمی زد .

از زمان قديم تاعصر ما ، درمقابل ف الاسفه وحكماى قائلان بماورا. طبيعت و عالم مجردات ، جمعي منكر ماورا. طبيعت ميباشند . منكران عالم مجرد و ملكوت عالم رامنحصر به عالم حس ومحسوس مي دانند ، المورمجرد ازمواد و استعدادات وحقايق ملكوتي رامنكرند ، واصولاً ايناصل اساسيراكه حكماي الهي گویند: شیء یامیحسوس است و یاغیر محسوس و موجود اعماست از محسوس وغیسر محسوس، قبولندارندو گويند. موجو دهمان محسوس است وغير محسوس وجو دندار دو تقسيمشي،بمحسوس وغير محسوس، امري ذهني و ادر اكي است كه حكايت ازماوراي ذهن نمينمايد. ودرهمين جا اين جماعت بوجودوغير محسوس اقرار نموده اند چه آنكه معناى معقولقابل صدق برمحسوس وغير محسوس، خوداعم است ازمحسوس، چه آنکه تاتصور امرى اعم ازمحسوس وغير مخسوس نشود ، نمي شود گفت موجود همان محسوس است چه متصوردراین مقام خود قابلادراك حسى نیست ومنشأ ادراك امرى اعم از محسوس وغير محسوس ، نشايد خودم وجودي حسى باشد باين معناكه درجهتي از جهات عالم ماده و اقع گردد ، و آنچه که قابل اشارت حسى نباشد ، قهر ۱ داراي جهت حسى نيست ، ومجرد ازحس است . امكان ندارد جهت عدم وجو دمجر د وانكار عالم ملكوت وانحصار اشياء بحقايق موجود درعالم حواس ومواد واستعدادات برهان اقامه نمود ، وشخص مادی ومنکرعوالم مجرد ، فقط میتواند دراین مسأله متحیر باشدو بگوید تصورشی ماوراء حواس وموادبرای من امکان ندارد ، ویاآنکه آثار مترتب براشیاءمادی را ، فقط بماده مستندبدارد ، شك در وجود حقیقتی، غیر قطع بعدم وجود آنشيءاست ، چەشيءمجرد ، بحواس ادراك نشود ، وحسيّون كه منكرغير حسند، نتوانندچیزی را انکارنمایند که اصلاً قابل در كحسى نیست، اگر قابل تعقل باشد، امكانآن تصديق شده است اگرچه فقط درموطن ادراك وعالمذهن وجودداشته باشد. بنابرقانون کلی حرکت هیچامری ثابت نمیماند ، اگرکسی تصدیق نماید بوجود قاعده یی کلی که دارای عمومیت باشد ، مثل اصل قانون حرکت که گویند : هیچشیء

مادی ازقو انین عمومی حرکت برکنارنمی ماند، خودامری غیر محسوس وشی،مجرد منطبق برامورى راكه درحال موجودند ويا بعد موجود ميشوند وياموجود بودهاند ومعدوم شده اند ، درك نموده است وبوجود امرى ثابت ولايتغير تصديق نموده است و عحب آنکه بعضي ازمنکر ان شيءمجرد ، قانون عليت ومعلوليت را امري دائمي و همیشگی می داننید ، ومُدرك آنها امرى ثابت است وحتماً باید قو دیی غیر مجسوس و دائمي چنين امريراكه دائمي وابدياست ادراك نمايد . اين اشخاص خيال كردهاند که شیءمجرد ، بکلی جدا از حس و ماده و روح امری بیگانه از جسم است غافل از آنکه هرشي عظاهري دارد وباطني ، ظاهر آن حس وباطن آن برتر از حس ومحيط ومسلط برحس است ودوموجو دمتمايز درميان نيست بلكه يكشي ظاهر آن حس و باطن آن مقوم حساست ودرعالمادراك، هرادراكحسى متوقف برادراك خيالي وهرخيال نيز متقومية درك عقلى است ، وشيء گاهي از كثرت ظهور مخفي مي شود ، وبايد بدانشمند مادي فهماند که مجرد ، امری شاخ دار وهیو لائی رعب آورنیست امری درباطن تو ، و باعث بقا ودوام تو ، كهمنشأ شعورباطني وآگاهي دائمي است ، حصول و تحقق علم مضاعف ومرکب ، یعنی وجودعلم به علم که از آن به : میدانم که میدانم ، تعبیر شدهاست، در علم به (مَن) ، من مي دانم ، علم وعالم ومعلوم بيك وجود موجودند واگر حضور ذات نباشد ، لازمآید ، انفكاك شيء ، ازشيء ، وهمین حضورذاتي نهداراي شكل است ونهمقدار ونهديگر امور مربوط بهشيء واقع درجهات ، وچنين حقيقتي چونمادهو استعداد فناءندارد، دائمي وابدي است، ظاهر آن فاني وباطن آن باقي و دائمي است.

#### \* \* \*

یکی ازاموری که بایدموردتوجه قرارگیرد وعدمتوجه باین مسأله برای خیلی از مدعیان علمودانش منشأ اشتباه شده است که دربین مردم کم عمق معروف شده است که فلسفهٔ اسلامی همان فلسفهٔ ارسطوست و گویند: شیخ رئیس هم تصریح کرده است که ماآنچه داریم از ارسطوست بااینکه مدتها غور در این مسائل نمودیم و شبها بیدار ماندیم و عمر خودرا صرف تحقیق در آن نمودیم نه توانستیم بر آن ایرادی اساسی بیدار ماندیم و عمر خودرا

وارد کنیم ونه توانستیم چیزی برآن بیفزائیم . اولا آنچه که شیخ گفتهاست ارتباط دارد بابرخی ازمباحث منطقی که آنهم ارسطو واضع آننیست بل که آنرا تدوین نمودهاست واین مسائل حکم برخی ازمسائل موجود درعلم ریاضی یاعلوم دیگررا دارد که اصلا قابل اشکال وایر ادنیست ، مثلا برقضایا ، وقیاسات ازباب آنکه عدد آنها نظیر انحصارمفاهیم وجهات قضایا دروجوب وامکان وامتناع بحصر عقلی تعیین شده است نمی توان چیزی برآن افزود و نه از آن کم نمود و این چهار تباطد اردبمسائلی که مورد تشاجر و محل نزاع واقع شده است و هرگز بو علی سینا نفر موده است ، در حکمت هر چه داریم از ارسطوست (۱) و عقل ما نیز به چیزی ماوراء آنچه ارسطو گفته فرسیده است ، لذا ابن سینا تصریح نموده است که چون طلاب در عصر ما ، بفلسفهٔ ارسطو و سبك او در مباحث تمایل دارند ، ما نخواستیم آنها را از این راه (مثلاً) منع نمائیم

بوعلی درهمه مسائل عالی حکمت ، بعد از تحریر مسأله بطریق حکمای مشایی (که در این تقریرهم خود ، دارای تصرف عالمانه است) دربیان اثبات مسأله گاهی چنان جولان فکری از خودنشان می دهد که آدمی یقین می کند ، شیخ از هیچ دقیقه بی فروگذار نمی کند ، شیخ اشراق نیز در حکمت اشراق همین حکم دادار است ، بعداز ذکر مدعا بطریق حکمای اشراق ، در تقریر و تحریر و بیان مقدمات برهان ، و تمهید زمینه جهت اثبات مدعای خود ، چنان مسلط برمطالب طرح شده است که گویی ، درعالمی محیط بزمان و مکان ، و مشرف برعالم معرفت متمکن است. مباحث فلسفی در طی قرون متمادیه ، درهر قرنی از افکار محققان لونی خاص هرعصر و رنگی مخصوص افکار عالمانه متصدیان تحریر و تقریر و تدریس معارف حکمیه گرفته است و امار ات ترقی و تکامل و دربرخی از اعصار علائم جهش در آن مشهود اهل فن است .

حكم باين معناكه دركلية ادواروقرون ، دانشمندان ما ، فقط محرر يامقرر كلمات حكماى يونان بوده اند از انصاف بدوراست وبايد قائل باين كلام خيلى نادان و بى اطلاع ازعلم و معرفت باشد .

<sup>(</sup>۱) ابن سینا ، اگربرای خود مرتبه بی بالاتر ازار سطو قائل نباشد ، بوجه من الوجوه ، خود را کمتر ازوی نمی داند ، واحترام شیخ بار سطو از این باب است که ارسطو در تدوین و تحریر آثاروا فکار متشتت فلسفی حقی عظیم بر دنیای علم دارد، کیست که بتواند حکم قطعی در این باب بدهد وگوید: ابن سینا در جودت فهم ، و تیزی هوش ، کمتر از ارسطوست ، ویا ارسطو بحداعلی و قابل توجه ، از شیخ رئیس ، با فهم تر و در الاتر است ؟!...

وگرنه، نزدمااصول وقواعَدی دیگرنیزهست.

اگر کسی اهل فن باشد ، خوب دراهمی کند که شیخ در مقام تقریر مباحث همه جا ازخود دارای انظار و افکار اجتهادی است ، ومنشأ اشتباه بعضی ، که خیال کر ده اند فلاسفهٔ اسلام ازخود چیز قابل توجهی نیاورده اند آنست که اصولاً سبك بحث در حكمت الهي ، و فلسفه ماور اءطبيعت ، چه شخص باحث، حكيم مشايي باشد، يافيلسوف اشراقی ، و یامتألة رواقی ، یك نحواست ؛ مثل این كه كلیهٔ حكما در صدر مباحث ، وجودراتقسیم نمایند بهممکن وواجب؛ وممکن راتقسیم نمایند بهمجرد ، ومادی، و مجردرا تقسیم نمایند بهمجرد تاموتمام (ذاتاً وفعلاً) ومجرد بحسبذات ومادی بحسب فعل و هكذا مباحث ديگر ، سر كلام در این جاست كه متألهان اسلامی بكی نعد ازدیگر ، بطرزی که گفته شد در مسائل فلسفی و ارد شده و بعداز سیر در افکار عقاید در ادوارفلسفی ، خود نیز رأی خویش را درمطاوی بحث بیان مینمایند وشخصوارد می فهمد که هر اثری از هر استادو حکیمی چهانداز و دارای افکار مستقل است و چهانداز و بهتشریح و تحریر عقاید دیگر آن پر داخته است و در تقریر و تحریر افکار دیگر آن چه اندازه مهارت داشتهاست وچهبسا اشخاصي كه افكارمؤلفي را موردبحث وتفتيش قراردادهاند ودرمقام تحرير وتقرير مسائل ازشخص مؤلف بهتروورزيده ترباشد در تحرير وتقريراين مسائل برخلاف سبك بحثوروش تحقيق درمغر بزمين كه چهسا شخصي كه عالم رياضي است ازخود مسألهيي راابداع نموده كه مسأله بتمام معنى فلسفى هم نيست و اسماورا مردم فيلسوف مي گذارند ، وماكسي رافيلسوف مي دانيم كه افكار مدون درآثارحكماراعالمانه تقرير نمايد وخوب ازعهد مفهم وتقرير وتحرير مباحث علمی بر آید ؛ این نوع از فلاسفه چندقسمند ؛ برخی خوددر مباحث دارای انظاری وسيعند ويادربرخي ازمسائل افكار تازه دارند وسلسله فلاسفه در ادواراسلامي تابع روشی هستندکه ذکرشد ، نهآنکه ریاضی دان ویاعالم طبیعی ، از خودفکری ابداع نماید وچهبسا ، آن فکر جزء مباحث فلسفی اصلاً قرارنگیرد ، ویابسبك فلسفه تقریر نشود و ياقائل آن بكلي (بدون احاطه بمباحث فلسفي موجود درآثار فلاسفة اسلامي)

منكر فلسفه باشد ، اسم خودرا فیلسوف بگذارد ویادیگران، بهوی فیلسوف اطلاق نمایند.

همانطوری که ذکرشد نگارنده رسالهٔ اصول المعارف راجهت تدریس دردورهٔ فوق لیسانس دانشکدهٔ الهیات تهیه وبانسخهٔ علمالهدی فرزند دانشمند مؤلف علامه فیض «قدسالله سرهما» مقابله و تصحیح وبامقدمه بی مشتمل برمعرفی مطالب موجود دررساله بهزینهٔ دانشکده چاپ و در دسترس اهل معرفت قرار می دهم . علم الهدی نسخه را بانسخهٔ والداستاد – رض – مقابله و به تصدیق اور سانده است .

این رساله مشتمل است بریکدوره از مباحث مهم فلسفه بطریقهٔ صدر المتألهین. قبل از چاپ این رساله، رسالهٔ المسائل القدسیه ملاصدر اراکه مشتمل است بر مباحث عالیهٔ فلسفی بطریقهٔ خاص آخوند، که از اول امور عامه ، تا آخر وجود ذهنی ، تألیف شده است، چاپ نمودیم. مؤلف این کتاب را با تمام نرسانده است واگر این کتاب تمام میشد مشتمل بود، بریکدوره فلسفه بطریقهٔ حکمت متعالیه نه به تفصیل اسفار و نه به تلخیص شواهد، بل که برزخی بین این دو. مسائل قدسیه، جز انتشار ات دانشکده بطبع رسیده است. این رساله نیز برای تدریس در ، دورهٔ دکتری بسیار مناسب است و بسرای بار اول بچاپ می رسد، منضم باین رساله ، دو اثر نفیس دیگر از صدر الحکماء ، که تاکنون بطبع نرسیده است چاپ شده است ، یکی رسالهٔ متشابهات القرآن و دیگری ، رسالهٔ اجو بقالمسائل است چاپ شده است ، یکی رسالهٔ متشابهات القرآن و دیگری ، رسالهٔ اجو بقالمسائل که حقیر روی برخی از قرائن حدس می زند که سائل این مسائل ، محمد بن علیر ضابن آقاجانی مؤلف شرح قبسات میر داماد باشد و هنوز باین امریقین ندارد ، بل که بعدها معلوم شود .

حقیر مصمهبود این رسائل رابهزینهٔ یکی ازناشران کتبعلمی ویا از محل ثلث یکی ازدوستان که بحسب وصیت آنمرحوم ، میبایست صرف طبع کتبفلسفی ، وعرفانی از آثار حکمای شیعی شود، چاپ نماید ، ولی دوست عزیز ودانشمند بزرگوار جناب محمود رامیار سرپرست سابق دانشکده اصرار فرمودند که بهتر است از انتشارات دانشکده قرارگیرد ، آن سهرساله درزمان ریاست معظم له چاپ شد ، و این رساله وقتی

چاپ ومنتشرمی شود که ایشان برای مطالعات علمی درخارج از کشور ، بسرمی برند. در پایان این مقدمه متذکر میشود که: آقای د کتر رامیار در زمان نسبة کوتاه تصدی سرپرستی دانشکده الهیات دانشگاه مشهد ، منشأ خدمات ار زنده یی شدند که فراموش نخواهد سد ، ساختمان جدید دانشکده بهمت و پایداری ایشان شروع شد و با تمام رسید باعلاقه و مساعی ایشان قسمت آموزشی دانشکده بو اسطهٔ انتخاب برخی از معلمان خوب، قدری کامل شد ، کتب زیادی بادقت تهیه ، و بو اسطه خرید نسخ چاپی و خطی خوب، کتابخان به دانشکده آبر و مندشد . کنگره شیخ طوسی بامساعی و پشت کار آقای رامیار خیلی آبر و مند برگزار شد و نشر به یی نیز برای دانشکده تر تیب داد، و به تدریج دانشکده الهیات از فلاکت و کربت قدری خارج شد. باید افزود ، علاقه و ایمان و اقعی رئیس سابق دانشگاه حضرت اجل ، دانشمندگر انمایه آقای د کتر عبدالله فریار «ادام الله بقائه » بمعارف اسلامی ، و اصر ار معظم له به احیاو توسعه معارف و فرهنگ عظیم و با ارزش کشور عزیرما ، در تو فیق آقای را میار سهم بسز ایی دار ابود .

سیدجلال الدین آشنیانی دی دی دی ۱۳۹۳ مشهد رضوی دریه ۱۹۷۶

په ازدوست بسیارعزیزم آقای محمود ناظرانپود مدیرفنی ومتصدی ماشین انترتایپ که حدود دهسال است درچاپ کتب ورسائل که درچاپخانه دانشگاه مشهد چاپ کرده ام این جانب را یادی می نماید ودر تصحیح مطالب چاپی و تسهیل کارهای مربوط بطبع کتب تنها یارومدد کار حقیر می باشد متشکر وممنونم . آشنایی کامل ومهارت خاص آقای ناظران در کارونیز عشق و علاقه او به کار خود و اهتمام بانجام و ظائف محوله مشکل کاررا تسهیل می نماید ، للا همه اهل کتاب و مراجعان به طبعه با این جانب همعقیده اند ، وجود ایشان در مطبعه بسیار مغتنم است.

مؤلف دانشمند کتاب حاضر (اصول المعارف) آخو نده الامحسن کاشانی (۱۰۹۲هقم) متخلص به فیض یکی از اساتید بزرگ علوم عقلی و نقلی (فلسفه و حکمت مشایی و اشراقی ، عرفان و تصوف نظری و عملی و فقه و حدیث و رجال و تفسیر و علم اخلاق بسبك عرفا و حکما) بشمار می رود و در جامعیت و تبحر در علوم مختلف و تخصص در دو رشته عقلی و نقلی یکی از نوادر دانشمندان مملکت ما ، در دوران اسلامی محسوب می شود .

محقق فیض –قده – یکی از پر کارترین علمای شیعه است که آنچه بهرشتهٔ تحریر آورده جالب و آموزنده و دقیق و نفیس و در خور تقدیر است . این مرد بزرگ و محقق عظیمالشأن بواسطهٔ دوری از مراکز قدرت ، و احتراز از موانع توفیق ، اوقات خویش را صرف کارهای علمی نمود و درنتیجه آثار نفیس و گرانبهایی از خود باقی گذاشت . ملاهحس درحکمت وفلسفه از تلامیذ صدرالدین محمدبن ابر اهیم شیرازی – ملاصدرا – و در مشرب و ممشای حکمی از شارحان و مروجان افکار و عقاید آخوند ملاصدراست و در فن تفسیر و حدیث نیز مشرب او همان مشرب صدرالحکماست (۱) شرح و تعلیقات آخوند ملاهحسن فیض باحادیث وافی حاکی از صدرالحکماست (۱) شرح و تعلیقات آخوند ملاهحسن فیض باحادیث وافی حاکی از

ا باین معناکه معضلات ومشکلات اخبار واحادیث وارددرعقایدرا بهمان طریق استاد تقریر و تحریر نموده است آخوند ملاصدرا علاوه برعلوم عقلی در نقلیات از اعلام شیعه و بخصوص در علم تفسیر وحدیث از اساتید مسلم است و تلمید عظیم الشأن او ملامحسن درمقام تحریسر و تألیف وافی قسمت مربوط به اصول بشرح اصول کافی استاد مراجعه می نموده است احیاء العلوم غز الی نیزاز کتب مورد مراجعه او بوده است و در علم سلوك و اخلاق بسبك غز الی کمترمی توان برای او همسنگ پیدا نمود .

این معناست . کتاب و افی فیض قسمت مربوط بعقاید و اصول مشتمل است بربیان مشکلات مقاصد اهل عصمت و طهارت در عقاید .

فیض معاصر است باملاعبدالرزاق لاهیجی ، شیخ حسین تنکابنی و ملار جبعلی تبریزی و آقامیرزا رفیعای نائینی و آقاحسین خوانساری و محقق سبزواری ملا محمدباقر و غیر این اعاظم از محققان و دانشمندان(۱).

**→** 

فیض ازلحاظ جامعیت درادواراسلامی کم نظیراست ودرشان ومقام وعظمت رتبه اوهمین کافیاست که درعلوم فلسفه وحکمت (علمی وعملی) ودرعرفان وتصوف (نظری وعملی) ودرفقه وحدیث ورجال وتفسیرمتخصص وصاحب نظروبارع ودراین فنون استاد ماهراست هوالبحر منای النواحی اتبته ودر مراتب ودرجات اخلاق وسلوك وزهد وتقوی واعراض ازمشتهیات نفسانی وتوجه بحق واقبال بمبدء معبود انقلت: انهسلمان عصره صدقت، فیض در طریسق سلوك وزهد درسلك سالكان متشرع ودرمواظبت برنوامیس شریعت صیرف واعد اسلامی ونصوص وظواهر مأثور ازاهل طهارت وعصمت و معسرض از كجروبهای برخی از قلندران وافراطی است.

روش ومسلك فیض درفروع ، طریقهٔ مخصوص علمای اخباریاست وطریقهٔ آخوند ملاصدرا درفروع ، روش علمای اصول است . بین صاحبان این دو طریق سالیان متمادی درطرز استنباط احکام وفهم معارف ازکتاب وسنت اختلاف شدید موجود بود تااینکه استاد بزرگ آقاباقر بهبهانی درمسند تدریس قرارگرفت ومهارت اودر استادی ونبوغ فکری اودر تدریس وتحریر وتقریر قواعد واصول مقرر درشریعت وانتخاب طریق حق وحقیقت ، مشرب اخباری را ازرونق انداخت وجه خوب شد . اگرمسلك اخباری دراین عصررونق داشت خیلی برای دینگران تمام میشد وجه بسا ، فضاحت بهامینمود .

ا یکی دیگر ازتلامید ملاصدرا که معاصر بامؤلف این رساله میباشد شارح کتاب فبسات محمدابن علی رضا بن آقاجانی است که اگرچه ارباب تراجم ازاوذکری بمیان نیاور ره اند ولی شرح اوبر قبسات حاکی ازعظمت مقام وی درعلوم متداول عصر است و درمواضع مختلف این شرح از استاد خود بعظمت یادنموده و اورا جزء انمهٔ حکمت و در ردیف اکابر از حکمای یونان و اعاظم حکمای مشاه و اشراق در ادوار فلسفی میداند .

نگارنده چون در جلد اول منتخبات فلسفی مقام و مرتبهٔ فلسفی اساتید محقق دوران صفویهرا مطابق آثار موجود از این اعاظم و نحوهٔ تفکش فلسفی این دانشمندان تحریر نموده ام در این مقدمه متعرض این جهت نمی شوم .

فیض در عصر خود مشهور و معروف و مورد احترام فضلا و دانشمندان ِ زمان بود و نیز حکام عصر کمال احترام را نسبت بوی قائل بودند(۱) .

فیض با کمال فراغت بال در گوشهٔ دارالایمان کاشان به تدریس و تألیف پرداخت و درفن تألیف است دی ماهراست و همهٔ آثار او باولعی که مؤلف به تألیف دارد سودمنداست و از جمله درازنویسانی نیست که بندرت در آثارشان مطلب قابل توجه دیده میشود نگارندهٔ این سطور در منتخبات فلسفی (جلد دوم انتشارات انستیتوی ایران و فرانسه) قسمتی را اختصاص داده ام به معرفی افکار این مرد بزرگ لذا در این مقدمه می پردازم به معرفی این اثر نفیس – کتاب حاضر – محقق فیض – قده – این مقدمه می پردازم به معرفی این اثر نفیس – کتاب حاضر – محقق فیض – قده – فیض علت تألیف (۱) اصول المعارف را که تلخیص کتاب عین الیقین (۲) است

ال شاهعباس صغوی (قده) درنامه ای که درآن فیض راجهت تفویض منصب شیخ الاسلامی به اصفه ان دعوت نموده اورا بسیار ستوده است فیض دعوت سلطان صفوی را نپذیرفت و معدرت خواست ودر همان بلدهٔ کاشان بتدریس و تألیف وعبادت اشتغال داشت تا آنکه دعوت حقر البیك گفت ، فیض علاوه برمقامات ومراتب عالیه درعلوم عقلی و نقلی ، از زهاد وعباد عصر خود بشمار میرود ، و بو اسطهٔ تو امساختن علم را باعمل دارای ارزش و نورانیت خاصی است ، قبر او درشهر کاشان مورد توجه خاص و عام است ، حقیر بزیارت روضهٔ پال او توفیق حاصل نمود و از آن تربت بالا همت طلب نمود

ا همانطوری که ذکرشد مؤلف درعقاید فلسفی تابع استاد علام خودوازشارحان افکار وعقاید اوومقرران کلمات ملاصدرا باید محسوب شود آنچه درعقاید تحریر نمودهاستهمان افکار فلسفی استاداست .

٢- كتاب عين اليقين بضميمه چندكتاب ديگر ازفيض (علم اليقين ومرآت الآخره) به

در مقدمه بیان نموده و گوید:

« وانما حدانى الى املاء ذلك وجمعه امور: منها ، كثرة محبتى للعلوم الحقيقية والمعارف البرهانية ، وشدة رغبتى الى معرفة الاسرار الدينية ، والرموز الفرقانية ، ومزيد اعتنائى بضبط ما تحقق به ، واعتقده من امر الدين ، وما اعتمد عليه فى طريق الحق واليقين .

ومنها ، حبتى لبالمبانى وفصوص المعانى ، وملالى من الاقوال المختلفة ، والآراء الغير المؤتلفة و تطويل المقال بالقيل والقال ... » .

لذا از نقل کلمات مشهوره و اقوال و آرایی که مسلم نیست و مورد نقض و ابرام و متحمل شکوك و مناقشات و منشأ ردود و مناقضاتست احتراز جسته فقط بهذكر طريق حق و نقل مطالب و تحقيق در آرايي كه مورد تأييد بلكه مختار و

**-**

چاپ سنگی رسیدهاست .

فیض درعرفانیات تسلط کاملداشت وبرخی ازکتب عرفانی را تدریس میکردهاست. قاضی سعید قمتی درعرفان ازتلامید فیضاست وکتب حکمتمشائی را ازمحضر ملاجیعلی وکتب شیخاشراق را ازحوزهٔ تدریس ملاعبدالرزاق استفاده نمودهاست .

نگارنده درجلداول منتخبات فلسفی مشرب لاهیچی را درحکمت وفلسفه بیان نمودم بعدازرجوع بآن کتاب (قسمت مخصوص لاهیجی) معلوم میشودکه تعجب برخی ازمترجمین ازاین معنا که ملاعبدالرزاق درفلسفه تابع حکمت بحثیاست وبعیداست که قاضی سعیددر حکمت اشراق شاگرد اوباشد ، بیجاست .

برما معلوم نشد که آیا فیض درالهیات استاد دیگری غیر از ملاصدرا که منغمرو متمحض در تصوف وعرفان باشد داشتهاست یانه ؟ اگرچه هماناندازه ازمبانی متصوفه که درآثار ملاصدرا موجوداست ، برای مطالعهٔ عالی ترین آثار عرفانی کافی است و شخص مستعدی مانند فیض می تواند بمدد همین مطالب برمشکلات عرفانی فائق آید.

ممشاى اهل توحيد و سالكان مسلك ايقاناست اكتفا نمودهاست .

سبب ديگر تأليف اين اثر منيف آنستكه مؤلف علامه – رض – خواستهاست بين طريقهٔ حكمت و معرفت حاصل از طريق برهان و فلسفهٔ معهود بين حكماى اوائل و اساطين فن از اعاظم حكماى يونان و بين معارف وارد از طريق شريعت محمديه و انوار فايض از طريقهٔ ائمهٔ شيعه جمع نمايد واثبات كندكه بين اسرار نازل ازحق اول بوساطت انبياء و اولياء و حكمت فائض برنفوس مستعدين از حكماى الهى تهافت و تناقض و جودندارد (ان لامنافات بين ماادر كته عقول العقلاء ذوى المجاهدات و الخلوات ... و بين مااعطته الشرايع والنبوات و نطقت به السنة الانبياء والرسل وان الشه و اليوم الاخر، مما هو وراء طور العقل الجمهورى امور تممها لهم الرسل وان نظر الانبياء اوسع و احد (۱) ومعرفتهم بالغة الى جزئيات الامور و تعيين الاعمال المقربة الى الله الى الله ...» .

فیض مثل استاد خود معتقداست که سهم حکمای مشاءو اشراق در کثیری از مماحث عالیه خصوص مباحث مربوط بهنشئات وعوالم نفوس بعد از موت و مبلغ علم آنان در مسائل مربوط بخودشناسی و علم آغاز و انجام وجود انسانی وجهات مربوط بهعوالم روح بعد از خلع جلباب بدن چندان زیاد و بااهمیت نیست برخلاف عرفای از علمای امت مرحومه که در بسیاری از مباحث عالیه مربوط بهعوالم بعد از موت و جهات مختص نفس انسانی بواسطهٔ حسن متابعت از مقام

ا صدرالمتالتهین نیزباین اصل تصریحات واشاراتی دارد واصولاً فلسفهٔ اومبتنی است بر برهان مستفاد ازعقل نظری خالص معرّا ازشوائب مفاض برنفوس کُمثّل ازاولیاء بحسن متابعت از اولواالمعزم از انبیاء - صلواتالهٔ علی نبیتّنا و آله و علیهم - لاسیتما قواعد واصول مأثور ازاهل بیت که درلسان نبوت ازآن بزرگواران بهعترت واهل بیت تعبیر شدهاست وبالاخص حقایق مستفاد ازباب اعظم مدینهٔعلم آنحضرت سلطان اولیاء شاهمردان علیمرتضی (صلیالهٔ علیه وآله) .

وحی و تنزیل ، میدان ، میدان آنهاست .

بااین وصف نباید آنهارا سرزنش نمود «. . . ومع ذلك لایجوزالتقصیر فی شأنهم علی وجه یفضیالیالازراء لهم وبایمانهم، حاشاهم عنذلك، لاسیما و كلماتهم مرموزة وماوردعلیهم وان كان متوجهاً علی ظاهر اقاویلهم، لمیتوجه علی مقاصدهم ولا رد علی الرمز(۱) .

\* \* \*

### البابالأول

#### في الوجود والعدم وفيه معرفة الذات ص٦

باب اول اصول المعارف مشتمل است بربحث وجود و معرفت هستی وشناسایی حقیقت وجود و مقام صرافت هستی همان مقام ومرتبهٔ ذات است باصطلاح اهل عرفان(۲).

ا فیض درآخر مقدمه گوید که دراین باب کتابی درسالف زمان مرتب وبه تفصیل عقاید خود را تحریر نمودم واکنون این رساله که مختصرآن مفصلاست مشتملست بر ضوابط واصول موجود در عین الیقین ، اصول المعارف نام دارد که مشتمل است بر ... عشرة ابواب، ذوات فصول ، فنورالله به قلوب الطالبین وسکتن به افتدة المسترشدین وجعله لی ذخرا لیوم الدین وعصمة من ۰..

۲- عارف قیصری دراول مقدمهٔ خود برفصوص شیخاکبر ابنعربی گفتهاست: الفصل الاول فی الوجود وانه الحق . یعنی مقام ومرتبه اصل وجود بدون لحاظ تعین درآن حقیقت مقام ذات است که ازآن به حق تعبیر شده است و گفته اند : حقیقت هستی حق ، ووجود مقید به اطلاق وسریان وظهور درغیر فعل حق ووجودات مقید حاصل از وجود مقید به تعینات جوهریه وعرضیه اثر حق اول است .

استدلال ازوجود وحقیقت هستی بهوجوب وبیان آنکه اصل وجود درمرتبهٔ و موطن

بعقیدهٔ اهل معرفت اثبات این اصل اساسی بنابرحکمت(۱) بحثی ونظری توقف دارد براثبات اصالت وجود و اعتباریت ماهیات و ابطال تحقق غیر وجود

\_\_\_\_\_

ذات محیط بمقام وجوب ومقدم برمرتبهٔ ملاحظهٔ وجود مقید بعدم تعینات امکانیه واستدلال ازوجود بجامعیت هستی نسبت به اسماء وصفات وجود وسیر ازباطن وجود بمقام ظاهر واستدلال از اسماءالهیه بحقایق کونیه وسیر ازاسماء به مظاهراسماء وصفات وصوراسماء الهیه ومظاهر صوروکیفیت تجلی حق باسماءالهیه در حقایق کونیه ، همان سفر وسیرهلمی دراصل وجود واستدلال ازاصل وجود بوجوب وجود وسیر ازاسماء درحقایق وجودی همان سیروسفر از حقاست بحق وسفر ازحق به خلق ، ولمی استدلال ازوجود امکانی بوجبوب وجودی و تقسیم وجود به واجب وممکن واستدلال ازممکن بواجب ، سفر از خلقاست بحق استدلال ازاصل وجود بجامعیت وجود نسبت باسماء کمالیه وحقایق کونیهٔ همان سیراز وحدت بطرف کثرت است وکثرت اضاست ازکثرت اسماء وکثرت خلقی .

۱ـ بنابر مسلك كشف وشهود ، حقاول اظهر ازهر ظاهرىاست وخلق مخفى وباطن...
باید دانست بینوصول بحق ازطریق شهودوحصول علمبحق ازطریق برهان، فرقبسیارست.
عارف مرتبه بمرتبه مراتب رانفی نموده واثبات اصل واحد مینماید ، وحکیم صاحب برهان
مراتب را یکی بعد ازدیگری اثبات نموده وازآنها بحق اول پیمیبرد ، بعبارت اوضح، سالك
راه ظاهر، چون بانردبان عقل ونظر بطرف حق سیرنماید ازطریق عقل مرتبه بمرتبه اثبات
اشیاء نماید تابرسد به اثبات بمقام ومرتبهای كه علت صرفه است و وجود محض ، كه ماورای
وجود او حقیقتی متصور نمی باشد ، ولی سالك طریق باطن بابراق شهود ورفرف كشف وعیان
بحقیقت واصل شود لذا باید مرحله بمرحله اشیاء را نفی نماید تا بحق متصل شود وبه
نهایت سیرخود كه فنای فی الله وبقای بالله است برسد ، سلوك راه ظاهری مقدور اغلب
اشخاص است برخلافی راه باطن كه بسیار مشكل وصعب است جزبیای عجز ونیستی نتوان
بمقصود رسید و اوحدی ازمردم استعداد وتوان طی این طریق را واجدند.

بطور مطلق، وبالاخره بیان آنکه تحقق و تحصّل خارجی شأن حق تعالی است و آنچه که تحقق دارد و موجود و اقعی وحقیقی است حق تعالی و شئون ذاتیهٔ اوست و وجودات امکانی جلوه و ظهور حق اولند و تحقق آنها تحقق ربطی و اعتباری و اضافی است .

لذا مؤلف علامه فرمودهاند(۱) : در دار وجود غیر از اصل وجــود چیزی تحقق ندارد ، یعنی اصالت و تحقق و مبدئیت اثر اختصاص بوجود دارد ، ودیگر آنکه امر موسوم بماهیت که جمعی از اهل بحث باصالت آن اعتقــاد دارند غیر از

--

وباید دانست که انبیاواولیا، علیهمالسلام مامور به ارائه وکشف سلوك باطنند و خواص ازپیروان خودرا بمقام احدیت جمع ووجود خواندهاند وباچشم قلب بملكوت وجود نظرنموده وبابراق شهود واصل شدهاند .

عاقل زهستگوید و عارف ز نیستی من درمیان آب وگل هست و نیستم

1 يعنى آنچه كه تحققخارجى دارد وجوداست كه بوداست وماهيت نمود وسرابوجود وثانيهٔ مايراهالاحوالااست كه مصداق واقعى ـ خيال فىخيال ـ مىباشد وازعوارض وجود درواقع بشمار ميرود ، وجود متنزل ازحق تابحدود متعدد ، محدود نشود وصرف هستى تا مقيد بقيود نكردد ، ماهيت متصور نيست لذا موجودحقيقى نفس وجوداست وماهيت بالمجاز متصود نه بحقيقت .

نزد عارف مکاشف وجود امکانی نیز سراب وجود حق ونقشدومین چشم احسول الله که تحقق دارد حقست وشئون ذاتیهٔ او ولی اذعان باین اصل بدون کشف معنوی حاصل از تجلیات حق به اسم قهار ورد امانات باهل آن معلوم نگردد ، چه آنکه تاوجود مجازی سالك باقی است وغبار چهرهٔ معشوق از لی را ساتر است حقیقت مکشوف نمی شود

لذا گویندوجود سالك حجاب وصورت علمی حاکی ازمحبوب كل حجاب اكبراست .

مارا زجام بادهٔ گلگون خراب کن زانپیش تر که عالم فانی شود خراب

تعین و نفاد وحد و بمعنایی ظل و سایه وجود چیزی نیست که عقل از حقایق وجودیه وجودیه انتزاع مینماید و این مفهوم امری مبهم ولاتحصل ووبال حقایق وجودیه است که قهراً به تبعیت وجود مثل تبعیت ظل وشبح نسبت بهذی ظل و ذی شبح تحقق دارد مؤلف در ذیل این بحث باثبات اصالت وجود و ابطال اصالت ماهیت پرداخته است و از باب آنکه ماهیات در مرتبهٔ ذات موجود نیستند و امکان که همان تساوی ذات ماهیات نسبت بوجود و عدم باشد ذاتی ماهیاتست و قبل از انضمام و جود بماهیت یا اعتبار و جود باآن و یا گردیدن ماهیت و صیرورت آن به تحوی که منشأ انتزاع وجود شود ، تحقق ندارد و ماهیت در هرظرف و و عایی که بدون و جود لحاظ شود معدوم است و بخودی خود نهموجود و نهمعدوم است و اگر وجود باآن اعتبار نشود (اگرچه مفهوم اعتباری و جود باشد) ماهیتی تحقق ندارد بنابر این اصالت اختصاص بوجود دارد .

مؤلف بطور اختصار بعضی از دلائل آخوند ملاصدرارا(۱) در این باب ذکر کرده است اگرچه برخی از این دلائل تمام نیست و احتیاج بنجوی دیگر از بیان و گونهای دیگر از تحقیق دارد(۲) ولی دلیل متقن و محکم نیز برای اثبات این

۱ اغلب ادلهٔ اصالت وجود که صدرالحکما دراسفار وشواهد تقریر فرمودهاندومؤلف علامه تلمیل بارع اودراین کتاب وکتاب عینالیقین ذکرنموده خالی ازمصاده نمی باشد و توقف دارد بمقدمهای که در دوسه برهان صدرالمتألهین ذکرنموده است . نگارنده در شرح و تعلیقات خود برمشاعر مفصل متعرض این اصل عظیم شده ام .

۲ درمباحث بعد خواهد آمد که برگشت علبت به تشنان و تجلی علت العلل است در صور و مظاهر معلول که عندالتحلیل و اقتحقیق تجلی و احد و مظاهر متعدد نمایشگر یك اصل و احداد که بوحدت اطلاقیه خود باحفظ و حدت در صور کثیره ظاهر می شود و عندالتحقیق ظاهر و مظهر یك شیء و احداست که در مظاهر متعدد بصور متعدد ظاهر شده است و تجلی چون صورت علتست و ظهور و بطون و صف یك و احداست آنچه بالحقیقه موجود است و حقیقت و جود

معنا ذكر نمودهاست .

اصل دوم کتاب اصول المعارف ص-۸- مشتمل است بربیان نحیوهٔ موجودیت ماهیت و تقریر آنکه موجودیت ماهیت عبار تست از تحقق آن به نحوی که مرتبط ومنتسب به فاعل خود باشد (موجودیة الماهیة عبارة عن کونها بحیث تنسب الی موجدها و ترتبط به فهی موجودة بهذا الکون لابالذات . . . و الموجود بالذات کونها علی هذه الحیثیة دون نفسها هی هی) یعنی در انسان موجود ، ملاك موجودیت عبار تست از تحقق خارجی آن به نحوی که به فاعل خود نسبت داده شود . بنابر این ماهین عبار تست از امری که بو اسطهٔ ارتباط بمبد ، خود متحقق شده است و چون معلول ، عبر تست از امری که بو اسطهٔ ارتباط بمبد ، خود متحقق شده است و چون معلول ، بدحق اولند و نفس ارتباط بعلت حقیقی ندارد و معالیل امکانیه عین ارتباط بعلت می باشند پس ملاك موجودیت در ماهیات بآنستکه باوجود متحد شوند و یا منضم بآن گردند لذا بوجود موجودند و موجود حقیقی شأن وجود است وملاك معلولیت نیز در وجود موجوداست پس مرتبط بعلت وصادر از علت وجود است معلولیت نیز در وجود موجوداست پس مرتبط بعلت وصادر از علت وجود است نه ماهیت .

مؤلف بعد از بیان این معنا و تحقیق در بیان وجوه فرق بین وجوب وصف حقایق امکانیه و وجوب محمول برحق اول و تقریر آنکه امکان وجودی همان عین ربط ودن وجود بمبده وجوبی است و تحقیق آنکه جمیع مراتب وجودی در سلك مك اصل واحد قرار دارند و تحقق بحسب حقیقت شأن آن اصل رفیع الدرجات است و غیر حق فانی و هالك می باشند در اصل سوم ص - ۹ به اثبات وجود قیوم و مبده حقایق پرداخته است و در اصل چهارم (ص ۱۰) اثبات کرده است که مسیط حقیقی حق اول است و هیچ موجودی غیر از او از شوب ترکیب مبرا

حقاً محسوب می شود واحدساری درمظاهراست ومظهر همان ظاهراست باضافهٔ تعیش وصرف الشیء لایتعدد .

نمی باشد (۱) .

مؤلف در (اصل --٥ ص ١٨) از کتاباصولالمعارف درصدد اثبات تشکیك در مراتب وجودی برآمدهاست و از باب آنکه صدق وجود بروجودی که ، وجود ذاتی آن میباشد و در مقاماتصاف بوجود بینیاز ازعلت است اولی واقوی واتماست از صدق آن برووجود محتاج بفاعلیاقابل و کذلك صدق وجود بر وجود مبرا از ماده و طبع اتم واقوی است از صدق بروجود واقع در عالم ماده و طبع از اینباب اثبات نمودهاست که وجود قطع نظر از حصص ذهنی دارای افراد متعدداست. لاتصافه بل وازم الماهیات المتخالفة المراتب . بعد به تبع استاد خود شمول اصل وجود را از باب انبساط و تجلی در مظاهر متعدد و سریان آن در هیاکل موجودات را سریانی مجهول الکنه دانسته و گفته است : وجود باحفظ وحدت شخص و تشخص و تشخص

ا غیراز حقیقت وجود ، هیچ امرخارجی وعقلی ازترکیب مفریندارد. وجودمنبسط باآنکه ازجهتی مین حق وازجهتی ساری درخلقاست وبحسب اصلذات ازماهیت معراست ولیازآنجایی که ازمرتبهٔ ذات متنزل شدهاست وقبول تعیش نعودهاست وبالاخرهافحطاط وتنزل آن ازمقام صرافت وجود ، وصرف ربطبودن آن نسبت بهاصل وجود صرفآنرا از بساطت حقیقی خارج ساختهاست ویك نوع ترکیبی درآن پدید آمدهاست که بآن ترکیب مزجی اطلاق شدهاست .

بدین سبب برخی ازابنای حقیقت آنچه راکه عارض برمقام ذات می گردد ونسبت به اصل مقام ذات ومرتبهٔ صرف الوجود (که این صرف الوجود یاموجود بحت وحقیقت وجود هم ازباب تفهیم و تفهم بآن اطلاق می گردد) تعیش محسوب می شود بآن مخلوق و حادث اطلاق نموده اند نه مخلوق متعیس به تعین عقلی یانفسی یامثالی نه ومادی و نه حادث مسبوق بعدم زمانی یاعدم دهری و سرمدی بل که قسم دیگر از خلق و تجلی و ظهور که لایعرفه الاالراسخ فی المعرفة کما هو الملکور فی لسان او حدی من العترة \_ ارواحنا فداه \_ و ماورد عنهم (ع) من حدوث الاسماء لابد ان یحمل علی هذا .

ذاتی درعین آنکه مبده تشخص جمیع ماهیات مبهمهاست ازاموری است که میشود گفت از حقایق مختلفهاست ولی ازباب اتحاد آن با ماهیات و از باب ظهور آن در مراتب متفاوته که تفاوت بوحسب مراتب تفاوت تشکیکیاست که تفاوت واختلاف با این فرض تفاوت بهنفس حقیقت است در وجودات متشخصه که علاوه بروحدت اصل حقیقت باحفظ تفاوت در مراتب همهٔ وجودات مصداق مفهوم عام بدیهی وجود اعتباری وجودند.

بنابراین تخصص و تماییز مراتبوجود یا بتقدم و تأخراست بکمال و نقص و یا غنا و فقر ویااختلاف و تمایز بعوارض مادی است در صور تی که وجود (مرتبهٔ اخیر تحقق که عالم زمان و مکان و ماده باشد) تنزل نماید و هر مرتبه یی از وجود در سلسلهٔ طولیه و عرضیه دارای حکم خاصاست و وقوع وجود در مرتبهٔ عالی در صور تی که وجود علت باشد یاوقوع آن در مراتب متوسطه و نازله بنا بروقوع عنیت و معلولیت در اصل وجود مقوم (یعنی مالیس بخارج) وجود واقع در این مراتب است نه وجود غنی علت از مقام خود تنزل و تجافی نماید و نه وجود فقیر و محتاج معلول بافرض معلولیت در رتبهٔ علت واقع گردد.

محقق مؤلف در (وصل اول) مربوط باصل -٥- درصدد اثبات جواز وقوع تشکیك درذاتیات برآمده و به تبع استاد بزرگ خود وشیخ اشراق ، برهان مشائیهٔ از حکمارا در نفی جواز تشکیك در ذاتیات مورد مؤاخذه و مناقشه قرار داده و بالاخره بنابر اصالت وجود انواع واقسام تشکیك و تفاوت را درسنخ وجود قرار داده . و از آنجایی که وجود دارای مراتب متعدد و اطوار مختلف است و معانی و ماهیات و مفاهیم ناچار تابع وجودات هستند بین جواهر و اعراض از این جهت که قبول تشکیك می نمایند فرقی قائل نشده است .

در اصل 7 از اصول باب اول اصول المعارف ص ۳ از وجود نفی اجزاءنموده است و از آنجایی که اصل حقیقت وجود جامع جمیع کمالات و منزه از جمیع نقایص است قهراً علاوه برمبرا بودن این حقیقت از اجراز بطور مطلق – اجزای

خارجی و ذهنی - نه فاعـل دارد و نه غایت نه دارای موضوع است و نـه ماده و نهصورتی دارد که بآن متصور گردد و چون وجود نفس تحقق در اعیان است نه کلی و نه جزیی است و نه عام است و نه خاص ، نه مطلق است و نه مقید .

چون وجود ازسنخ مفاهیم وماهیات نیست دارای وجودذهنی نیز نمیباشد ومفهوم عام بدیهی وجود ، از حقیقت وجود نیست بلکه این وجود عنوانی وجهی از وجوه اصل وجوداست که امری اعتباریاست نظیر مفهوم شیء و امر که از حقایق متباینه انتزاع میشوند .

## فصل اول ازباب اول دربیان نفی ماهیت از حقیقت وجود ومبرا بودن آن از لوازمماهیت

نظر بآن که وجود (حقیقت وجود) بخودی خود بدون تعین بجوهریت و عرضیت یعنی مقام صرافت ذات و محوضت حقیقت بوجه من الوجوه تر کیب ندارد و آنچه فرض میشود در اصل وجود موجود است (لذا تعدد و تکرر نمی پذیرد و افر اد و تجلیات خارجی و جود نیز عین تحقق خارجی و عین منشأیت اثر است) قابل اکتناه و تصور نیست و وجود ذهنی ندارد و چون معانی ومفاهیم جوهری وعرضی بحسب اصل حقیقت در ذهن حاصل میشوند اگر وجود آتش نهمفهوم آن در ذهن حاصل شود باید آثار خارجی آن نیز برآن متر تب شود و آتش ذهنی خاصیت سوزندگی داشته باشد . در حالتی که فرق بین وجود خارجی و ذهنی آنستکه شیء در وجود خارجی دارای آثار است و در وجود ذهنی فقط شیء حاصل آید .

اصل حقیقت وجود بحسب حقیقت بی نیاز و تمام و هستی و فعلیت محض است و مبرا و منز ه است از جهات عدمی و چون صرف حقیقت و جود قابل تعدد و تکثر نمی باشد غیر از اصل حقیقت هرچه فرض شود ظهور و تجلی و تدلی آن حقیقت است و تفصیل و ظهور و بروز محسوب میشود لذا نه اسم دارد و نه رسم و چون فوق مرتبه آن اصل ، چیزی متصور نیست قابل تحدید و تعریف نمی باشد .

# فصل دوم نفی شریك از حق بنابر آنكه حقیقت و جود نه تعدد پذیرد و نه تكثر قبول نماید

چون صرفوجود قبول تعددننماید شریك در وجودندارد چون غیراوحقیقت دیگر در مرتبهٔ او متصور نمیباشد اصل وجود ماوراء ندارد هرچه که موجوداست وبوجودمتصف می شود مرتبه ای از آن اصل واحد و یا مظهری از مظاهر اسما، و صفات او محسوب میشود لذاهیچ کمال وجودی از علم و قدرت از حیطهٔ او خارج نمی باشد و غیر او حقیقت دیگر در مرتبهٔ او متصور نمی باشد اصل و جود ماورا، ندارد هرچه که از سنخ و جود و کمال و جود باشد عین اوست هیچ کمال و جودی از علم و قدرت و اراده و . . . فرض نمیشود مگر آنکه آن را داراست بنحوی تمامتر ، هرچه از سنخ کمال فرض شود نمونه یی از اصل بی پایان اوست ، بر همهٔ اشیاء احاطهٔ دارد جون همهٔ اشیاء از تجلی او ظاهر شده است .

بهمین لحاظ احاطه او احاطهٔ قیومـــی و احاطهٔ فعل او ، احاطهٔ سریانی است و این الغیر «زین سبب اصل جمله ، اشیاشد» .

\* \* \*

(اصل هفتم ازباب اول ص-۱۶-): الوجـود يتنزل منسماءالاطلاق الـي اراضي التقييد . . . وجود در مقام فعل و اظهار كمالات وجودى ناچار بايد فيض و بخشش وخلق اوازمقام صرافت ذات واطلاق حقيقي احاطي تنزل نمايد ونورشمس وجود ازسماء اطلاق باعيان ثابته و ماهيات امكانيه (اراضي تقييد) تابش نمايد تا همه را بهنور خود كه همان وجود منبسط برماهيات باشد روشن نمايد (چهنورعبارت است از وجود، وظلمت نيست جزعدم) و از آنجايي كه عوالم مختلف و متعدداست و از براي جود مراتب متعدد متصور است هرمر تبه يي كه باصل وجود نزديك تراست

حظآن از کمال وجودی بیشتر و فیض مفاض برآن تمامتر میباشد لذا در قوس نزولی وجود در مقام افاضه از عقل اول شروع نموده و بعد از طی درجات عقل بمقامات عوالم برزخی رسیده و از این عوالم مرورنموده بعالم طبع و ماده میرسد و چون عنایت حق مقتضی اتمام فیض وجود و علت تمامیت دائره وجوداست قوس دوم این دائره را باید فیض حق تمام نماید لذا ماده که مقام نازل وجوداست باید بحرکت ذاتی بهسوی کمال پیشرود و بعد از طی درجات نباتی و حیوانی و انسانی بحق متصل شود . در قوس نزول از عقل شروع نموده و بماده ختم شد ، درقوس صودی از ماده شروع نموده بعقل بلکه بفناه درحق ختم میشود .

واسطهٔ فیض در ابتدای وجود و اول ظهور حقیقت انسان کامل است و چون فیض توسط او باشیاء میرسد واسطه در تدبیر نیز اوست و همین انسان است که در مقام قوس صعود نیز قافله سالار وجود است و به تبعیت او اشیاء بحق اول متعلم میشوند وقیامت هرشیء برجوع مظهر کامل به غیب وجود قائم میشود (این که تو دادی قیامتست نه قامت).

\* \* \*

برخی ازموجودات چون حالت منتظره درقبول فیض از فیاض مطابق ندارند صرف امکان ذاتی آنها کافی از برای قبول فیض از جواد مطلق است لذا وجود آنها مسبوق بعدم زمانی نیست و قدیمند بقدم حق ولذا بحسب نفس ذات وبلحاظ مرتبهٔ ماهیت از باب آنکه (کل ممکن لیس ومن حیث وجود علته ایس) وجود از مقام ذات آنها مرتفعاست ، مسبوق الوجودند بعدم مجامع نه عدم مقابل . ایس قسم از حقایق وجودیه باقی ببقاء حقند نه باقی به ابقاء حق . عقول مجرده و عوالم برزخی در قوس نزول و معراج تحلیل ازلی الوجودند و قدیم به قدم حق و ازلیت وجود مطلق ولی وجودات برزخی و عقول مجردهٔ در قوس صعود مسبوق بعدم زمانی و مکان متصف بحدوث زمانی میباشند . حقایق موجود در عالم مادی و زمان و مکان و بعبارت تمامتر عالم ماده و جواهر و اعراض عالم مادی مسبوقند بعدم زمانی

و چون هر حادثی باید مسبوق الوجود بعدم زمانی باشد و درماده و هیولای مستعد از برای قبول صور جو هری تحقق پذیرد ناچار غیر ازامکان ذاتی بامکان استعدادی نیز در قبول فیض محتاج است لذا نحوهٔ وجود موجود مادی متجدد و متصرم و سیلان و متحرك بلک ه سراسر عالم ماده نفس حرکت و تجدداست و هر جسم مادی غیر از ابعاد ثلاثه از باب آنکه حرکت رخنه در ذات و نحوهٔ وجود آن نموده است بعدردیگری نیز دارد که زمان باشد چون حرکت بحسب وجود با زمان متحد و بحسب تحلیل عقلی زمان از عوارض حرکت محسوب می شود.

در مقام خلق و ایجاد حقایق وجود از عقل شروع نموده بماده ختم می شود دوباره از ماده شروع نموده بعد از طی درجات و منازل وجودی بمرتبهٔ عقل میرسد در بسرخی از نفوس از عقل گذشته و درحق فانی می شود فالوجود ابتد، و کان عقلا می برزخا و خیالا ثم صورة ومادة فعادت متعاکسة فکأنه دار علی نفسه.

(وصل ۲ ص ۱۹ در بیان اتصال مراتب نزول وصعود وجودات و عدم جواز طفره در دایره هستی) مؤلف محقق دراینوصل کیفیت ظهور و بروز وجودرا در سلسله بده وعود تقریر نموده و در این وصل چند مطلب اساسیرا برشته تحریر آورده است یکی آنکه فیض وجود دائماً باید بحسب سنت الهی از عالی بسافل برسد و این همان مدلول قاعدهٔ امکان اشرف است که از قدما نیز نقل شده است و در کلمات اهل عصمت و طهارت نیز بآن اشارت شده است.

دیگر آنکه بین مراتب وجودی در نزول و صعود وجود همانطوری که طفره محال است و امکان ندارد که فیض قبل از مرور بهمراتب وجود اشرف و مراحل وجود اکمل بموجود اخس واصل شود ، بین مراتب وجودی عدم وجود ندارد و هرمعلولی در خارج متصل بعلت خود میباشد .

مثلاً مقام صرافت وجود و مرتبهٔ ذات حق بعد از تجلی در مقام احدیت و احدیت که شئون ذات محسوب میشوند متصل بعقل اول است یعنی : آخر مراتب

الوهیت (بعد از مرتبهٔ ذات که از باب عدم تعین بهجهتی از جهات خلقی و مصدری متعین نمی باشد) اول مرتبهٔ عقل است و آخر درجهٔ وجودی عقل اول متصل بعقل ثابی است لذا جمیع مراتب عقول طولیه در سلك وجود واحد قرار دارند و این مطلب را محقق فیض جهت رفع شبههیی که چه بسا بنابرقول به تشکیك در مراتب وجودی و اینکه بین عقل و عقل دیگر و برزخی و برزخ دیگر وجودی متوسط بین این دو امکان دارد و بنابرقاعدهٔ امکان اشرف باید از حق صادر شود (۱).

چون طفره درمراتب عقول وتنزلات وجودی و حرکات غیبی (علی اصطلاح) مثل طفره درحرکات حسی و مادی محالست باید فیض بعد از مرور بهدرجات عالی به وجود سافل و اخس برسد بنحوی که هرغیر عالی بوجود عالی متقوم باشد بنابراین موجوددانی محقق نمیشود مگر آنکه موجود عالی قبل از آن تحقق یافته است.

در قوس صعودی و معراج ترکیب نیز فیض بعد از قبول تنزلات و استقرار در رحم عالم طبع و ماده باید تمام درجات سافل را بپیماید تا بدرجات عالی برسد و هروجوددانی زمینه و ماده است جهت تحقق وجود عالی بدون تحقق طفره. مثلاً وجود قبل از طی درجات نباتی و حیوانی بعالم انسانی وارد نمیشود بحسب قاعدهٔ امکان اخس وعدم جواز بلکه امتناع طفره در قو سصعود، ودر این قوس از دایرهٔ وجود جمیع مراتب وجودی بحسب واقع درسلك وجودی واحد قرار دارند تاآنکه بین شریف و یا اشرف واخس امور غیر متناهی محقق نشود.

و دیگر مقدمه از برای تحقق قوس صعود و زمینه از برای حصول دائره

ا مفاد قاعده امكان اشرف آنستكه بايد فيض قبل ازوصول بهاخس باشرف برسد وواجباست تحقيق اشرف قبل از اخس ، وعدم تحقيق اشرف قبل ازاخس ازچند شق خارج نيست ، يااينكه اشرف بعدازاخس واقع ميشود ويا قبل ازاخس ، صدور ايندودريك رتبه معا مستلزم صدوركثير ازواحد حقيقي است .

تامه درعالم هستی و رجوع حقایق الی مابدهت منه حرکت ذاتی و تعدول جوهری است (۱) .

و نیز در این (وصل) بیان نمودهاند که حقایق وجودی در قوس صعودی (از باب اتصال مراتب بیکدیگر) برخی درمرتبهٔ عالی و بسرخی در مرتبهٔ نازل و برخی اوساط و متمایل بطرفین اعالی وادانی میباشند و اینخود دلیل برعدم تحقق طفره در نظام هستی است بطور مطلق مثل اینکه برخی از نباتات متمایل به عالم حیوان و شاید قدمی کوتاه بباب حیوانیت نهاده باشند مثل درخت خرما و برخی از حیوانات بافق عالم انسانی باشند مثل – قرده – که دارای بعضی از خواص و عوارض مختص بهانسانند و هکذا (چون وجود دارای عرضی عریض و تشکیك خاصی است چنین امری امکان داردمثل اینکه ملاصدرا در مقام تبدیل عنصر آب بهواه گوید ممکن است صورتی نسبت بهواه محض آب و نسبت بآب محض هواه و یا واسطه بین این دو واقع شود).

درفصل آخر (فصل ۳۰ –) ۱۷) باباول ، مؤلف موجودات را منقسهنموده است به وجود مجرد قائم بذات وغیرحال درماده و موضوع که در مقام تحقق، فیض وجود حق بدون فراهمنمودن زمینه بآن هستی می بخشد و وجود مادی و صور حال درمواد که تحقق خارجی صورت قائم بماده ویامادهٔ متقوم بصورت بدون

۱ اصولا وبنابر تواعد مقرر درنن حکمت متعالیه قول تباین درانواع اصل واساس صحیحی ندارد وعالم وجود ، ازباب آنکه وجود نور وظهور محضاست درسلك وجودیواحد شخصی قرار گرفته و تجلیات ومظاهر وجود متصف به تشکیك وماكان ویكون یك حقیقت واصل متفن و سیم الدرجات است که :

ابن نقطه كه صعود نمايد كهى نزول يك نقطهدان حقيقت ماكان ومايكون موافقاً لقوله تعالى : هوالاول والاخر وهوالظاهر والباطن ، الالهالخلق والامر ، وهوالكبير المتعال ، واليه يرجم الامور .

حصول وحدت و اتحاد بین این دو شیء مرکب از صورت و ماده وجود خارجی بخود نمیگیرد مثلاً انسان مرکب از ماده و صورت بدون آنکه دوجزء خارجی آن بوجود واحد متحق شوند موجود نمیشود و همیشه بین دوجزء صوری وجوهری (ماده و صورت) وحدت محقق نمیشود و دوجزء منشأ محقق مرکب نمیگردند مگر آنکه در خارج متحدشوند و در ترکیب اتحادی از آنجایی که دوموجود بالفعل متحد نمیشوند و اتحاد دو وجود متحصل و غیر مبهم محال و ممتنع است باید یکی از دوجزء مبهم و قوه ولامتحصل و جزه دیگر منشأ تحصل آن گردد لذا اهل تحقیق گفته اند: حصول شیء برای شیء دیگر و تقوم شیء بشیء دیگر (در صورتیکه احدهما قوه وجود دیگر باشد) یاوجود یکی از برای دیگری محقق نمیشود صورتیکه احدهما قوه وجود دیگر باشد) یاوجود یکی از برای دیگری محقق نمیشود مگر آنکه یکی بمنزلهٔ قوه و دیگری ملاك تحصل و جهت فعلیت آن واقع شود . اصل آخر باب اول کتاب در این مسأله است که عدم دار ای ماهیت وحقیقت نیست و عدم هرشیء همان رفع آن شیء است و بین اعدام از جهت عدم (بدون اضافه بملکات و وجود دات) تمیش نیست ، و وجود هرشیء عبار تست از نحوهٔ تحقق و ثبوت خارجی هرشیء و وجود هرشیء نفس هویت شیء است و عدم آن تحقق و ثبوت خارجی هرشیء و وجود هرشیء نفس هویت شیء است و عدم آن

مؤلف برخی از فروع مربوط باین بحث را دراینجا بیان نمودهاست (۱) .

شی، رفع آن میباشد . هرشی، دارای یك هویت و حقیقت و یك وجود و تحقق

است ، ذات و احد دارای وجودی و احد و عدم و احداست .

ا آنچه که فیض دراین مباحث بیان نمودهاست تلخیص مباحث موجود درکتبکبیر خرداست ودر بعضی ازمواضع مین عبارات استادرا بدون تغییر وتبدیل تحریر نمودهاست ازجمله همین بحثکه «العدم لیس له ماهیة الارفعالوجود ...» این همان بحث امتناعوهدم جواز اعاده معدوماست که اهل عرفان آنرا از فروعات قاعدهٔ کلیه (لاتکرار فیالتجلی ؛ وان الشیء لایشمر مایشابهه کل المشابهة ...) دانند .

# باب ثانی در علم و جهل وما هی معناهما وفیه معرفة الصفات

اصل اول ازباب ثانی مشتمل است بر تعریف معنای علم و جهل و تقریر این اصل که علم همان حصول صورت شیءاست ازبرای عالم وظهور شی. (معلوم) نزد عالم یا از برای عالم بنحو تجرد و عدم ملاست باماده و جهات مانع از علم وحضور و كشف وانكشافاست . بنابراين جهل مقابل علماست و دوشيء متقابل اجتماع نكنند لذا برگشت علم و جهل به نحوى از وجود و عدم است . مؤلف علامه در این مبحث اقسام علم را بیان و تحقیق نموده است و بعد از بیان وجه فرق بین علم بذات وعلم بغير و نيز فرق بين حضور ذات معلوم ازبراي عالم يا صورت و نقش مرتسم آن در مقام بیان علم نفوس انسانی بحقایق خارج از ذات خود ، طریقهٔ استاد خود ملاصدرا را انتخاب نمودهاست که همان اتحاد نفس عاقل با عقل فعال یا ربالنوع انواع مادی باشد . و نیز بیان نموده که لازماست نفس مسافر الى العقل الفعال در اول مرحلة وجود قوه و هيولاي صور عقليه باشد تها بتو اند بحسب نفس ذات و جوهر وجود بحركت ذاتيه بعقل فعال پيونده ، چــه آنكه عقل مجرد صورت تماميه و علت غائيه نفس انساني است و هـ ر معلو لي بايد باصل وجود متصل شود . كنايه آنكه نفس اگر جوهر مجرد بالفعل وامرمحصل تامالـوجود (درمقام ابتدای وجود) كاشد و نسبت بصور عقلیه ، وخزینهٔ عقب ول مفصله لا بشرط و مبهم و غير متحصل نباشد متحد باعقل نشود(١).

<sup>1-</sup> لان العلم بالامر الخارج عن ذات العالم هو كالعلم بدات العالم ، وبما فى ذاته فلا يتحقق الا بالاتحاد بالمعلوم والاستكمال به بان يكون العالم فى نفسه ناقصا من جهة هذا العلم، فيصير تاما بالمعلوم ...

مؤلف محقق در این مسأله برخی از ادلهٔ استاد عظیم خود را براتحادنفس با صور عقلیه و اینکه نفس قبل از صور عقلی و ظهور صور عقلی در جوهر نفس مظلم و کدربود و بواسطه صور عقلی حقایق را رؤیت مینماید، پس نفس صور مفاض برلوح نفس چشم عقلی و بصر معنوی آن محسوب میشود و اگر جوهر ذات نفس متحول بصور عقلی نشود و صور عرض زاید و مرتسم برجوهر روح باشد، با چه قوه یی همین صورت را مشاهده می کند (۱) .

مؤلف در وصل (اول ص ۲۰) مربوط باین اصل بذکر این نکته پرداختهاست که علم به صور حال در ماده و اعراض متعلق بصور جسمانیه تعلق نمی گیرد، بعلت آنکه صور قائم بماده و جسم مرکب از اجزاء مقداریه، فاقد صراحت ذات و صمیمیت وجود و تحقق است و در آن ملاك جهل که همان تفرق اجزاء و وقوع در مکان و زمان وقبول اوضاع و اشار اتحسیه باشد موجود است که بالذات مانع علم و ملائم باجهل و عدم انکشاف است نه خود را ادر اك نماید و نهمدرك و اقع شود و امری که از خود جدا و متفرق و خود حصول جهت ذات خود ندارد باین نحو از وجود مشهود و معلوم نگردد، الا بالعرض کما حققه استاذه العلیم. . . فالمعلوم بالذات من کل شیء لیس الا صوراً ادر اکیة قائمة بالنفس متحدة معها لاصورا مادیة خارجیة، سواء کان العلم بطریق الاحساس او . . .

فیض در فصل اولباب دوم (ص ۲٫۱) از بسرای تصحیح معلومیت صور جسمانیه جهت علل عالیه برهانی اقدامه نموده است که بحسب ظاهر منافات با گفتهٔ او دارد و سید محقق داماد نیز بهمین طریق خواسته است سحل کون و دفتر وجودرا مشهود حق و آخر مراتب علم بداند و آن این که اجسام از آنجایی که ظلال وجودات معنویه و اشعات حقایق مجرده اند و ازباب آن که تقیّوم اجسام

۱- برهان فیض دراین مساله نارساست چه آنکه خود گفت ملاك جهل درحقایق مادیه حکمفرماست وموجود مادی بهیچنحوازانحا باحفظ اینوجودمعلوم ومشهود واقعنشود.

به نفوس وعقول متصل بعلل طولیه خود میباشد وبقدر اتصال بعلل خود و باندازه وسع وجودخود ، خود وعلل خود رادرك نمایند ومآلاً معلوم علل خودنیز از آن جهت که معلولند میباشند . لابدمراد ایشان همان علم بسیطاست که هرشیء بقدر حوصلهٔ وجود خود از بابسریان علم وشعور وعشق و بهجت واراده ، در همه حقایق بسریان ظهور حق مطلق در مراثی آفاق وانفس بحق اولونفس وجود خود عالمند. برای اثبات این اصل اصیل لابدمن بیان مطلب آخروت حقیق طور دیگر در بحث بسبك اهلالله که: وانشیء الایسیح بحمده ولکن لاتفقهون تسبیحهم اولایفقهون. بسبک اهلالله که: وانشیء الایسیح بحمده ولکن لاتفقهون تسبیحهم اولایفقهون. بر آمده است و بمتابعت حکمای اشراق نور را به: الظاهر لنفسه و المظهر لغیره تعریف فرموده است و بمتابعت حکمای اشراق نور را به: الظاهر لنفسه و المظهر لغیره تعریف فرموده است . چه آنکه هرچه بحسب ذات و اجد ظهور نباشد ، و اسطه ظهور غیر نشود (۱) . پر معلوم است که ظلمت برخلاف نور ، نه خودداری ظهور است و وجود غیر را ظاهر نماید (۲) مؤلف نور را بوجود و عدم را بظلمت ارجاع داده است ، و وجود

۱ـ الله نورالسماوات والارض ، قرآن کـریم از عجایب آیاتالهیهاست شخص مثل نگارنده منفعر دراوهام را متحیر مینماید تاچهرسد بکسانی که بواسطهٔ حصول سنخیت بین آنها ومبده کلامالهی همه معارف را ازقرآن می قهمند ، آیه بمعنای منورسماوات وارض ومبده آمدهاست ؛ (بنابر تفسیری که اهل ظاهر ازآن نمایند) بمعنای موجد سماوات وارض ومبده ظهور آن می شود سربسته گفت : سنخ وجود از صقع ربوبی است اگر تعین سماوی وارضی مرتفع شود کمااینکه درواقع همیشه مرتفع است باقی نمی ماند مگرحق وشئون ذاتی او، آنچه که اختصاص بجهت قابلی ممکن دارد تعین امکانی لازم ظهور حق و تنزل وجود مطلق وامری اعتباری و مارض وجود مطلق است ووجود مطلقا از صقع ربوبی است وجود صرف تعدد نپذیرد پس مراد از سماوات وارض قوابل امکانیه است که وجود آن از حق است که بحق برمیگردد.

۲ ... آخوند ملاصدرا در تعلیقات برحکمت اشراق نوررا مساوق وجودوظلمت رامساوق مدم داند وبرشیخ اشراق وشارحان کلمات او که لفظ نوررا فقط برمجردات اطلاق نموده اند

مظلم ازباب آنکه در دسترس بصر قرار نمی گیرد ، مظلم و تاریك است باینکه در مقام ذات خود موجوداست آنچه نهخود موجوداست و نه برای غیر تحصل و وجود دار دظلمت حقیقی است ، پس مظلم بودن اجسام وصوری که مورد ادر اك بصری واقع نشوند امری نسبی است .

محقق فیض ، فروع متفرع براین مسأله رادراین اصل تقریر نمودهاست و با ببان وسیع تر جمیع مدر کات قوای انسانی رااعم ازمدر کات ذائقهٔ ولامسه وسامعه و… به نوربر گرداندهاست و از باب آنکه همان نحوی که ضوء ظاهراست جهت قوه باصره بذات خود وغیر رانیز ظاهر می نماید همین نحو ، صوت نیز جهت سامعه بذات خود ظاهرست همین تحواست مشمومات و مذوقات برای شامه و ذائقهٔ (لذا صوت جهت غیر حاسهٔ ذوق ظاهر نمی شود) ضوء نیز از برای غیر باصره ظهور ندارد بنابراین حصول هرمدر کی برای مبده ادراك خود به به نحو ظهور و انکشافست . از این باب میشود گفت : لولاالنور ، ماادرك شیء ، لامعلوم ولا محسوس ولا معقول . كمااینکه اگر اصل و جود پادر میان ننهد نه مدر کی و ظلمت و حدم نیز جدا از هم نشوند .

#### \* \* \*

اصل سوم (ص ۲۶ ، ۲۰) این باب در بیان حقیقت حیات است (الحیات ما

(ونور حستی واعراض نفسانی مانند علم دانیز ، نور دانسته اند) اشکال نموده است چه آن که هروجودی درمقابل عدم ظاهر است ونور، بنابر این اطلاق ظلمت برمادیات بی وجه است.

ازباب آنکه ذات حق بصریح ذات که عین وجوداست مبده تجلی اشیاه است وجود در اجسام درجمیع مراتب تجلی وظهور عین جمیع اوصاف وجودیه است ازجمله علم واینکه در اجسام علم وحب واراده وجود ندارد ، علم وحب وهشق وارادهٔ مضاعف منفی است نه علم بسیط که عین وجود است .

یساوقالفعل والإدراك) و تحقیق اینکه حیات بافعل و ادراك مساوقاست ، وموت مقابل این دو قرار دارد ، و حیات و موت بوجود و عدمراجعند . النهایه حیات بر دوقسم است حیاتخاتی وحیاتعرضی و هرموجودی بقدر حوصلهٔ وجود خود حی و مدرك و فعالی است و از باب سریان علم وقدرت و اراده وسمع و بصر وحب وعشق در ذراری وجود همهٔ حقایق حی و زنده اند حتی مادیات و جمادات و در جمادات که مشهور از حکما و فلاسفه آنهارا میت میدانند حیات در کمون است و ظهور ندارد لذا بنابروجهی خود از این امر غفلت دارند و یا آنکه منغمران در عالم طبع از این معنا غفلت دارند ولی هوشمندان (۱) صومعهٔ ملکوتی بر این امر واقفند که :

استن حنانه از هجر رسول گریه می کردی چواربابِ عقول و - وان شیء الا یستّح بحمده ولکن لا تفقهون تسبیحهم - که: ما سمیعیم و بصیریم و هشیم با شما نامحرمان ما خامشیم

\* \* \*

محقق فیض در اصل چهارم اینباب برهان برلزوم رجوع جمیع کمالات وجودیه بحق مطلق اقامه نمودهاست چه آنکه همانطوری که اصل وجود ممکنات و حقایق فقیرالذات بمبده غنی بالذات منتهی میشود صفات امکانیهٔ لازم حقایق ممکنات سفات و اجب غنی بالذات منتهی میشود.

علم و اراده و اختیار و قدرت وحیات در ممکنات مثل اصل وجود امکانی

1 وان شئت قلت : هرموجودی باعتباری مظهر جمیع اسماه وصفات ومشتمل بسر جمیع کمالات ونیز باعتباری مجمع جمیع حضراتست ، حتی برخی از ابناء شهود معتقدند اسماه مستأثره نیزدر حقایق مظهر دارند ولی مظهر آنها مثل مبدء آن مستأثر است که : مسا من دابة و ... ان دبی علی صراط مستقیم .

بصفاتی وجوبی مبده این صفات برمیگردند . واز آنجایی که وجود در مبده عین همه کمالاتست ، صفات امکانی منبعث از وجود جامع جمیع کمالات است و تعدد مفهومی صفات ، منافات باوحدت آنها درعین وجود و استهلاك این صفات در مقام ذات ندارد که «کمال التوحید نفی الصفات عنه (۲) لشهادة کل صفة انها غیر الموصوف . . . » جمیع صفات در مقام احدیت وجود عین ذات حق است و برگشت همه عناوین بوجوب ذاتی ازلی سرمدی و جمیع اضافات و نسب باضافه واحد اشراقی برمیگردد ، کمااینکه مبده جمیع سلوب ، سلب امکان است .

\* \* \*

وصل دوم بعد از اصل چهارم ازباب دوم ص ۲۸، ، ۲۷ در بیان نسبت ذات باسماء وصفات و تقریر مناسبت بین اسماء الهیهاست بماسوای خود از حقایق امکانیه(۲) ومعالیل خارجیه .

كثرت حقابق وجودى و اختلاف ممكنات بحسب مجردبودن و مادىبودن

۱ـ کمال توحید نفی صفات زائده ازمبده وجوداست چه آنکه زیادت صفات برذات منافات باوحدتحقهٔ حقیقیهٔ اطلاقیه دارد. ممکن است این کلام معجز نصاب ازرئیس الموحدین وقبلة المارفین اشاره باشد به استهلاك جمیع تعینات از جمله صفات درمقام ذات جه آنکه مقام فات مقام نفی تعینات است و اطلاق هراسم ورسمی بر آن مقام مستلزم تعین مقام غیب ذا تست

۲- اسماء الهیه صورت ذات واعیان ثابته وصورعلمیه صورت اسماء الهیه و حقایت خارجیه صور علمیه ومظهر اعیان ثابته اند وازباب اتحاد ظاهر ومظهر اسماء عین ذات، واعیان عین اسماء واسماء عین صور خلقیه وصور خلقی عین مظاهر خارجی ونتیجه حق وخلق متحدند ولی اتحاد حقیقت ورةبیقت باعتبار فنای حقایق درمقام تجلی وظهور حتی به اسم قهار:

ما عدمهائيم و هستيها نما تو وجنود مطبق وهستي ما

و زمانی ودهری بودن و اتصاف برخی از حقایق به از لیت وجود و وقوع برخی در حرات و متحرکات سبب نمیشود که نسبت حقاول باین حقایق مختلف گردد. معیت ذات او باحقایق معیت قیومی و نسبت فعل او بوجودات نسبت سربانی است و نسبت ایجابی و معیت قیومی او بهمهٔ اشیاء متساوی است و چون محیط بزمان و مکان و متغیر ات است تغییر ،و تصرم مخلوق موجب تغییر درخالق بل که سبب تغییر در وجود منبسط که فعل وحدانی اوست نمیشود و تحقق تدریجی وزمانی برخی از حوادث مستلزم وجود صفت امکانی در حقاول و علت اتصف حق بصفت امکانی ذات حق بااضافه بممکنی از ممکنات نمیگردد و منافاتی بین ثبات خلق و دوام و تغیر و حدوث و تصرم و تجدد مخلوق و معلول و منافات بین قدم علم و تغیر معلوم و ثبات فاعل ثابت قیومی نمیباشد (۱) بخصوص بنابر حرکت در جو هر و ثبات تغیر در زمانیات و ذاتی بودن حرکت در جواهر و اصول و تبعیت اعراض و فروع از ذاتیات و استغناء ممکنات متحرکات از جعل در تصرم ذاتی و مسلم بودن این اصل که فیض ثابت حق در مخلوق زمانی متصرم ذاتی و در ابداعیات ثابت دائمی است .

وصل سوم ازاصل چهارم ازباب دوم (فی اثبات دوام الهیته تعالی) – از آنجایی که جمیع جهات لازم ایجاد و خلقت و فیاضیت عین ذات حقاست و آنچه که مدخلیت در علیت تامهٔ واجبی حق دارد ، درمقام ذات او متحققاست بدون حصول صفات متجدد و حادث حق اول دائم الفاعلیه است .

چون مبدء جمیع حقایق اوست ، نمیشود دارای صفات زائد باشد بواسطهٔ آنکه همه صفات باید منتهی شوند بمبدء واحدی کهواحد حقیقی اطلاقی باشد و درآن کثرت بوجه من الوجوه موجود نباشد .

١- سئل عن بعض العرفاء عن قوله : «كل يوم هوفى شأن ٠٠٠» قال : شئون يبديها . لاشئون يبتديها .

لذا فياض على الإطلاق است و حقيقت او از نهايت تماميت و ذات از غايت صمديت مبده سريان وجود وصفات وجوديه است در قوابل امكانيه (ولا يزيده كنرة العطاء الا جوداً وكرماً . ودر وصل -3 ص 7 -1 بيان نموده است كه چون ذات حق مبده جميع صفات كماليه است و بحست علم وقدرت و سمع و بصر احاطه بر جميع معلومات ومسموعات و مقدورات دارد و جميع اشياء را درموطن ذات شهود مى نمايد و احاطه علم وقدرت و ساير صفات كماليه او ، احاطه قيومى است بهمه اشياء بجهت ثبات عالم است و بهمه چيز به نحو ثبات احاطه دارد ودر فصل دوم وسوم اين باب بيان نموده است كه چون علم وقدرت و اراده عين ذات اوست و فاعليت او نيز همان نحوه وجود و ذات اوست و درمقام ذات به وجود و ندارد ، چون علم او عين وجود صرف اوست بهمه چيز عالم است ، علم صرف، علم بهمه اشياء است و چون صرف وجود است شامل همه اشياء ومبد، جميع حقايق وجوديه است در وصل پنجم و ششم وهفتم در مسأله كيفيت انطواء كثرات دروجود و احد و نحوه احاطه و وجدان بسيط الحقيقه همه حقايق وجوديه را از آن جهت كه حقيقت وجود است برهان استاد خود را تقرير نموده است .

فیض در وصل (۸ ، ازباب دوم ص ۳۱ ، ۳۲ ، ۳۳ ) درمقام بیان مطلب نفیسی است که عرفان آن را در مسفورات خود تقریر نموده اندو آن مسئلهٔ متبوعیت اشیاء نسبت بعلم حق درنشأت وجود حق و خلق (۱)

ا عرفا علمذاتی را که همان حضور ونور وشهودباشد مبده ظهوروتعین حق واشیاء در مقام احدیت وواحدیت دانسته اند وباین اعتبار خلق وایجاد نیز تابع این علمست ولی از آنجائی که صورعلمی اشیاء که همان اعیان ثابته و تعینات امکانیه باشد برطبق استعداد و ذاتیات خود طلب ظهور و جودنمایند و حق برطبق استعدادات کامن دراعیان بفیض ظهور و نوروجود خود آنها را ایجاد کند از این جهت علم تابع معلوم است و این تبعیت سبب نمی شود که علم حق علم

است. ولى عبارت عرفا ومقصود آنان بحسب ظاهرغير آن چيزى است كه مؤلف فرموده است بنابراين علم مقدم برايجاد كه سبب وجوداشياست متبوع و اشياء و معلومات خارجى تابع علم حقند و از طرفى صور خارجى اشياء چون از مراتب علم حقند از اين لمحاظ اين علم فعلى تابع و مقارن بل كه عين اشياه است. حقيقت علم مثل وجود داراى مراتب متعدداست علم در مرتبه وجود حق علمى تام وفوق التمام و غير متناهى و تام الإنكشاف و در مجردات و حقايق عقليات محدود ومتنزل و درحقايق ماديات مشوب باظلمت وممزوج باجهات جهل واشياء باعتبار وجود علمى در موطن علم حق كامل و تام الانكشاف و در مرتبه نازله وجود ناقص و بحسب وجود علمى ضعيف و بالاخره . . . . ماعندالله منها احق مما عند انفسها و . . .

### \* \* \*

فیض در – وصل هشتم – از باب ثانی اصول المعارف – ص ۳۵، ۳۹، ۳۷– درصددر فعشبهه یی بر آمده است که از تقریر معضلات سابق چه بسادر اذهان خطور نماید.

فاعلیت حق نسبت باشیاء و حصول و حضور اشیاء درموطن علم حق وحصول حقایق در مقام احدیت وجود و بودن حقیقت بسیط عین کل فعلیات و وجودات مستلزم آنکه حقایق مخلوقات باعتبار نحوهٔ وجود تکثری در ذات حق موجود باشند و کثرت آنها باعث انثلام وحدت حقهٔ او شود نیست(۱) برای آنکه وجود

انفعالی باشدنظیرعلمتحد از سورخارجیه ، حکمای مشایی باآنکه بصور مرتسمه ونقوش دهنی در علم حق قبل ازکثرت به اشیاء قائل هستند ولی این علمرا چون سبب وجود معلوم در خارج است علم فعلی دانند باین معناکه ذاتحق بعنایت این صور وبر طبق نقوش عرضی مرتسم درذات میدء ایجاد حقایق است .

۱- این شبهه از دوجهت ممکن است حاصل شود . یکی اینکه حق باعتبار علیت از آنجائی که علت تمام معلول ومعلول باید باعتبار وجوب سابق درمر تبهٔ وجود علت یك نحو ثبوت و تحقق داشته باشد که از آن به سنخیت نیز تعبیر شده است و دیگر آنکه وجود علمی اشیاء مبله انکشاف و بالاخره منشاء تحقق خارجی آنها است پس باید خلق درموطن حق موجود باشد و این خودمستلزم کثرت و موجب بودن علت و معلول دریك سنخ از وجود و حقیقت خوا هد شد .

دارای مراتب مختلف و مشکكاست و هروجود کامل مشتملاست بروجود دانی ولی با قطع نظر از حد و نقص و این حد و نقص لازم معلولیت و امکان مانعاز تحقق و ظهور و انکشاف ناقص در مرتبهٔ وجود عالی نیست بلکه از شرایط تجلی و علیت ومعلولیت همین اشتمال علت بروجود معلول و انکشاف خاق در مرتبهٔ وجود حق میباشد . حقیقت وجود بحسب مقام احدی جامع جمیع حقایق وجودیه و در مقام ظهور و تجلی فعلی محیط بر هرشی است و این خود ملازم است با تنتره حق از جهات کثرت و عدم اتصاف اوبه نقایص و امتناع اتصاف اوبجهت امکانی و اینکه برخی از این مطالب در ورطهٔ شبهات افتاده اند و بواسطهٔ غفلت از سیتر وحدت اطلاقی حق که مبده کثرات و سازندهٔ حقایق است حلول و یا اتحاد فهمیده اند ، باید خود راملامت نمایند چه آنکه قصور ذاتی و یا تفصیر آنان از عدم اقبال بمعرفت خود راملامت نمایند چه آنکه قصور ذاتی و یا تفصیر آنان از عدم اقبال بمعرفت سبب گمراهی آنان شده است و یا آنکه اهل تحقیق را رمی بقصور نموده اند .

(اصل ٥ ص٣٣ ، ٣٤) در كلام اهل عرفان و محققان از حكما از جمله استاد مؤلف علامه –صدرالحكما،العظام – این جمله دیدهمیشود: «انه تعالی مبتهج بذاته ابتهاجاً منزهاً (١) من الانفعال» این ابتهاج همان ادراك ملایم و معلول تمامیت ذات و جامعیت حق ، نسبت بكافهٔ فعلیات و كمالات ، و تنزه ذات او از جمیعنقایس وشروراست و همین حب بذات و عشق به اسماء وصفات مبده وجود حقایق امكانیه ومنشاً (٢) سریان عشق و حب و شوق در جمیع ذراری وجود

ا وانه تمالی مبتهج بداته وصفاته واسمائه ویتبعها عشقه بظهوره فی صورة اسمائه فی هیاکل مظاهر اسماء «وان له البهاء الاعظم والجلال الارفع ... وانه عاشقذاته وانه اعظم عاشق واعظم معشوق ... وانه بداته معشوق وعشق وعاشق ... » بارعان در حکمت متعالیه نیزباین اصل تصریح نموده اند ... کما صرح الرئیس فی الشفاء والنجاة ، رجوع شود به نجات چاپ قاهره قسمت دوم الهیات ص ۳۲۲ ، ۲۲۲ ، شفاط قاهره جمله دوم الهیات ص ۳۲۲ ، ۳۲۳ ، ۲۲۲ ، شفاط قاهره جمله دوم الهیات ص ۳۲۲ ، ۳۲۲ ، ۲۲۸ ،

۲ درمبحث غایت دراین مسأله که عالی هر گز اراده سافل ننماید وبان کاملنشود و از طرفی علتغائی متمم فاعلیت فاعل است بنابر این حق اول درمقام ایجاد باعتبار عشق بداب وجب

است چون حب بذات منشأ ظهور اسماء و صفات و مبدء تعین صور اسماء وصفات (اعیان ثابته) و بالاخره موجب تجلی حق در مرءآت آفاق و انفس است (۱) لذا در (وصل ۱۰) بعد از این اصل مؤلف علامه گوید:

از آنجایی که حق باعتبار نفس ذات مبده کمالات وعین صفات کمالیه است بحسب اصلذات عاشق و معشوقاست و ، از آنجایی که صفات کمالیه عین ذات و جمیع صفات بوجود جمعی احدی ذات موجودند ، بازلیت ذات و سرمدیت آن ازلی و سرمدی میباشند ، ادراك ذات ، ادراك جمیع صفاتست و بعین ادراك و شهود ذات در موطن و مشهد ذات جمیع حقایق را مشاهده می کند ، چون این احاطه و جمعیت در ذات و شهود و ظهور حقایق در ذات صرف وجود و صرف انکشافاست، هیچموجودی و وجودی از مشهد علم او خارج نیست و فرقی از این جهت بین موجودات مجرده و مادیه و حقایق موجود در زمان و مکان نیست . چون ذات او صرف علم و صرف قدرت و صرف اراده و صرف حب و محض عشق و بهجت و سروراست معلوم و مقدور و مراد و معشوق بالذات اوست و احاطهٔ نامهٔ او نسبت بجمیع حقایق ناشی از اشتمال اوست برجمیع حقایق در موطن ذات لذا تحقق خارجی اشیاء چیزی برشهود او نمیافزاید . «ولایزیده کثرةالعطاء الا

 $\rightarrow$ 

بمعروفیت اسماء وصفات اراده نماید ایجاد حقایق امکانیه را ازباب ملازمه بین حب بدات وعشق به آثار که: من احب شیئا احب آثاره، بهمین لحاظ علت غایی وغرض نهایی از ایجاد وخلق همان دات حق اول است تمالی جدربنا ، بالاخره حق تمالی دوست می دارد آثار خودرا چون خودرا دوست می دارد ودرواقع «لایحب الانفسه» ،

۲ کمال جلاء واستجلاء (مصطلح اهل عرفان) ناشی از حببلاات وعشق بمعروفیت اسماء وصفاتست که همان تجلی درجمیع اصول وفروع وجود وامهات وذراری کمال جلا و تجلی در انسان کامل بجمیع اسماء وصفات کمال استجلاءاست ، لذا عندلیبگلستان توحید فرماید: نظری کرد که بیند بجهان قامت خویش خیصه در مسزرعهٔ آب و گل آدم زد

جوداً و کرماً» چون ابتهاج و عشق اوبذات و بالملازمه حب باسماء وصفات از جهتی عین ذات وازجهتی ملازم ذات است چه آنکه اسماء باعتباری صورت وظهور ذاتند واز آنجایی که حقایق خارجی صورت اسماء الهیهاند، حب بذات و عشق بمعروفیت اسماء و صفات مستلزم عشق و حب حقاست نسبتبه صور اسماء وصفات و بالملازمه ملازم است با عشق بهنفس حقایق کونیه و وجودات مقیده و این عشق بظهور صور اسماءالهیه و اعیان کونیه همان اراده حقاست جهت تجلی و ظهور در اشیاء و ایجاد اکوان واظهار اعیان و تلبس به ملابس امکانی و اخفای ذات خود در جلباب خلقی که (هرلحظه بشکلی بت عیار درآمد – دل بردونهان شد).

فصل سوم از باب دوم اصول المعارف در بیان آنکه حق اول بسیط الحقیقه است وجوداً و علماً و قدرة و سمعاً و بصرا و . . . — نظر بآنکه کمالات ذاتیه و شئون حقیقیهٔ وجودعین ذات و منبعث از اصل حقیقت اوست ، و صفت زائد برذات درحق متصور نیست ، کمال او بعلم ذاتی و قدرت ذاتی و اراده و حیات ذاتی اوست نه بصور و حقیایق منتشأ از ذات . و ملاك معلومیت اشیاء چون نفس ذات اوست منشأ انتزاع علم و قدرت و مبده اتصاف او بصفات کمالیه معلومات و مقدورات و مرادات خارجی نمی باشد . لذا ورد عنهم (علیهم السلام): لهمعنی الربوبیة اذ لامعلوم و حقیقة الإلهیة اذ لا مألوه و معنی العالمیگة اذ لامعلوم (۱) .

و از آنجایی اصل وجود کمالات وجودی ساری در امهات و اصول وذراری و فروع وجودازاوست ناچار همانطوری ایداصل وجود ممکنات منتهی شود بوجودی صرف و بسیطالذات و غیرقابل تکررو تعدد، بایدعلم و قدرت و اراده وحیات و...

<sup>1-</sup> اشاعره ومعتزله چون محروم ازفیض علم باب مدینهٔ علم حضرت ختمی مرتبت بودند توفیق استفاضه از محضر قائلان به این کلمات نوریه را از دست دادند له از آنهمه هفوات از متکلمان بعضی ازمداهب صادر شده است نغی صفات بطور مطلق از برخی از این اصحاب خناس واثبات صفات زائد برذات وارادات متجدده از اهل وسوسه و اخوان شیاطین و قول به تعطیل از جمع دیگر .

امکانی باید منتهی شود بعلم صرف و قدرت صرف و ارادهٔ بسیط جامع جمیع معلومات و مقدورات و مرادات و قاعدهٔ بسیط الحقیقة کل الأشیاء در علم و قدرت و سایر صفات کمالی جاری است لذا در علم بذات منطوی است کل المعلومات و کذا کل المقدورات و الارادات و هکذا .

از آنچه که ذکر شد معلوم میشود که ملاك علم حق بحقایق و منشأ کشف خلایق قبل از ایجاد صور مرتسمهٔ در ذاتنیست واین قول باطلاست ونمیشود مفاهیم عرضی وصور علمی منشاء انکشاف نفسحقایق وجودیه باشد و نیز امکان ندارد ملاك علم تفصیلی مبده وجود بحقایق نفس حقایق اشیاء باشد باعتبار وجود خارجی چون این معنا مستلزم نفی علم عنایی حق و اثبات جهل نسبت باشیاء در مشهد ذات و موطن و مقام ربوبی است و هكذا سایر مشارب در علم حق .

### \* \* \*

از آنچه محقق فیض در مبحث قبل فرمود معلوم میشود که مبده وجود بعسب صرافت ذات و محوضت وجود جامع جمیع نشئآت وجودیهاست و ذات او مشتمل ست برکافهٔ حقایق و مقام ذات حق واحدیت وجود .. . کمجلات پری بها و فیها صورالموجودات من غیر حلول واتحاد از بن مقام بهمقام و مرتبهٔ کثرت در وحدت تعبیر نمودهاند . کمااین کهاز آن مقام به وحدت در کثرت تعبیرشده است و این دومرتبه ومقام بحسب اصل ظهور و وجود اختصاص بحق دارد و بهرهٔ خلق از آن تعینات لازم تجلی وجوداست (۱) ملاك علم حق و شهود حقایق در مواطن وجودیه همین است . غفلت از ستر وجود وشئون و لوازم ذاتی آن از علم و قدرت سبب شده است که برخی از اکابر نتوانند علم باشیاء را بنحو تفصیل در علم بذات مطوی بدانند و ظهور مشارب متعدد در علم حق باشیا ناشی از جهل باصل

۱ معنی وحدت وجود که محققان بآن رفته اند همین است و اصل وجود اختصاص بحق دارد در داروجود جزحق وشئون ذاتی او چیزی نیست ظاهر و مظهر اوست، ظاهرست از جهت ذات و مظهر است باعتبار فیض و تجلیات در کسوت موجودات .

وجوداست که سبب انکار علم حق (بحسب کیفیت) شدهاست و گرنه باعتبار کمیت احدی از حکمای اسلامی نفی علم از حق ننمودهاند .

ولما لم يكن للمخلوق حيثية سوى كونها اثراً من آثارذاته ورشحاً من رشحات فيضه و – جوده – فلايمكن ان يتعلق بها ابتهاج و محبة منه سبحانه الامن جهة ابتهاجه بذاته (١).

از مباحث مقرر دراین فصل معلوم میشود که جمیع صفات وجودی که عین اصل وجودند مثل اصل وجود درحق اول یعنی مقام صرافت ومحوضت هستی اصل و در حقایق امکانی فرع و ظائند لذا اطلاق شئون و لوازم ذاتی وجود ، مثل علم و قدرت و ... مثل اصل وجود برحق و خلق بریك نهج و بریك معنی و در یك درجه نمی باشند لذا صدق وجود وصفات وجودی به نحو تشکیك اطلاق میشود در عین آنکه معانی و مفاهیم علم و قدرت و اراده مشترك است بین حقایق وجودی از حق و خلق نه لفظ آنها ولی اصل معنا دارای درجات است و از آنجایی که وجود عین جمیع صفات بل که کلیهٔ صفات در ظاهر و عین وجود مستهلکند واصل وجود عین علم صرف و قدرت صرف و ارادهٔ صرف است همانطوری که اکتناه اصل وجود که ذات حق باشد محال است و ملاك عدم معرفت تام بذات عدم بل که امتناع نیل بکنه ذات

۱ برخی ازغاغه ناس ازمسالهٔ تشکیك امری دیگر فهمیده اند وخیال کرده اند که سنخیت بین حق وخلق و تشکیك بین وجود خالق و مخلوق سبب می شود که این دوفرد یك طبیعت و در عرض یكدیگر باشند کمااینکه برخی از قاصران دراصالت وجود به اشتباه افتاده اندوگفته اند: وجود در صورتی که حقیقت و احداست وجود در صورتی که حقیقت و احداست باید تمام افراد و اجب باشند اگر این طبیعت اقتضای وجوب وجود دارد باید تمام افراد آن و اجب باللات و اگر مقتضی معلولیت است باید تمام افراد ممکن باشند .

بنابرتشکیك درمراتب این توهم چهبسا دربادی نظر بوجود آید ولی حق آنست که معلول ممکن از سنخ حقیقت وجود نیست بل که ظهوراصل وجود وبل که ظهور نیزشأن حقست و ممکن ثانیهٔ مایراه الاحول است .

است لذا علم بصفات در عرصه اطلاقی ذات از محالات است .

### \* \* \*

محقق فیض در فصل آخر باب دوم از طریق صرافت ذات و از باب آنکه حق تعالی وجود صرف است و صفات کمالیهٔ وجود عین وجود اوست و خات و صفات او همه بسیطالحقیقه و حقیقت بسیط و نامحدود از هر امری جامع جمیع مراتب آن سنخ و شامل کافهٔ مظاهر موجود از سنخ خود میباشد حق او لصرف وجود و جامع و واجد کافهٔ وجودات و صرف علم یعنی واجد جمیع انحا و اقسام علم و محیط بر کافهٔ اقسام کشف و شهوداست و کذلك صرف قدرت و صرف اراده وصرف حیات است و در (وصل ۱۷۰- باب دوم) بعد از این فصل درصدد رفع شبههای که چه بسا در این مقام وارد آید بر آمده و گوید: باید دانست که وجود و علم وقدرت و سایر صفات کمالیه که از عوارض ذاتی وجودند اگرچه مشتر کند بین حق و خلق بحسب مفهوم و از یك سنخ و حقیقت هستند بحسب مصداق ولی در درجه واحد نمیباشند و درحقایق تشکیکی میشود حقیقتی دارای عرضی عریض باشد بنحوی که نمیباشند و در حقود و مرتبهٔ دیگر فقیر محض ، مرتبهای در نهایت بینیازی از یکر تبهٔ آن غنی محض و مرتبهٔ دیگر فقیر محض ، مرتبهای در نهایت بینیازی از غیر و استقلال در وجود و مرتبهٔ دیگر عین فقر و نفس احتیاج باشد (۱) .

ا مگر باعتبار فنای عبددرمعبود ومحووجود وتعین شاهد درمشهود وشهود تجلیذاتی حق وانهدام ارکان وجود مجازی ظهورحق درمقام تجلی باسم قهارکه دراین مقام ازعبدنهاسمی ماند ونهرسمی ، این فنا برای سالك محقق درنشأت دنیا وجهت خلایق درآخرت حاصل می شود:

هرکه امروز ، معاینه رخ دوست ندید طفل راهیست که او منتظر فردا شد مولانا جلال الدین رومی سرض این مسأله را درموار دریادی از کتاب مستطاب خودبابیانی عالی و تقریر بی نظیر آورده است از جمله این ابیات:

زاده ثانی است احمد در جهان صد قیامت خود ازاو گشته عیان بهراین گفت آن رسول خوش پیام رمز موتوا ، قبل موت ، پاکسرام» (وصل ۱۲) بعد از فصل ۱۲- در معرفت صفات حق است و محقق مؤلف بیان فرموده اند که اکتناه صفات حق باعتبار آن که صفات عین ذاتند محال است .

ولى مفاهيم صفات و اسماء الهيه از باب ظهور آن مفاهيم درعرصة تعقل و معرفت امكان دارد و از باب سريان احكام صفات در حقايق ، علم بصفات درمرتبة علم ذات نميباشد . معرفت ذات از باب آنكه ذات حق مقام غيب وجود و مرتبة كنز مخفى است بوجه من وجود الادراك بحسب علم حصولى ، قابل ادراك نيست .

اما معرفت افعال براى انسان حاصل میشود از مشاهده آیات جمال حق در مراتب وجودیه و هرچه مرتبهٔ ادراك درمقام سیر در حقایق تمامتر و جامعتر باشد معرفت كاملتراست ، اگرچه باعتبار علم حقیقی و كشف تام علم باشیا، وقتی بنحو تام و تمام حاصل شود كه سالك حقایق را از طریق مشاهدهٔ حق شهود نماید كه: ذوات الاسباب لاتعرف الاباسبابها .

وازباب آنکه مقام ذات کبریت احمر وعنقاء مغرب است مطلقاً درعرصهٔ ادراك واقع نشود و درصحنهٔ مشاهده نیز باندازه قابلیت شهود سالك مشهود شود ، نه بحسب اصل حقیقت و ذات و محیط حقیقی مطلقاً محاط واقع نگردد از آن مقام تعبیر به دعنقاء مُغیرب ، نموده اند باین لحاظ که مجهول محض است و با این وصف اظهر از هر ظاهری است، خفا بحسب اصل ذات و ظهور باعتبار سریان و تجلی در جمیع مرا تب و جودی و مراحل شهودی منافات ندارد و عدم خلطیین این دو مقام اساس حل مسألهٔ متشابهات است. مسألهٔ تنزیه حق از نقایس و عدم استناد فعل امکانی بحق منزه ، شأن ذات معر ااز صفات امکان است و تشبیه و اتصاف حق بصفات خلایق و ایهام تجسیم و غیر اینها از مباحث مربوط به بمعتشابهات کتاب و سنت باعتبار اسماء و صفات (و نحوهٔ معیت او با اشیاء ، قرب بعد حق و نحوهٔ احاطه بر اشیاء) حق است نهذات او که : (کس ندانست که منزلگه معشوق کجاست ۲۰ نقدر هست که بانگ جرسی میآید) .

# باب سوم ــ اصولالمعارف ــ في الغني والفقر (ص٣٨)

اینباب بنا برفرمودهٔ مؤلف در معرفت اسماء الهیهاست ، اصل اول اینباب در بیان تعریف غنی و بینیازی بنحو اطلاق و تحقیق دراینکه بینیاز موجودیاست که بحسب ذات و فعل مستقل و غیر محتاج باشد . این تعریف منطبقاست بروجوب ذاتی ومصداق آن حقیقتی است که در مقام تحقق خارجی مستقل بالذات و ذات آن مبدء انتزاع وجوب و وجود باشد بدون ملاحظهٔ جهت و حیثیتی از حیثیات (۱).

چنین حقیقتی و اجب الوجود بالنات و و اجب الوجود من جمیع الجهات و الحیثیات است و فرضاً اگر موجودی در کافه جهات و اجب باشد و در جهتی از جهات محتاج بغیر چنین حقیقتی و اجب بالنات نخواهد بود کما اینکه احتیاج بجهتی از جهات و جودیه حکایت از امکان ذاتی آن شیء مینماید.

بنابر این ممکن عبار تست از موجود فقیر ، آنهم فقیر و محتاج در اصل وجود و امور متر تب براصل وجود و چنین حقیقتی باعتبار وجود علت موجود و بدون لحاظ علت معدوم و بحسب نفس ذات وماهیت نهموجود و نهمعدوماست .

ا ماهیات امکانیه چون درخارج مین وجودات و درعقل معروض مفاهیم و جودند در اتصاف بموجودیت از آنجایی وجود موجود باللات و ماهیت بالعرض تحقق دارد ، محتاج بحیثیت تقییده اند و این حیثیت مثل امری داخل درحقیقت شیء و یاجزاء آن شیءمی باشد و لی وجود امکانی درمقام تحقق و درمقام مبدئیت جهت انتزاع وجود و موجودیت محتاج بامری خارج از ذات خود می باشند که علت باشد و از جهت و و اسطهٔ تحقق تعبیر حیثیت تعلیلیه نموده اند ص ۱ ا و ۲ ا

فیض در این مبحث واجب را منقسم بواجب بالذات وواجب بالغیر وواجب بالقیاس الیالغیر نموده و نیز ضروری العدم و ممتنع را نیز باقسام مذکور تقسیم نموده ولی در ماده امکان امکان بالغیر را نفی کردهاست چون امکان ذاتی ممکن است و اگر از ناحیه غیر باشد شیء معروض امکان فینفسه یاممکناست یا واجب و یا ممتنع در صورت اول تحصیل حاصل و در دوصورت دیگر انقلاب ذات لازم آید.

(اصل ۳) این باب – ص ۴۰ دربیان عدم جواز ترجیّح یکی ازدومتساوی است بردیگری باین معنا که ذات ممکن با آنکه نسبت بوجود و عدم از حیث نسبت متساوی است یکی از دوطرف برطرف دیگر خودبخود بدون علت خارجی رجحان پیدا نماید . ویا آنکه علت طرف وجودرا بافرض تساوی وعدم رجحان ایجاد نماید که اولی ترجیّح و دومی ترجیح یکی از دومتساوی بردیگری نام دارد ، و نزد اهل معرفت ترجیح و ترجیّح بدون مرجیّح هردو باطل و ممتنعاست .

و نیز هیچ امری در دار هستی بنحو جزاف یا اتفاق موجود نمیشود(۲) .

وصل اول بعد از اصل دوم باب سوم در بیان این معناست که بافرض امکان ماهیت و تساوی وجود و عدم نسبت بذات رجحان موجب ترجیح یکی از دوطرف تا بسرحد وجوب وجود و امتناع عدم نرسد شیء موجود نمیشود وقول بأولویت بانواع و اقسام آن باطلست بنابراین واجب بالذات محققاً باید قبل از ممکن تحقق داشته باشد لذا مبدء ممکنات واجب بالذات وغنی بالذات مرجع فقراءاست.

\* \* \*

فصل مربوط باین باب (فصل اول ص٤٠، ٤١) دربیان وجه فرق بین امکان

۱- چون ممکن بدون علت موجود نمی شود وشیء مادام که جمیع انحاء عدمش از ناحیه غیر منسد نشود متحقق نگردد و پس ممکن باید ازناحیهٔ غیرواجب شود ووجود غیرمبده وجود ممکن گردد ونتیجه علت مفیض وجود باید بحسب اصل وجود مشتمل باشد بروجود معلول که از آن به سنخیت ویاوجوب سابق برمعلول تعبیر شده است .

وصف ماهیات و امکان متعلق به نفس وجودات خارجیه و معالیل امکانیه است که امکان درباب ماهیت تساوی ذات و امکان درباب وجود همان نفس ربط و عین فقر بودن وجود معلولست نسبت بعلت غنی مطلق (۱).

فصل دیگر این باب (فصل دوم ص٤٦، ٤٢) در تحقیق این اصل است که: در برخی از حقایق امکان ذاتی شیء کافی است جهت فیضان شی، از علت و معلول در این فرض حالت منتظره ندارد بنابر این فرض چنین معلول دائمی است بدوام وجود واجب و مبده فیض و قدیم و از لی است .

برخی از موجودات در مقام اخذ فیض و قبول وجود بغیر از امکان ذاتی بشیء دیگر نیز احتیاج دارند که ماده و استعداد حاصل درماده و حصول تهیئؤ جهت رسیدن بمقام فعلیت و تحقق و قرار گرفتن درعالم انواع موجوده . بنابراین موجود حادث محتاج بماده و استعداداست و تحقق آن از ناحیهٔ حرکت و حصول تدریجی شیئاً امکان پذیر است .

#### \* \* \*

چونسخن از استعدادبمیان آمد، فصل سوم س۶۳٬۶۷، در این مسأله است که امکان استعدادی دارای بهر میی از وجود و فعلیت میباشد و این منافات ندارد با اتصاف آن بقوه از جهت دیگر ، پس فرق بین امکان ذاتی که سلب محض است با امکان استعدادی که از جهتی بالفعل است معلوم شد . مؤلف علامه فرق های دیگر بین این دو امکان را تقریر نموده است و متذکر شده است که : اگر امکان منحصر بامکان ذاتی بود دایره وجود تمام نمیشد و کثیری از حقایق در کتم عدم میماندند .

اصل دیگر (اصل سوم ص٤٢ ، ٤٣) اين باب تحقيق اين امر است كه ذاتيات

۱ــ لذا حقايق وجوديه واجبند بوجوبذاتي حق نه آتكه جهت احتياج وارتباط بعلت درمرتبهٔ متأخرهٔ ازذات معاليل فرضشود تا مستلزم غناءذاتي واحتباج عرضي آنها بحق اولباشد .

ماهیت محتاج بجعل مستقل غیر ذات شیء نمیباشند چون ملاك احتیاج بجعل امكان است بنابراین لوازم ذاتی شی، نیز بی نیاز از جعل میباشند و جعل بعوارض ذاتی تعلق نمی گیرد و عوارض مفارق بلحاظ جهت امكان محتاج بجعلند. بنابراین ماهیت محتاج و ممكن بحسب اصل وجود محتاج بعلت واجبیاست نه درصفات لازم وجود خاص چون جعل وجود، جعل همین لوازماست(۱).

### \* \* \*

وصل دوم باب سوم ص٤٤، دربیان این اصل مهماست که شیء بحسب وجود و اصل هستی و ابسته و محتاج بغیراست و ملاك احتیاج بعلت وجود تعلقی است نه حدوث که وجود بعد از عدم زمانی باشد.

اصل چهارم این باب -ص۶۶، ۶۵ - دربیان آنستکه هرممکن محتاج بالذات از جهتی قهراً ممکن و فقیر از کافّهٔ جهات و حیثیّات خواهد بود و احتیاج و تعلق بغیر درجهتی ملازم بااحتیاج از جمیع جهات میباشد واصل آخر (۵ ص۶۶) دربیان و تحقیق این مسألهٔ مهم و تحقیقیاست که واسطهٔ در افاضه فیض و مربی حقایق وجودیه اسماء حقاست وفیض وجود از طریق اسماء برهیاکل ممکنات میرسد و مبده و معاد حقایق اسماء الهیهاند . ذات حق باعتبار غیب وجود ارتباط بااشیاء ندارد و از باب عدم تعین ذات اعتبار جهتی دون جهتی در مقام کنز مخفی و مقام غناء عن

ا دراین مقام بحثی است که نگارنده در حواشی مشاعر آن را تقریر و تحریر نموده ام . اینکه گویند: لازم ذات بی نیاز از جمل است اگر مراد آنست که جعل و احد کافی ازبرای حقایق متعدد است اگر چه متعدد ات لازم شی و احد باشند بنابراین یك و جود طرد عدم از یك شی می نماید و اگر مراد آنست که و جود مفاض از حق اولا و بالله ات شامل ملزوم می شود و مرور نموده بلوازم می رسد و این مرور بلوازم ازباب عدم انفكاك لازم ازملزوم قهری است این منافات با تعدد جعل ندارد و اصل امكان ذاتی کافی ازبرای تعدد است چون بالضرور قوجود متعدد و امكان نیز متعدد خواهد بود .

العالمين متصورنميباشد(١) .

مؤلف بعد از تقریر وجه فرق بین ذات و صفت و نیز بیان فرق بین اسم و صفت و و نیز بیان فرق بین اسم و صفت و وجه تمیئز بین اسم و ذات در وصل (۳ ص۶۶) بعد از اصل پنجم باب سوم (ص۶۶) عبارت قیصری را بمناسبت مقام آورده است و هی کمایلی: فالوجود یتجلتی بصفة من الصفات فیتعین و یمتاز عن الوجود المتجلی بصفة اخری ، فیصیر حقیقة ما من الحقایق الاسمائیة (۲) .

و دراین وصل (۳ ص۶۶) بهبیان وجوه فرق بین اسماء وصفات وذات پر داخته وبه تبع اهل عرفان گوید:

فرق بین ذات حق و بین اسماء و صفات او مثل فرق بین وجود وماهیت در حقایق ممکنهاست که وجود باعتبار تجلی یا تحقق خارجی مبدء انتزاع ماهیت ، و ماهیت و عین ثابت باعتبار ثبوت و تقرر علمی در واحدیت وجود ، مبدء تعین و تعدد وجودست .

۱ این مسأله که رابط بین حق وخلق اسماء الهیه است و مبد، ظهور و تعین اسماء حق وحق بحسب غنای ذاتی ارتباطی باحقایق ندارد از نفایس مباحث عرفانی است و درکتاب و سنت (بو اسطهٔ همین سرّالهی است که) جهت ارتباط حق همیشه اسماء قرار گرفته اند نه ذات معذلك بحسب احاطهٔ قیومی که سری از ذات که همان حقیقت مستأثر باشد دو شراشر وجودی موجود است و جواهر عالم مظهر ذات و عوارض مظاهر صفات حقند .

کس ندانست که منزلکه معشوق کجاست انقدر هست که بانگ جرسی میآبد

مثلاً وجود باعتبارتجلی بصورت اسم سمیع یابصیر ویارحیم درحقیقتی ازحقایقاعیان بواسطهٔ آنکه بصورت اسمخاص تجلی نموده ازتجلی بصورت اسماء دیگر ، مثل تجلی باسم قهار ممتاز می شود پس سبب تعین ذات اسماء متجلیه اند وسبب تمایزبین صفات واسماء متعدد همان ظهور باسم دیگر درجلباب وصورت عین ثابت دیگری است وازناحیهٔ تکثیر صفات با آنکه ذات واحد و درمقام صرف وجود تمیز اسمی وصفتی درکارنمی باشد تکثیر و تباین و تمایز درعوالم ظاهر می گردد و اگر قرضا حق فقط یك صفت داشت تمایز خارجی و تعدد خلقی متحقق نمیشد،

سهم ممكنات از معرفت حق ، معرفت اسماء و صفات عناوين ذات ميباشد و ذات مجهول مطلق است .

چون حقایق وجودیه مظاهر اسماء حقند در وصل آخر باب سوم (یعنی وصل کی ساختی و باب سوم (یعنی و بازی ساختی و بازی به تحریر این مسأله پرداخته و بکلام اهل عصمت استشهاد نموده است (بالاسم الذی خلقت به الکرسی ، و الاسم الاعظم هو رب الانسان الکامل) .



ا اسم دراصطلاح ارباب توحید عبارتست از تعیش اصل حقیقت وجود بصفتی از صفات الهیه وقیدی از قیود متنزل یامتعین از تجلی ذات وجود ، مثل اینکه از تجلی ذات بصورت علم به علیم واز ظهورذات بنحوسریان درکافهٔ اصول و فروع اکوان جهت اظهار حقایق از مقام علم وعین ثابت بمقام وجود وظهور و تحقق خارجی به اسم رحمان واز تجلی حق در آخرت جهت رجوع کلشیء الیه تعالی باسم قهار تعبیر نموده اند ، کما اینکه از تجلی حق در مقام رجوع وجود بمقام غیب ورد امانات وجود عاربتی بمبد، اصلی آن باسم وارث تعبیر شده است «وله میراث السماوات و…» .

# باب رابع در ماهیات و تعینات اعیان ثابته (۱) وفیه معرفة ماسویالله تعالی

نظر بآنکه در دار تحقق و واقع آنچه که مبده اثر و منبع کمال و وجود است وجود و شئون ذاتیه و تجلیات اسمائی و صفاتی حق تعالی شأنه است آنچه که بان عالم و ماسوی الله اطلاق میشود ، اعیان ثابته و ماهیات امکانیه است که این تعیثنات امکانیه هم ناشی از تجلیات و منبعث از صور وجود مطلق می باشند و اعتبارات عارض بر مرتبهٔ اصل وجود که معتبر آن نیز نفس رحمانی است سبب ظهور تمایز و تعدد و تکثیر و منشأ تمییر حق از خلق و عابد از معبود میباشد . بهرحال مؤلف در اصل اول این باب (ص٤٤) در مقام تعریف و شرح معنا و مفهوم ماهیت معتقد است ماهیت باعتبار مفهوم و حصول در عقل کلی و باعتبار وجود خارجی جزیی و متشخص و ناچار مقید بکلیت و جزئیت و وحدت و کثرت نیست . چون ماهیت و کلی طبیعی از هر حقیقتی باعتبار حمل اولی خالی از وحدت و کثرت و تشخص و عموم و خصوص و اطلاق و تقییداست لازم نیست بحسب واقع نیز این احکام بر آن صادق و خصوص و اطلاق و تقییداست لازم نیست بحسب واقع نیز این احکام بر آن صادق آید تاشیء و احد مصداق امور متقابله و منشأ انتزاع امور ایجابی و سلوب این امور واقع گردد (سلب الاتصاف من حیثیة لاینافی الاتصاف من حیثیة الاینافی و تقیید اختری ، ولیس

<sup>1</sup> علت آنکه ماهیات واعیان ثابته را درعین آنکه از تعینات اسماء وصفات الهیه می داند ومعذالك قسمتی ازایین باب از تعینات اعیان ثابته که خود تعین اسماء الهیه اند آنست که غیر ازحق اول یعنی غیر ازمر تبه ومقام ذات که مقام اطلاقی وجود آنهم مقام اطلاقی عاری از قید اطلاق است هیچموجودی خالی از تعین نمی باشد اگرچه نسبت بمظاهر و تعینات حاصل به تعین وعدم آن لابشرط محسوب شود .

نقیض اقتضاء شیء شیئاً ، الا لااقتضاء و له ، لااقتضاء و مقابله . . .) بحسب ذات ماهیت نهموجود است ونهمعدوم یعنی مفهوم انسان بحمل اولی باعتبار مفهوم بما هو مفهوم غیر مفهوم وجود و عدم است . نه آنکه انسان بحسب وجود خارجی و حمل شایع عرضی صناعی نهموجوداست ونهمعدوم خالی بودن شیء از دونقیض در مرتبه مفهوم ماهیت باید واقع باشد و گرنه امکان لازم ماهیت نبود و تقسیم مفاهیم بوجوب و امکان و امتناع و تقسیم مفهوم بواجب بالذات و واجب بالغیر و ممتنع بالذات و الغیر صحیح نبود .

مسأله یی که باید متوجه بود آنستکه ماهیت بحسب نفس ذات ماهیت است و لا غیر و اعتبارات لابشرطی و بشرطی شیء و بشرط لایی و ارد بر نفس ماهیت بحسب نفس ذات ماهیت نمیباشد ، بل که ماهیت باعتبار امور خارج از ذات خود مورد لحاظات متعدد و اقع میشود و بعقیده اهل تحقیق ماهیت بماهی هی کلی طبیعی نیست و مسلما ماهیت بحسب نفس نه مطلق است و نه مقید ، نه لابشرط قسمی است و نه لابشرط مقسمی و لابشرط مقسمی عمکن نیست کلی طبیعی باشد چه آنکه عموم در مقسمی اعمیت بالاعتباراست .

اصل دوم این این باب در اعتبارات ماهیت است و تحقیق در اینکه ماهیت کلی مثل انسان - حیوان و ناطق - بچه اعتبار نوع عقلی است و بچه اعتبار بالقیاس الی مایقار نها ماده ، و اصل ماهیت بچه اعتبار جنس و فصل و بچه اعتبار ماده و یاصورت خارجی، و یاماده و صورت عقلی است ؟ فرق بین بسایط و مرکبات از حیث تحلیل آن با جناس و فصول چیست ؟ مؤلف به تبع استاد علامه خود این مطالب را باذکر اصل عبارات شواهد ربوبیه بیان کرده است .

اصل سوم در این باب (ص۲۶ ، ۶۸) منشأ انتزاع جنس و فصل درمر کبات خارجی و نحوهٔ تقوم ماده بصورت و کیفیت ابهام ماده و فرق بین ماده و جنس و صورت و فصل و تحقیق در اینکه اجناس در مرکبات بچه اعتبار بمنزلهٔ شروط و معدات و یا بچه نحو آلات و فروع نسبت بذات و احده اند و وصل (و صل اول از اصل سوم ص ۶۹)

متصل باین اصل در خود افتقار جنس بفصول و خود تحصل فصول و بیان این اصل موجود در کلام استاد علام او که فصول و جودات خاصه اند (۱) تحریر شده است و تفصیل این کلام در کتاب حق الیقین مؤلف و کتب اسفار و شواهدمذ کور است و و صل دیگر مشتمل است بر اینکه تقوم ماهیات در مرکبات و بسایط بفصل اخیر که عین صور نوعیه است می باشد و فصول و صور و اقع در مراتب استکمالات معدات و شرایط و آلات و موجبات تهیی خود و صور موجبات تهیی زمینه جهت و صول ماهیات نوعیه بغایات و جودیه خود و صور نوعیه فصول بالأخر منفس و جود خاص و و جود خاص از هر ماهیت منشأ تحقق ماهیت است و مفاهیم کلیه اجناس و فصول و انواع از حدود و جودات خاصه باعتبار ماهیت اشتراك حقایق و جودیه در آثار و و قوع تشکیك در حقایق عرضی باعتباری انتزاع می شود .

فیض درآخراین بحث باین تحقیق رشیق که (۱) ملاك کلیت عبارتست از تعقل فردمجرد عقلانی محیط واسع وساری درافراد مثالیه ومادیه وملاك جزییبودن وقوع شیءاست در دارحركات ومتحركات میباشد ونیز درآخراین مبحث بیان نموده اند که موجب تعیش وسبب تشخص درحقایق ماهویه وجوداست و آنچه را که قوم ملاك تشخص دانسته اند از امارات تشخص محسوب باید نمود ، چه آنکه اگر انسان هرماهیتی موجودرا ، مجرد ومعرا از وجود ملاحظه نماید قهرا از صدق بر کثیرین امتناعندارد وملاك کلیت ماهوی همین است ، پس ملاك جزییبودن در وجوداست ومادامی که وجودلحاظ نشود ماهیت کلی است اگرچه صد تخصیص قبول نماید دو

۱ این کلام دارای معنا و بطنی است غیر ماهو الظاهر منه مگر امکان دارد وجود جزءماهیت قرارگیرد و داخل در ذوات ممکنات گردد باعتبار آنکه فصول باصور نوعی وجودات خاصه اند.

۲ کماذکره صدراعاظم المرفاء والحکماء فی الاسفار والشواهد وغیرهما ، ومؤلف این تحقیق رشیق را مانند سایر تحقیقات خود از استاد علام خود اخلانموده است ، نفس مفهوم ماهیت نه کلی و نه جزیی است ، این کلام و نیز کلام قوم در این باب معنایی دارد که نگارنده در رساله که درعالم مثال تألیف کرده ام مفصلاً ذکر نموده ام ،

بوجود خارجی شی قبول تعیش نماید اگرچه ماهیتی ازماهیتی بلحوق تخصیص متمیزشود ولی باوجود متشخص وجزیی گردد ، وچون وجود درعالمماده دارای لو ازم متعدداست ازقبیل وضع وزمان ومکان برخی باشتباه رفتهاند و گویند: ملاك تشخص دروضع است یا دروضع باقیدزمان وهكذا ...

### \* \* \*

مؤلف درفصل اول ازباب چهارم (ص٥١، ٥٢) بيان نمودهاست بنابر آنكه وجود مبده تعيثن ومنشأ تشخص باشد بايد صادر ازعلت نفس حقايق وجودى باشد نه معانى وماهيات ووجود باعتباراصالت در تحقثق تقدم برماهيت دارد ولوازم وجود جون منفك از وجود نمى شوند بجعل وجود موجودند نه بجعل ديگر بنابر اين تحصل ماهيت بوجود خاص است فاذا كان تعيثن الماهية بوجودها و كانت العوارض الشخصية لها من توابع وجودها و لوازمها و لوازم تعينها كان جعلها و وجودها تابعاً لجعل الماهية و وجودها من غير علة. بنابر اين سؤ الدر طلب تعيين لوازم نظير سؤ الدر طلب تعيين وجود است (١).

اصل بعد ازفصل مذکور (اصل ٤ ص٥٠ ، ٥٣) دراین مسألهاست که ماهیات نوعیه مثل انسان مثلاً تکثیر فردی آن ازناحیه نفس ماهیت امکانندارد باین معناکه طبیعت انسان علت تکثر فردی آن شود ، واین تکثیر فردی معلول صفت لازم نوعهم نمی تواند باشد . تکثر فردی ناشی ازعوامل وعوارض خارجی مثل ماده ولوازم آن می باشد لذاحقایق مجرده دارای تکثر (۲) افرادی نیستند بل که نوع آنان منه صردر

الد مؤلف بااین مقدمه خواسته است ازشیههٔ مشهوره درباب فلك ازاختصاص منطقه و قطب بموضع معین بافرض تشابه مواضع فلك وبودن آن جرم بسیط جواب بدهد ، این بحث دراسفار ذکر شده است و صدر الحكماء بهمین تقریر تلمید جواب داده است .

۲ باین معناکه طبیعت انسان عقلی مثلاً درعالم دهر اعلاآنچه ازوجود وکمالات در این نوع متصوراست در فرد و احدان مجتمع و فردواحد درصورتی که این نوع دارای افراد غیرمتناهیهٔ مادی باشد جامع همه کمالات افراد و اقع در طول و جود خواهد بود .

فرد و احداست.

متكثر بالذات بالقوة والقبول مادهاست وسبب تكثر حدوث قطع (درمقابل وصل) وحدوث قطع درزمينة جسم تحقق يابد.

دروصل (٤ ص٥٦ ، ٥٣) بعدازاین بحث این مسأله مسلم می شود که موجود بلاسبب وحقیقت غنی قائم بالذات بنفسذات خود متعین است وحقایقی که از ماده مبرا هستند فقط بفاعل مفیض وجود خودمتعین ومتشخص می شوند وموجودی که غیراز فاعل قابل هم دارد ولی این قابل لجهة قبول انفصال نمی نماید تعیش آن بسبب وضع لازم قابل حاصل می شود و گرنه منشأ تعیش وضع و زمان خواهد بود و نفس ناطقه به بین ولوازم وعوارض بدن قبول تعیش نماید و از آنجایی که وجود دارای اصالت و حقیقت است و قابل شدت و ضعف و سایر انجاء تشکیکی تعیش شی بنجوه و جودهرشی محقیقت است و اموری را که سبب تعیش معرفی نمودیم خارج از انجاء وجود دات نمی باشند.

دراصل پنجم (ص٥٣ ، ٥٤) مؤلف به تحقیق و تقریر دربیان نحوهٔ سریان وحدت دراشیا، پرداخته و نیز علت تساوق وجود و وحدت را تقریر نموده و دراصل شم (ص٥٤ ، ٥٥) باین نکته که وحدت داخل درعدد نیست ولی مبده ظهور اعداد وسبب تحقق آنهاست اشارت نموده و درمقایسه وحدت حقهٔ حقیقیه (و نحوهٔ سریان آن درمراتب و مظاهر و جودی و اتحاد آن باصور خلقی) با و حدت ساری در اعداد گوید: ایجاد الواحد ، بتکراره العدد مثال لایجاد الحق الخلق بظهوره فی آیات الاکوان و مراتب الواحد مثال لایجاد الحق الأسماء الإلهیئة ...

#### \* \* \*

محقق فیض دراصل آخرباب (اصل۷ ص٥٥، ٥٦) وجوه فرقبین وحدت حقیقیه ووحدتعددیه رابررسی و تحفیق نموده است از جمله گفته است: وحدت عقالی از اقسام وحدت حقه است که باعتبار سعه و اطلاق بر متکثر ات صادق است (۱) و این شأن

۱\_ وحدت عقول ووحدت صورعقلیه ازجهت وحدت اطلاقی ساری درمتکثرات و صادق برافراد متعدداست ، غفلت از سروحدت عقلی ووحدت حقیقی سبب شده است که جمعی اتحاد

وحدت عددى است كه از اتحاد بامتكثرات اباو امتناع مى ورزد و اتحاداثنين دروحدت عددى باعتبار عدم اتحاد دوموجود متحصل بالفعل باطل است نه وحدت اطلاقى چه آنكه اتصال با اتحاد باوحدت اطلاقى عبار تست از اتحاد لامتحصل بامتحصل و اتحاد جهت قوه باجهت فعل چه آنكه نفس باعتبار اتصاف بقوه و هيو لا و يابودن آن هيو لا حهت صور عقلى درمقام نيل بفعليت باعقل متحد شود .

وحقاول چونمتصف بوحدت حقة حقیقة اطلاقی است واز آنجایی که وحدت حقیقی غیر نسبی ، صرف وجود وصرف کافهٔ کمالات وجودی است باعتبار اصل و حدت ذاتی اطلاقی ، جمیع کثر ات را بنحو اتم و اعلی (نه بنحو کثرت و نقص) در بردارد که :

آنچه از نعت کمال آید و از وصف جمال همه در روی نکوی توصور بینم

لذا درمقام وحدت اطلاقی حق اول همه کثرات محو وموهومند که «الحقیقة صحوالمعلوم ومحوالموهوم» وغیر اومثل عقول اگرچه باعتبار سریان در حقایق مادون متصف بوحدت اطلاقیه اند ولی باعتبار حدوجودی و اتصاف بماهیت ، نسبت بحق اول محدود ، وهر محدودی نسبت بنامحدود ، معدوم یعنی مقهور بحساب آید که: (پیش بی حد ، هرچه باحداست ، لاست) . علامه مؤلف رض دروصل ٥ (ص٥٥) به بیان و نقل کلام (بعض اهل المعرفة) پرداخته و به نقل قولوی گفته است در مقام ذکر

نفس را باعقل فعال انكارنبوده اند ازاین باب که در صورت تلقی نفس عقل کلی را و اتحاد آن باخزائن عقلیات باید نفس متحد باعقل بتمام صور معقوله ومعانی موجوده درعقل علم حاصل نماید.

اتحادنفس باعقل فعال واتحاد حقیقت متحرك وسیالمادی باحقایق منجرده همان خروج شیء ازقوه بمقام فعلیتاست وصورعلمی وعقالی جهت کمال نفس وسیب تحصل وجودی و صیرورت آن عقل بالفعل واتصال باصل خود ونیل بعلت غایی خویش می باشد .

ای بسرادر این توخسود اندیشهیی گسر بسود اندیشهات گل ، گلشنی این بخساك اندر شد و كل خاك شد و ایسن هلیله پروریسده در شكسر

ما بتی خدد استخوان و ریشه یی وربدود خداری تدو هیمه گلخندی و آن نمك اندر شد وكل باك شد حساستی معلخیش نبدود ، دگدر

مثال جهت مقایسهٔ بین حق وخلق (یعنی نحوه وجود او ، ووجود حقایق امکانی) - حق اول بمنزلهٔ دریای بی ساحل و له المثل الأعلی باید گفت و حقایق امکانی بمنزلهٔ امواج حاصل از حرکت دریای بی تناهی وجود است و موج و حباب نمود دریا و وجود ممکنی، ناچار سراب و جود حق و در حقیقت ثانیهٔ مایر اه الأحول یعنی نقش دو مین چشم احولند (۱) و از آنجایی که اطلاق و تقیید از امور نسبی محسوب شوند ، می شود ،

(۱) عباراتی راکه محقق فیض درآخرباب جهارم ازیکی ازاهل معرفت نقل نمودهاست در رساله یی که شرف الدین ، داودبن محمود قیصری رومی -قونبوی- تلمید عارف نامدار ملاعبد الرزاق كاشانى ـقدهـ درتحقيقق دراقسام وحدت تأليف نموده واين رساله بامقدمه بى ازنكارنده این حروف دردست طبعونشراست موجوداست وفیض عبارات قیصری را تلخیص نمودهاست. ولی باید دانست که دریا ساری درامواجاست و آنچه که ساری درحقایق امکانیاستوبالاخره احاطهٔ آن ، احاطهٔ سریانی است نه احاطه قیومی ، فعل حق است که همان وجود منبسط باشد، ووجود منبسط ازجهت ارتباط بحق واحد '، بوحدت اطلاقي سرياني است ، يعني سريان در اشیاء ، و نورمتجلی از نورالانوار و نو ر منحض، و وجود منبسط وجه حق ، و نـور ، نـور حقیقی ، و نـور صرفاست و از آن جهتاک از مقـام غیب ذات انحطاط دارد ، دارای ترکیب مزجی است از جهت وجدان و فقدان ، واین ترکیب نزد اخواننا من ارباب التجريد واهالي مدينة التوحيد ، غير ازتركيب شيء ازماهيت ووجوداست. ونيزبنابر وقوع علیت ومعلولیت دروجود ، هرشی، علاوه برترکیب ازوجود وحد وجودی که ماهیت باشد دراصل وجود تركيبي نهفته است وتركيب ازوجود وماهيت درفيض سارى ونورمتجلي حق که ازآن به نفس رحمانی و کلمهٔ «کن» وجودی و «حتی مخلوق به» و «ماء جاری از سماء اطلاق در اودیه واراضی تقیید، وجودعام ومطلق وغیراینها ازالقاب تعبیرشده است غیر ازترکیب مزجى مصطلح ارباب عرفان است .

بهین ملاحظه برخی ازارباب تحقیق ازاهل معرفت فعل حقرا بهدریا ، وعالم حاصل از تنزلات این حقیقت را ، موج دریا دانسته اند واز وجود منبسط ونور متجلی در قوابل امکانی به آب نیزدرلسان شریعت تعبیرشده است که «اول ماخلق الله» الماه» چه آنکه اصل وجود مبده حیات حقیقی است وازفیض نخست اگرچه بماه ونور وعقل وروح وقلم ونور حضرت ختمی وغیر این ها ازالفاظ مختلف تعبیرشده است ولی ازباب ملاحظهٔ روح معانی همه این الفاظ حکایت از مصداق واحد نمایند ، که : «عباراتنا شتی وحسنك واحد» «و کل الی ذاك الجمال یشیر» .

درآیهٔ شریعهٔ سالله نورالسماوات والارض سه چوناسم سه الله برای ذات متعین باسماءو صفات کمالیه ونعوت جمالیه وجلالیه وضع شده است واصل ذات ، اسم ندارد ، از اسمالله ، به

امری ازجهتی مطلق وازجهتی مقید، ازجهتی محیط وازجهتی محاط اشد ولی محیط حقیقی و مطلق حقیقی محاط و مقیدنشود، لذاباعتباری اصل و لایت محمدیه مطلق و ساری و محیط بر کافه و لایات است و باعتبار ظهور در اولیای محمد بین (یعنی اهل بیت او که در لسان ختمی مقام به عترت تعبیر شده است) مقید است و همین و لایت کلیه ، باعتبار تحقق در مقام حقیقت محمدیه و باعتبار ظهور در اولیای محمدیین مطلق و باعتبار تجلی در اصحاب قلوب از تابعان آنان مقید است . از مقام و مر تبه و لایت حضرت علوی به خاتم و لایت مطلقه محمدی تعبیر شده است در حالتی که این و لایت باعتبار آنکه از تجلی و لایت محمدیه حاصل شده است ، مقید است لذابر خی از اهل معرفت حضرت مهدی موعود راخاتم و لایت مقیده محمدیه دانسته اند و مرادشان ، از این و لایت موروث از شخص و لایت محمدیه است که از مشکات مهدی موعود ظاهر شده است و قهر ۱ ، از باب از شخص و لایت محمدیه است که از مشکات مهدی موعود ظاهر شده است و قهر ۱ ، از باب باب خلط این اصطلاحات بعضی از اهل معرفت (۱) در مقام شرح کلمات شیخ اکبر ، باب خلط این اصطلاحات بعضی از اهل معرفت (۱) در مقام شرح کلمات شیخ اکبر ،

نورسماوات وارض ، تعبیرشده است ، واین اسم باعتباری تجلی درصوراسماء الهیه ، همان وجود منبسطاست ، وتعینات خلقی از تابش این نورواحد ، متنورند ، واین نورصورت ذات و تعیش اصل وجود است و ذات نسبت به تعینات و ارد براصل وجود و مقام غیب ، نسبت مصدر به مشتقات و اطوار حاصل برمصدر (ضرب) تیست ، بل اصل ماد ذ ض ، ر ، ب ، که عاری از کاف تعینات است اصل است و همین طور اصل وجود و اصل مقام ذات لابشرط نسبت به ظهور و بطون، وغیب و شهادت که قهرا عاری از همهٔ قیودحتی قید اطلاق است ، متصف و متعین می شود به تعینات وجوبی و امکانی که اگر بخواهیم این حقیقت و الابشرط نسبت بکافهٔ تعینات تعریف نمائیم ، ناچار ، باید از لابشرط سه لابشرط مقسمی اراده شود کمانبه علیه بعض مشایخنا من المتأخرین ،

ا ـ نكارنده این حروف ، درشرح خود بررسالهٔ (توحید ونبوت وولایت) تألیف شرف الدین قیصری ومی قونیوی مغصل دراین مسأله، بحث نموده ام، وعارف نامدار خاتم المحققین و المترقی باعلی مدارج الحق والیقین آقام حمد رضا قمشه یی اصفه انی اعلی الله مقامه وحشره فی زمرة الملائکة المقربین در حواشی خود برقص شیشی از قصوص الحکم و تعلیق برمقدمیهٔ

ابن عربی -رض- باشتباه افتاده اند و خیال کرده اند که شیخ اکبر ، از این که گفته است حضرت عیسی -ع- خاتم ولایت مطلقه است و مهدی -صلوات الشعلیه - خاتم ولایت مقیده است، عیسی راافضل از اولیای محمد بین از جمله حضرت مهدی ارواحناله الفدا می داند ، در حالتی که مرادوی از ختم ولایت مقیده ، ولایت مقید بحقیقت محمدیه مضاف بولایت تامیه مهدویه که ولایت خاصه محمد یه باشد ، می باشد و فرق بین ولایت محمد یه و ولایت اولیای قبل از او مثل موسی و عیسی و غیر آنها از انبیای اولو االعزم علی نبینا و آله و علیهم السلام - باطلاق و تقیید است باین معنی که حقیقت محمدی مظهر جمیع اسماء الهیه است و آنها مظهر برخی از اسماء و او مظهر تجلی ذاتی است و دیگر ان مظهر تجلی صفاتی و سیر او در تمام اسماء است و بعد از سیر ذاتی و رجوع باسماء سیر ننمو ده اند اعتدال حاصل در مزاج احدی احمدی بحسب باطن و لایت در آنها حاصل نشده است و مراد از صراط مستقیم ، صراط محمدی است .

ومراداهل معرفت ازولایت وراثمحمدی ، یعنی اولیاء محمدیین که ازآنها بعترت تعبیر فرمودهاند ، اولیاییاست که مأخذ معرفت آنان ، همان مأخذ معرفت حاتم الأنبیاءاست ؛ بااین فرق که اینمقام ، برای آنحضرت بالاصاله وبرای اولیای اوبالوراثه ، وبالتبع حاصل شدهاست . لذا دربرخی ازمقامات بآنها خلفاءالله اطلاق شدهاست ودراینخودسیتریاست که بعضی از گوشها ، تابشنیدن آنرا ندارد که:

«گـوش خــربفروش ، دیگر گــوش ، خر

این سخن باور ندارد گوش خر»

قيصرى برفصوص ابن عربى (الف) دراين مبحث مطالبى عالى تحرير، ودراين مساله تحقيقات رشيقه يى كه لب لباب مسألة ولايت محسوب شود افادت فرموده اند والله دره، وعلى الاولياء المحمديين أجره .

<sup>&</sup>lt;del>-</del>>

<sup>(</sup>الف) حقیرتعلیقات آقامحمدرضا وحواشی تلمید اعظم آنحضرت استاد مشایخناالعظام آقا میرزاهاشم گیلانی برنصوص صدرالدین قونیوی را مرتب برای طبع ونشر کردهام جمیزه منتخبات فلسفی دردسترس اهل معرفت قرارمی گیرد .

دراینکه تمام تجلی حق بتمام اسماء وصفات ازامهات اسماء و ذراری ایسن اسماء درولایت کلیهمهدیموعود ظاهرمیشود ونصرعزیزبظهور وی صورت وقوع پیوندد شکینیست ، وارباب توحید ازعرفای اسلامی بخصوص اتباع شیخ اکبردراین معنا متفقند ، لذا مأخذ ولایت اورامقام احدیت جمعی بلاواسطه ولیکن بالوراث دانسته اند ، ودراین که حضرت ولایتمدار امیراهل یقین علی «علیه السلام» افضل اولیای محمدیین است شکی نمی باشد ، اما درافضلیت مهدی دارواحنا له الفداء » از سایر صاحبان ولایت مطلقه اختلاف دارندلکشر تعبادته مع المشاهدة الحضوریة و مظهریته لکافة الاسماء و تحققه بالتوحید بحیث یسمع من شراك نعله نداء الحق و اسرار الوجود، کماقال العارف العلام و فی المقامسر اخر لایمکن افشائه، و الله یقول الحق و یهدی السبیل: دمد ح تو حیف است با زندانیان گویم اندر مجلس روحانیان » .



## البابالخامس

## فى السبب و المسبب وفيه معرفة الغايات

علامه فیض دراین باب عالی ترین مباحث علت ومعلول را باالفاظی فصیحو ساده وازباب عمیق بودن این مباحث باکلماتی سهل – ممتنع ، برشته تحریر آورده است .

سبب دراصطلاح ایشان همان علتاست که شیء یعنی معلول ممکن (یعنی مسبب و معلول) بوجود آن ازامکان بوجوب می رسد و عدم آن بافرض علت ممتنع و شیء بافرض عدم آن ممتنع می گردد و معلوم است که مراد از امتناع ، امتناع بالغیر است و در مقام علیت و مبده بودن از برای و جوب ، علت اگردارای اجزاء است ، همه اجزاء آن باید موجود شود تاشیء و اجب گردد و اگر جزیی از اجزاء موجود نباشد ، عدم معلول حتمی و امتناع آن مسلم است .

واگر مرادازسب، چیزی باشد که مدخلیت در تحقق معلول داشته باشد، باین معنی که بوجود آن مسبب و اجب نشود ولی از عدم آن، عدم معلول لازم آید، در این صورت علت مرکب است از جهات مختلف و در حقیقت و اجبی که تمام جهات علیت عین ذات اوست و در معالیل مجرده و عقول طولیه و عرضیه که مبرا از اجزا خارجیه، وغیر قائم بمحل و موضوعند، از آنجایی که فاعل و عنایت در مجردات یك چیز است، علت، دائماً متصف بعلیت و معالیل از لا متصف بمعلولیت هستند و بصرف و جود علت در این مقام و اجب و بملاحظهٔ قطع نظر از علت، معلول معدوم و ممتنع است.

ودرموجودات مركبه وعللومعاليل موجود درعالم مواد واستعدادات ، معلول به لحاظ نبودن يكى ازاجزاء علت تامه ، ممتنع الوجود وباوجود تمام اجزاء واجب الوجوداست ، ودراين صورت سبب عبار تست از : فاعل وغايت ، ماده وصورت، فاعل مبدء وجود معلول وغايت متمم فاعليت فاعل وماده زمينه ازبراى وجود معلول و امرى كه بآن شى و بالقو ه است وصورت جهت فعليت معلول وامرى كه شى و بآن بالفعل ومبدء اثر است (اصل اول ص٥٧) .

### \* \* \*

اصل دوم بابخامس (ص٥٧) دراین است که: علت فاعلی یعنی: مابه وجود الشیء، نسبت به ماهیت موجود مسبب ومعلول دارای سمت فاعلیت است، باین معنی که ماهیت ممکن را از حدامکان خارج، وبمقام وجوب وضرورت هستی رسانده است ولی نسبت به نفس وجودی که ماهیت باین وجود متصف است (۱) مقوم است نه فاعل. در حالتی که این وجود متقوم است و جود فاعل و علت مثل امری داخل در ذات آن شیء است چه آنکه علت مبدء و جود مقوم معلول و موجود در مرتبه ذات معلول است و امری غیر مباین با معلول و معلول تشأن و جلوه آن است. این له حاظ در صور تی صحت دارد که ماهیت ممکن از مقام امکان بمرتبه و جود و وجوب رسیده باشد. و اما نفس ماهیت ممکن متساوی النسبة، نسبت بوجود و عدم، نه معلول است و نه غیر معلول ؛ چه آنکه بنابر اصالت و جود، و وقوع علیت و معلولیت در سنخ و جود، ماهیات که همان اعیان ثابته با صطلاح عرفا باشند، بوی و جو درا، نه استشمام نموده اند و نه استشمام می نمایند.

اصل سوم دربیان علت غایی و نحوهٔ ارتباط علت غایی با علت فاعلی است که اهل

ا اصلدوم همان عبارات موجوددرشواهدربوبیهاست که مؤلف دراین جا نقل کردهاست ومادر خواشی برشواهد کفتیم که اصلاً ماهیات بالعرض موجودند وبرگشت علیت به تشان و تجلی وظهوراست و احاطهٔ قیومیه علت برمعلول همان تجلی علت است بصورت معلولوملاك علیت ومعلولیت تباین بینعلت ومعلول نمیباشد .

تحقیق گفتهاند ، علتغایی متمم فاعلیت فاعل است ، پس سبب علیت ومبده اتصاف علت ، بفاعلبت است ، لذا غایت باعتبار مفهوم ، قبل از تحقق خارجی ، مبده حصول شوق در فاعل است جهت بوجود آوردن معلول ودر وجود خارجی باین اعتبار که آنچه که فاعل را وادار بایجاد فعل نماید ، تر تب غایت است بر وجود خارجی معلول، علت غایی معلول فاعل است ، لذا به لحاظی غایت ، و بلحاظی ، علت غایی است . انسان برای رسیدن به خیرات و نیل بعواقب خیر ، مبده خیر است پس تصور رسیدن به خیر ، مبده حصول شوق و اراده در فاعل است و بمجرد حصول فعل و صدور معلول از فاعل ، خیر برهمین فعل متر تب است .

اصلحهارم (ص٥٥) مشتمل است بر تعریف علت مادی و بیان نسبت آن بامر کب، و کذلك بیان نسبت صورت بمر کب، و بیان انحصار علل ، در علل چهار گانه در نظام وجود، و تقریر این اصل که علت مادی زمینه است از برای حصول صورت، وصورت و ارد بر ماده و حال در ماده است لذا ، علت مادی ، نسبت باین صورت محل و از آنجایی که جهت قوه بدون جهت فعلیت تحقق ندارد، صورت علت ماده و مبده تحصل و سبب وقوع آن در یکی از انواع متحصل بالفعل است و تقریر این اصل مهم که ، علیت مورت نسبت بماده ، غیر علیت صورت است نسبت بمر کب چه آنکه مرکب نیز معلول و متحصل از اجزاء خود است و لی بین این دو نحوه از علیت و معلولیت فرق موجود است (فالصوره مبده فاعلی للماده و مبده صوری للمرکب) و نیز تقریر فرموده اند که در اشیای مرکب از ماده و صورت در ست است که مرکب معلول ماده و صورت و متحصل الوجود از این دوشی است و لی از آنجایی که یکی از این دو جزاء جهت قوه و جزه دیگر جهت فعلیت است و جهت قوه خود قائم به جهت فعلیت است و از طرفی همین حورت جهت فعلیت است و جهت حصول و فیضان صورت از و اهب و خالق صورت است ، و جزء مادی فقط جهت قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق صورت حمورت حمورت مدی تعمل و تحقق صورت است ، مدی حصول و تحقق صورت حمت قوه و تحت تحصل و تحقق مرکب است ، و جزء مادی فقط جهت قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق مرکب است ، و جزء مادی فقط جهت قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق می مدرت جهت قعلیت ست و جزء مادی فقط جهت قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق می مدرت جهت قعلیت می کب و میده حصول قبه قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق می مدرت است ، و جزء مادی فقط جهت قوه و زمینه جهت تحصل و تحقق می مدرت ای مدرت ای مدرت ای مدرت ای مدرت به مدرت تحصل و تحقق مدرت ای مدرت این و مدرت ای مدرت این و م

آن میباشد نذا ممکناست شی، بواسطهٔ استکمالات ازماده بی نیاز شود ولی برفع صورت شی، معدوم میشود ، وشیء باعتبار نقص وجودی دربرخی از مراحل هستی محتاج بماده است ولی صورت دائماً خوهٔ وجودشی است نذا برخی صورت و فصل را وجودات خاصه دانسته اند که عاری از ترکیب میباشند . لذا ماده ، باین اعتبار ماده وزمینه و مبده تهیؤ و استعداد از برای حصول صورت است که مبهم و لا تحصل و غیر متعین است ، واگر لحاظ تحصل و تعین در آن شود ، ماده نیست بل که خود از فعلیات وصور و مبادی آثار میباشد و همین وجود جهت ابهام و عدم تحصل وقوه است که مبده فعال و بالأخره تحقق قوس صعودی وجود ، در مقابل قوس نزولی ، وظهور عبده فعال و بالأخره تحقق قوس صعودی وجود ، در مقابل قوس نزولی ، وظهور عقول لاحقه در مقابل عقول سانقه و پیدایش معراج ترکیب و رجوع اشیا ، بیدایات وجود است (ص۸۵ ، اصل ۱۹۵۵) .

#### \* \* \*

همانطوری که اشاره نمودیم دربرخی ازحقایق وجودی ، فاعل وغایت متحد وبوجود واحد تحققدارند وباعتباری مبده کل ، غایت کلاست وحقاول فاعلاست و اول ، وغایت است و آخر ، وواجباست رجوع نهایات ببدایات درنظام کل و هستی مطلق ، وفاعل و غایت گاهی باصورت متحدشوند ، مثل اب(پدر) باین اعتبار که پدر ، مبده تکون صورت آدمی است از نطفه بصورت آدمی و انسانی ، چه آنکه حاصل از نطفه فقط صورت آدمی است و همین صورت آدمی غایت حرکت نطفه است برای نیل بصورت آدمی ، پس صورت آدمی غایت است به لحاظ آنکه منتهای حرکت نطفه است، و چون مبده و از باب آنکه نوع انسان از ناحیهٔ ماده و نطفه قابل بقااست صورت است ، و چون مبده ترکیب است فاعل است (اصل ۷ ص٥٥) .

وصل اول باب پنجم در این اصل است که علت غایی بحسب حقیقت از جهت وجود و ماهیت باعلت فاعلی متحد است و تغایر اعتباری صرف است ؛ چه آنکه شخص گرسنه

وقتی برای حصول سیری ، چیزی میخورد از این جهت میخورد که سیرشود ، پس تخیل سیری مبده سیریاست ، پس شخصواحد از برای آنکه سیرشود ازحالتخیال سیری بحالت تحقق سیری درمی آید (فهومنمن حیث هوشعبان تخیلاً ، هوالذی یأکل لیصیر شبعان وجوداً) بنابراین شخص واحد (شبعان تخیلاً) علت فاعلی است و تخیل سیری ، منضم بفاعل بافاعل مبده فعل است و (شبعان وجوداً) علت غایی است چه آنکه سیری متر تب است بروجود خارجی فعل که اکل باشد ، وخوردن فعل شخص سیرو مبده ان برای سیری ولی بدواعتبار متعدد .

وصل دوم (ص٠٦) دراين مسأله است كه علل واسباب قريب و نز ديك شيء واحد بحسب مجموع عشي واحد متوجه ازنقص كمال وسالك ازجهت قوه ، به فعليت و تمامند. نجار بالفعل يك انسان و احديشر طلاو مجر د از خصو صيات خارجي نيست، و انسان لابشر ط، نیز مبد و فاعلی نجر نیست، بل که انسان مهیا از برای بوجود آوردن در ، یامیز ، یا پنجر ه، یعنی انسان مهیا و آماده با آلت نجاری وموجود درمکان خاص و زمان خاص و معین فجار بالفعلاست . علت مادي نيز مثلاً چوب مطلق نيست ، بلکـه چوب مستعد و آماده از برای قبول تراش وموجود دراختیار نجار وواقع تحت عمل نجاری ماده است ازیر ای حصول در ، پنجره و لو ازم دیگر. پسنجار باشر ایط خاص وچوب با شرايطخاص واقع درسلطهٔ نجار ومقارن باكار نجار مجموعاً واحدىرا تشكيل مي دهند ، واگر اين امور كه وقوع نجار درحالت خاص ووجود چوب درشرايط تحت اختيار نجار ونجارمتصرف درچوب باعتبار وتصورفعل وعمل خود ووجود صور ادراكي وحصول فعل وانفعالات واقع ازجوب درنجار واعمال متعدد وارداز نجار درچوب باحصول وحدت اوضاع -ما- ونيز حصول صور متواردهٔ حاصلاز عمل و كار نحار تارسيدن اين عمل در وضع خاص وحصول صورت اخير حاصل از إفعال وانفعالات كثيره وبالأخره حصول صورت اخيرك غرض ازاين همه فعل و انفعالات بوضع خاص لحاظ نشود ، فاعل بالفعل وغايت و صورت و ماده متحقق

نگردد تمام اینها مبده حصول وحدت خاص در وضع و مکان و زمان خاص است واین صورت اخیرهٔ حاصل درماده ، که نتیجهٔ افعال وانفعالات متعدد بود ، صورت است باعتباری ، غایت است باعتباری وهمان غایت باعتباری فاعل و بجهتی غرض و مبده و متمم فاعلیت فاعل است و هکذا .

# \* \* \*

اصل -۸- دراین بعث است که دربرخی از اشیا، جمیع این علل ودر بعضی از اشیا، برخی از علل مذکور دربرخی از اشیا از اسباب مذکور سه سبب موجود است دربرخی دو سبب در عقل اول بل که در جمیع ابد اعیات، فقط علت فاعلی و علت غایی موجود است و علت غایی نیز در حق اول به علت فاعلی بر می گردد ، در حقایق موجود در عوالم مثالی علت مادی موجود نیست ولی باقی علل تحقق دارند، در اشیایی که کافه اسباب موجود است، قهراً ، در این اشیاه علل قوام ، غیر علل و جودند ؛ یعنی سبب مفارق در آنها مختلف است ، و معلولی که فقط محتاج بعلت است ، ماهو ، ولم هو ، در او یك شی است .

دراصل نهم (ص ۲۰ ، ۲۱) ، اقسام علل باعتبار دیگر از تقاسیم ذکر شده است مثل این که فاعل بالذات دارای معلول بالذات است که این معلول بالذات دارای لازمی است که یابن فاعل بالعرض منسوب است ، مثل تبرید مزاج حاصل از برخی از علل مثل سقمونیا ، که این تبرید از باب آنکه فعل بالذات آن استفراغ صفر اء است بالعرض به سقمونیا منسوب است ، چه آنکه نقصان (۱) حرارت لازم تابع استفراغ صفر اء است، نه منسوب بالذات به سقمونیا . واز این قبیل است علیت طبیب نسبت بصحت و حصول سلامت ویا علیت بناه ، نسبت به بینا بنابر این ، به تقسیم مذکور ، علت یا علت بالذات است، یابالعرض در اصل (۱۰) اقسام فاعل را بفاعل بالطبع و فاعل بالقس و فاعل بالقبر و فاعل بالقبر و فاعل بالتجلی نیز تقسیم نموده اند.

۱- رجوع به عين اليقين مؤلف واسفار ، مؤلف به تبع استاد عظيم خود ، واستاد او به تبع شيخ رئيس مفصل دراين قسمت بحث نموده اند .

وسپس پرداخته بهبیان وجوه فرق بین این اقسام از فواعل و تقریر آنکه کدام قسم از این اقسام ، لایق به جناب کبریایی است ، و چون در جای دیگر این اقسام بیان می شود ، لازم نیست ما به تفصیل ، وجوه فرق بین این اقسام را تقریر نمائیم (ص۲۱ می ۲۲ ، ۲۳) .

# تقرير و تحقيق

برای توضیح کلمات مؤلف علامه ناچاریم از تحریر مسألهای غامض در امر عليت ومعلوليت وتقرير مناقشه براين كلام كه برخي ازاعلام ازجمله مؤلف كويند وجود علت نسبت بوجود معلول ازآن جهت که وجوداست مقوماست نهفاعل ، در حالتي كه ازشر ايط عليت وفاعليت تقويم معلول ، واز شر ايط معلوليت تقوم به علت است واین تقوم به علت همان صرف ربط بودن نسبت بعلت است و ملاك احتیاج و معلوليت امرى غيرصرف ربطومحض تعلق بهغيرنيست واضافة علت بمعلول اضافة اشر اقى است نهاضافة مقولى ، ودر اضافة اشراقى متجلى دراعيان خود طرفساز است و بصرف تشتَّان ، طرف موجود ميشود ، نهآنكه اضافه قائم بدوطرف باشد ومتأخر ازهردو ، تاآنکه معلولیت امری زائد بر وجود معلول باشد ، واصل مسألهٔ سنخیت ولزوم مناسبت بین علت ومعلول ، امری حتمی وضروری ، وبراین اصل اصیل متفرع است تشكيك خاصى درمر اتب علل ومعاليل ودراين امر بايد توجهداشت . مــؤلف دراصل (۱۱) ، از باسه گوید: وجوب مبد، ومنتهای سلسلهٔ حاجات و مر اتب امکانی است ، وشيء ممكن تاواجب نشود وعدمش ممتنع نگردد ، موجود نمي شود . ايسن مسأله دارای فوائد مهمی است و می تو ان باذکر مقدمه یی ، از ممکن بو اجب استدلال نمود، واثبات نمودكه عليت شأن حق است، وغير واجب معطى وجودنيست، درتتيجه تسلسلهم باطلمي شودواين برهان در كمالات لازموجود نيز جاري است . مبد وجود باید وجودی واجب ومبده علم نیز باید علمی واجب ومبد، قدرت نیز باید واجب القدره باشد وهكذا ساير صفات كماليه متشأن ازاصل وجود ، چه آنكه درظاهر وجود

همه کمالات ، متجلی وظاهر ودر باطن وجود ، همه شئون ذاتیهٔ آن ، بل که جمیع معانی واوصاف واسماه وصفات ، باعتباری منفی ، وباعتباری مستهلك است ، باعتبار نفی واستهلاك ، اطلاق لفظ وجود وشیء ، نیز از باب تفهیم است ، نه آنکه ذات مسمات باسماه ومفاهیم باشد . وافصح عن هذا رئیس الموحدین وسیداقطاب الوجود «علیه السلام» : «کمال التوحید نفی الصفات عنه» یاباعتبار آنکه در ذات حق ، انحلال عقلی و تغایر ذات وصفات و تغایر اسماء و مسمیات ممتنع است ، ویا آنکه مقام ذات ، مقام نفی صفات است از باب عدم تمایز ذات و صفات در مقام احدیت ذاتیهٔ وجود . بنابر اول مراد از مرجع ضمیر (عنه) احدیت اسمائیه و بنابر ثانی مراد ، احدیت ذاتیه است باین اعتبار ، که در احدیت ذاتیه تجلی تعین را راه ندارد (۱) .

١- جماعت اشاعره اگر درطريق ضلال قدم نمىزدند وبباب مدينة علم حضرت ختمى ، خواجه کائنات رجوع نموده بودند ، بزیادتی صفات برذات در (حاقواقع) معتقد نمی شدندو ازفهم توحيد حقيقي ، كههمان اعتقاد بوحدت صرفة ذاتية اطلاقيه باشد ، محروم نمي بودند، و جماعت معتزله نيزصفات كماليهرا ازحقاول نفى نمى نمودند : بحث تحقيقى دراين مسأله از جهتى بمسألة وحدت حقيقت وجود ، وحفظ مراتب درحقاس وجودى ، وبالأخرة فهميدن وجوه فرق بين احكام مربوط باصل حقيقت وجود ، ورجوع همه كمالات بمقام غيب وجود و عينيت شئون وجود بامقام احدیت ذاتی ، تنزه ذات از اعتبارات واوصاف امکانی وعدم جدایی بین اوصاف واسماء وذات ، وانبساط نوروجود برمظاهر ، بلكه وحدت ظاهر ومظهر درمقام تجلىذاتى ونعلى واتصاف وجود تعينات خلقى وجان كلام : حفظ باجمع بين تشبيه وتنزيمه ، وفرار از اعتقاد به تنزیه صرف ، وتشبیه محض . درکتاب کافی شیخنا الکلینی «رض» ازاهل عصمت و طهارت اخباری نقل نموده است که حلکثیری از معضلات مبتنی بر نهم آن اخبار است از جمله مسأله جبر وتفويض وتقريرعالي جهت جمعيين تنزيه وتشبيهكه مسأله جبروتفويض ازفروعات آن اصل كلى است كه امام (ع) افادت فرموده الله: «خارج عن الحدين ، الابطال والتشبيه» . مطابقاً لكلام على (ع): داخل في الاشياء لاكدخول شيء فيشيء ... وخارج عن الاشياء لا ..٠ قريب من كل شيء ، غيرملابسله ، بعيد عن كل شيء غيرمباين عنه ...» احتياج بوجود امام و مسرشد عالم بحقایع کتاب وسنت نبوی از آین جا احساس می شود که مراجعان بقرآن سالیان ، و قرون متمادى طريق ضلالت بيمودند ومستند عقيده همه آنها قرآن بود درحالتي كه عقيده هرطايفه بي درست نقيض عقيدة طواسف ديكربود .

بهرحال میدوجودحق واجب ومنشأخروج ماهیات ازحدامکان بمقامض ووت وجوب ذاتی حقاست که وجود آن بالذات واجب وعدم آن ممتنع بالذات است و ممکن تاموقعی که واجب نشود، موجود نمی شود، شیء تاعدم آن ممتنع نشودوجودش واجب نمی شود، وممکن در هرحال جایز العدم است، امتناع عدم، باید مستند بامتناع عدم ذاتی شود، ووجوب بالغیر تامتکی بواجب بالذات نشود، جواز عدم از آن منسلخ نشود، پس سلسله ممکنات، باید مستند شود بموجودی که عدم آن بالذات ممتنع، و وجود آن بالذات و اجب باشد «هذه طریقة حسنة حقة اختر عها، الشیخ الکامل البارع الحکیم القدوسی مولانا نصیر الدین الطوسی».

بایدبدانیم اکثر ادلهٔ امتناع تسلسل ، که ازباب استناد ممکن بعلت واجبی، رجوعسلسله ، بمبد، واجبی مسلم دانسته شده است ، مستنداست به تقریراین اصلمهم که اگرواجب بالذات نباشد ، از آنجایی که ممکن جائز العدم است ، ومادامی که عدم ممتنع نشود ، شیء واجب نمی شود ، وواجب بالعرض باید بواجب بالذات متکی، و ممتنع بالعرض باید به ممتنع بالذات مستند شود ؛ توقف دارد ، و این دلیل درمتن تجرید خواجه موجود است ، دربین شارحان ، فقط محقق لاهیجی مولی عبدالرزاق، بمغزای آن رسیده است ، حتی علامه حلی وبرخی دیگر ، بآن مناقشه نیز نموده اند (علی مایاتی بالبال ، والله ولی الاقبال) .

واز آنجایی که بحکم مقدمه مذکور باید جمیع ممکنات که وجود آنها بغیر مستنداست ، منتهی بواجب بالدات شوند ، توقف صدور اشیاء ، یااستناد حقایق بهر امری ، اعماز وسایط فیض ، یاصفات زائد برذات ، واراده قدیم ، یاحادث، برامری که جمیع جهات حیثیاتی که ، لازم خالقیت و مبدئیت است عینذات اوباشد ، امری ضروری و مسلم است (پس لازم است که دردار تحقق ، امری موجود باشد که جمیع امور لازم مبدئیت عینذات اوباشد – فهو الحق الاول ، القیوم للغیر و القائم بذاته ) شهود حق و استدلال بحق مطلق گاهی بنحو کثرت دروحدت است ، و گاهی به

نحووحدت در کثرت ، وبهردوطریق عندلیب گلستان توحید ، وطوطی شکرشکن دیار تجرید دردیوان خود مترنماست .

آنچه ، ازنعمت كمال آيدو ازوصف جمال

# همه درروی نکوی تو ، مصور بینم

خيز تابر ، كلك اين نقاش جان افشان كنيم

کاین همه نقش عجب در گردش پرگار داشت

بنابراین هرچه مبد، جهت سلاسل امکانی فرض شود که مبدئیت آن ذاتی وجمیع جهات علیت عین ذات او نباشد باید بأمری برگردد ، که بالذات علت باشد وعليَّيت نحوه وجود او باشد . اگر معلول امكاني داراي مبدئي باشد ، كه آن مبد. با ضميمه قيود وشرايطي ، تأثير درمعلول نمايد ، علت ، علت بالذات نيست وعلت تامه ، مجموع شرايط وقيوداست ، مجموع اين شرايط وقيود بايد بحقيقتي مستند باشند که بحسب نفس ذات علت باشد ، وچیزی که بالذات مبد، باشد جهت امـری باین خو که جهت علیت عین ذات آن باشد ، قهراً این حقیقت علت تامهاست ، و معلول از لوازم ذات آن وحقیقتی غیر منفك از آن محسوب می شود . در وصل (٤) علامه مؤلف این مسأله را که ممکن همانطوری که بحسب اصل وجود مستند بغیر است ، چون ذات ممكن نسبت بوجود وعدم متساوى است ، قهراً عدمآن نيز،مستند بعدم علتاست ، واگر کسی وجود معلول را مستند بوجود علت بداند ولی معلول را مستند بعدم علت نداند ،باید قهراً عدم را ذاتی معلول بداند وعدم فقط ذاتی ممتنع است نه ممکن ، واگر فرض شودکه ذات شی. نسبت بوجود وعدم متساوی است و طرفی برطرف دیگر رجحان ندارد ، استناد وجود شی، بوجود علت وعدم آنبذات شيء ، ترجح بلامرجح است ، و درامتناع عقلي ، مثل آن ميماند كه وجود ممكن بدون استناد بعلت موجود شود واگر وجود شي. مستند بامري غير ذات شيء باشد،

وعدم آن مستند بذات شیء ، ازباب تساوی ذات ممکن بوجود وعدم ، لازم آید که در وجود نیز مستغنی ازغیر باشد .

اصل (۱۲ باب پنجم ص ۱۶ ، ۲۰) درمسأله مهم لزوم و وجوب مناسبت و سنخیت بین علت و معلول است و ازباب آنکه حقاول وجود صرف است باید معالیل امکانیه نیز از سنخ وجود باشند ، نه ماهیت ، وقول به دو اصل در دارهستی، اصالت وجود ، درحق ، و تأصل ماهیت در مراتب خلق ، همان انکار اصل سنخیت است .

فیض دراین اصل بجواب شبههٔ برخی از قائلان باصالت ماهییت پرداخته است ازجمله معاصر نحر برخود ، ملا عبدالرزاق که گویند اگر سنخ ماهیات صادر از حق نباشند لازم آید که ماهیات بدون استناد بعلت متحقق شوند ، و لزوم استناد بعلت وعدم جواز بل که امتناع انقلاب ممکن بالذات بواجب بالذات مقتضی آنست که ماهیات صوادر ازجاعل مطلق باشند ، جواب آنکه عدم استناد ماهیات بجاعل ازباب عدم صلاحیت ماهیت است جهت صدور ازعلت و کأنه نارسایی و بطلان ذاتی ماهیت سبب شده است که فقط مفهوم ذهنی اعتباری باشد و بهیچ اعتبار رنگ وجود بخود نگیرد و اصلا استشمام وجود ننماید . حق اول از فرط تحصی مستغنی از غیر است و ماهیات از فرط بطلان بی نیاز از علت میباشند .

# بحث و تحقيق

جهت بیان مرادمحقق فیض ناچاریم از بحث و تحقیقی که اصل و اساس علیت بر آن استوار است که همان به لزوم مناسبت بین علت و معلول باشد ، فنقول : مسألهٔ سنخیت بین سبب و مسبت و مناسبت تامته ، بین هر علت مفیض و معلول مفاض از امور مسلمه بین اهل عرفان و محققان از فلاسفه است و هر مبتدی در عقلیات بعداز تصور علت بین اهل و تعقل این اصل که معطی شی ، ، فاقد آن نخواهد بود ، و فاقد کمال و قاصی از درجه فعلیت ، منشأ فعلیت و کمال نشود ، خوب درك می کند که علت بمعلول

می بخشد از آ نچه دارد ، نه آنچه را که فاقد است ، جاهل منشا، علم ومعدوم ، مبدء وجود نشود . ازطرف دیگر این نیز مسلم است که معطی وجود، بایدخود و اجدوجود باشد و افاضه هستی بغیر نماید بدون آنکه از مقام شامخ خود تجافی نموده ، و افاضهٔ بغیر موجب اضطاط درجه و مسبب انعدام علت شود، چه آنکه ظهور فیض از فیاض حکایت از تمامیت سنخ فیض در فیاض نماید، و افاضهٔ آن بقابل فیض ، باندازه استعداد و قابلیت قابل است. از آنجایی که تساوی مرتبه منافات بااصل علیت و معلولیت ، دارد ، قهر آ معلول بحسب رتبهٔ وجودی ، مرتبهٔ نازل علت ، و علت در همان سنخ افاضه ، مرتبهٔ عالی معلول است. و علت محلول از علت محال است ، مرتبهٔ وجود معلول و وازباب لزوم معیت و جودیه ، بین سبب و مستبب ، وجود و احد و سنخ فارد دارای و و رتبه است که این دومر تبه در سلك یکوجود قر ار دارند که دارای ظهور و بطون است ، ظهور و صورت ، معلول ، و باطن و معنا ، شأن مقام و مرتبهٔ علت است .

واین که برخی از اساتید ، ازطریت سنخیت ، ولزوم مناسبت ، بین علت بالذات ومعلول بالذات ، اثبات تشکیك خاصی نمودهاند ، مرادشان همانست کهذکر شد ودر مسألهٔ سنخیت ، برخی ازقاصران ، باشتباه افتادهاند وخیال کردهاند که ایسن سنخیت از اقسام سنخیت تولیدی است که وجود معلول میلازم است با تجزی و تقشیر و تحلیل رفتن وجود علت ، وبرخی دیگر از ابناه زمان خیال کردهاند که سنخیت ملازم است بابودن معلول درعرض وجود علت ، و تحقق این دو دریك رتبه و وقوع هردو ،در سنخ افراد ماهیات متواطئه ، درحالتی کهمعلول خود شأنی از وجود استقلالی ندارد و عین فقر و صرف ربط است نسبت بعلت . جهت تقریر و توضیح این اصل مهماهیل حکمت از قدمیا گویند: «کل فاعل ، ففعله مثل طبیعته» و نیز شیخ گفته است «و لابتد لکل معلول ان یناسب علته ، مناسبة ، مصححة

لصدوره عنها . . » و في كلامه تعالى «قال كل يعمل على شاكلته» . اهل حكمت متفقند كه هر معلولي لازم وجودي تام علت خود مي باشد . بديهي است ك لازم هر گز منافی وجود مازوم نیست . لذا ارباب تحصیل از متأخر ان معتقدند که علیت ومعلولیت درباب وجوداست نه درسنخ ماهیت ، چهآنکه ماهیت از آن جهت که ماهیت است ، نهمقتضی علیت را داراست و نه استدعای معلولیت نماید ، وازباب سنخبت بين وجودات وازجهت وجود اشتراك معنوي بين حقايق وجودي، بمسألة تكشيك خاصى بلكه تشكيك اخرص الخواصى متفطين شده اند ، واصل وجوداست كه عين جهت فعليت ، ومحض مبدئيت اثر وباعتباري عين تاصل وتحقق ودر مقامي عین استقلال و در مرتبه بی عین ربط بعلت است و وجو داست که دارای عرضی عریض وقابل درجات رفيع است وازباب اتصالم اتب وجودي است كهيك اصل محيط واسم در مقامی غنی بالذات ودر مرتبه بی فقیر بالذات ، درموطنی مجرد ، ودر مواطنی مادي وبرزخ بين اين دوميباشد . در كلمات ائمة اهل حق وحقيقت تصريحات و اشارات وعباراتي لطيف درنفي تباين بين حق وخلق بسياراست ، وبايد فهميد كه این مناسبت درعین کمال تناسب ، نیز عین تباین است ، تباین تام ، واین از لوازم وخواص اصل وجوداست كهجامع اضداداست ، بطون وظهور ، وحدت وكثرت، تفدم و تأخر ، غني وفقر ، و وجوب و امكان را درخود جمع كردهاست .

سيداهل معرفت خاتم ولايت محمديه در نهج فرمايد: «توحيده، تمييزه عن خلقه، وحكم التمييز بينونة صفة لابينونة عزلة . . . » .

برهان برلزوم وجود تقدم علت برمعلول ازجهت تمامیت و شرافتذات و بالجمله اقوی بودن علت ازمعلول درجمیع جهات راجعهٔ بوجود (باوجود بدیهی بودن آن)، از این قراراست : اگر بین این دو تساوی باشداز بودن یکی علت و مؤثر و مفیض ، و دیگری معلول و متأثر و مفاض ، ترجع لازم آید ، و اگر علت مؤخر از معلول باشد،

لازم آیدکه متقوم بمعلول وبحسب درجهٔ وجود ازمعلول ناقص تر باشد و اگرمقدم برمعلول باشد ، ناچار اشرف و اتم ازمعلول خواهدبود .

ما مد توجه داشت که شدت و ضعف و تقدم و تأخر و غناو فقر و سایر انجای تشکیکی، در حقيقت و احده متصور است نه حقارق متباينه . و لذا قالو ا : ان العقل ستنكر ان يقول ان هذا السواد ، اشدمن ذلك الخط . ونيز بايد فهميد كه اختلاف وتباين بشدت وضعف ، وغناوفقر اتم المحاي تباين است ، چون عليت درسنخ وجوداست ، و وجود ازسنخ معانی ومفاهیم کلیه نمی باشد ، ناچار مراتب وجودی ، جهت جامع جنسی و نوعي ندارند ودر بسيط حقيقي بخصوص ابسط البسايط كه وجو دباشد، تخالف جنسي و موعی و تمایز فصلی و صوری ، و تخالف و تغایر مقداری و مادی و جود ندارد ، و در بسيطخارجي وعقلي ، جهت اشتر اك و امتياز بيك اصل و احد بر مي گر دد ، وشي، بتمام ذات ، وهویت سیط ، کهحقیقت وجو دباشد ، چون صرفاست و صرف شیء ، تمایز وتعدد برنمی دارد ، قهراً بنظر دقیق ، افراد ندارد ، واگر خوب دقت شود ، دارای مراتب نیزنیست ، بلکه واحدشخصیاست وازناحیه تجلیات درمظاهر ، تشکیك و تفنن درتجلي يذيرد . بناير مسلك اتباع متألهان ازحكما ، وجود درحال بساطت و مبر ابودن از قبول افراد ، تعدد بحسب مراتبرا داراست وهر مرتبهی ، مبدء و مقوم مادون ، ومعلول ومتقوم بهمافوق خود مي اشد وبنابر اين مشرب بامبدة تجلي داراي وحدت نيستند وتكثر حقيقي است ، ومعلول بجهت كمال درعلت متحقق وعلت مقام تمام معلول ، ومعلول مرتبه المحطاط ياتنزل علت است وجون وحدت سنخدر مراتب محفوظاست ، جهتاختلاف واتحاد اگر متميز ومتغا رياشد ، تركيب درسنخ واحد واصل فاردلازمآيد.

ومماقررناطهروجه ماذهباليهاهلالتحقيقومنهم العلامة المؤلف (رض) بقولهم: و لو لا السنخية والمناسبة التامة والمعلول لجاز صدور كل شيء عن كل شيء. جمعى خيال كرده اند سنخيت ناقض اصل عليت ومعلوليت است. ندانسته اندكه جهت قاهريت

وخالقیت وغنامذاتی ، عین صمیم ذات و نحوهٔ وجود وصریح وجودحق، و مقهوریت و فقر شراشر وجود مخلوقات رافراگرفته و نیز ندانسته اند که تباین ذاتی ، منشأ عدم ارتباط بین حق و خلق است ، متباینات بالذات ، در عرض یکدیگر قر اردارند و معالیل امکانیه ، در طول و اجب ، و اصل ذات آنها متأخر و محتاج بحق اول است .

چون حق بسیط بتمامذات و هویت ، و حقیقت معترا از کاف تراکیب ، مبدء صدور خلق است ، و در حق اول جهتی دون جهتی و جود ندارد ، و ذات نامتناهی ، و جود غیر محدود و علم و قدرت و ارادهٔ غیر متناهی است و بصریح ذات متجلی در خلایت است و جهت ذات اگر مبدء تجلی باشد ، بحسب نحوهٔ و جود فیاض و جود است ، لذا فیض صادر از او نیز بسیط و مبرا از ترکیب و معر از نقایص است و نور صرف است ، مگر ترکیب مبرا از حد لازم تشأن حق ، لذا از وی صادر نشود مگرشیء و احد عام منسط در کافهٔ حقایق و جودی .

بهمین ملاحظه ، محقق فیض دراصل ۱۳ (باب پنجم ص ٦٥) گفته است : بسیط غیر مرکب ، و و جو د صرف حقیقی ، نشاید مبدء دوشی، شود که آن دوشیء در عرض هم واقع باشند . چه آنکه ذات حق مبده و جو داست بدون لحاظ امری زائد و شرطی متأخر از ذات حق . چه آنکه اگر مبده شی و باملاحظهٔ امری زائد بر ذات مثل اراده و علم وقدرت و اختیار زائد بر اصل ذات ، علت امری شود ، ذات متصف بعلیت نمی باشد ، نقل کلام می شود در نحوه استناد صفات زائد ، بذات و بالأخره جهت علیت باید بامری برگردد که بحسب خارج و ذهن تغایر نداشته باشند . صدور دو معلول در عرض یکدیگر ، مستلزم تکثر در ذات علت ، و انقسام ذات ، بجهات متعدد و حصول ترکیب و و جود جهتی دون جهتی در مبده بسیط صرف و و احد غیر قابل تعدد و تکثر است . و از آنجایی که اصل و جو د علت بتمام هویت در معلول متجلی است ، معلول امری غیر نفس ظهور و تجلی و تشأن علت نمی باشد ، و این همان معنای اضافهٔ علت است در مقام خلق و ایجاد که طرف اضافه را خود بو جو دمی آورد ، و نفس فیض صادر از حق ، باعتبار اضافهٔ بحق ایجاد و اشر اق و از جهت انتساب این فیض بعلول مفاض از حق ، باعتبار اضافهٔ بعتی ایجاد و اشر اق و از جهت انتساب این فیض بعلول مفاض از حق ، باعتبار اضافهٔ بعتی ایجاد و اشر اق و از جهت انتساب این فیض بعلول مفاض از حق ، باعتبار اضافهٔ بعتی ایجاد و اشر اق و از جهت انتساب این فیض بعلول مفاض

وجوب ووجود وظهوراست ، يعنى ظهورحق درصورت خلق وايجاد خلق ازمقامعلم بدعين لذا گويند اضافة اشراقيحق ، امرى مصدرى قايم بدوطرف نيست نظير اضافات متحقق درمقولات عرضى كه تحقق آنها مستلزم تكرر نسبتاست ، بهمين لحاظ مؤلف در (وصل ٤) گويد: ازلفظ صدور ، نبايد امراضافى قايم باطراف اضافه توهمشود، لازم ايجاب وايجاد همان وجودمناسبت تامة بين علت ومعلول است كه اين مناسبت قبل از وجود خارجى معلول درعلت باحاظ ضرورت وجود وجوبسابق برمعلول ، ودر وجودمعلول ، عين وجود معلول است كه بآن وجوب لاحق هماطلاق كرده اند وازباب وجود همين مناسبت تامه است كه اهل تحقيق گفته اند از علت بسيط تام البساطه ، صادر نشود مگر معلول بسيط واحد كه تكثر حاصل در آن ، همان تأخر ازمقام ضرورت ازلية واجبى است و هر معلول متكثر الوجود ، صادر است ازعلت مركب ازدوجهت مختلف .

اصل (۱٤) اصول المعارف مشتمل است براین اصل مهم که معلول و احد شخصی، قبول صدور از دوعلت مستقل الوجود و دوفاعل متباین را ننماید . بعبارت دیگر دو علت مستقل در تأثیر و ایجاد و دومبد، تام التأثیر در افاضهٔ و جو دمعلول ، مبدء معلول و احد نشوند مطلقانه بنحو اجتماع و نه بنحو تبادل ، اعم از تبادل ابتدایی یا تعاقبی.

برای آنکه بافرض لزوم سنخیت تامه بین علت و معلول، و و جوب تحقق معلول در مقام علت بنحوی تام تر از و جود خارجی که باین لحاظ مقتضی و جود معلول و اقع شود و بآن تعین و تشخص بخشد ، چنین حقیقتی قبول تعدد و تکثر ننماید چه آنکه تحقق دوشی، فرع بر تمایز و جودی است ، دوشی، متماثل من جمیع الجهات ، نه و جود خارجی پذیرند و نه بفرض تحقق ، معلول آنها متعدد ، شود . چه آنکه فرض آنست که این دوشی، از لحاظ صلاحیت جهت ایجاد علت عین یکدیگرند .

صدور معلول واحد شخصی یانوعی ازدوعلت تامه ، مستلزم عدم تمایز بین دو علت است و نیز معلول صادر ازدوعلت ، اگر خصوصیت موجود در دوعلت ، شرط تحقق معلولاست ، یکی از این دو، علت تامه نیست بل که مجموعاً علت صدور معلولند،

ویا آنکه جهت موجود دریکی از این مبده صدور معلول است ، دیگری مبده تأثیر نخواهد بود . اماواحد جنسی از آنجایی مبهماست بواسطه ضعف وحدت وابهام خاص به متعدد مستند می شود ، مثل حرارت حاصل از حرکت و شعاع شمس و آتش و غیر اینها از اشیاء .

اصل (۱۵ ، ص۲۷) دراین مسألهاست که جسم وجسمانیات باعتبار حصول در مواد واستعدادات وانغمار در هیولا وفقدان صریحذات ومتشابك بودن بأعدام، علت فاعلی امری نمی شود ، واز آنجایی که جسم دارای اجزای مقداریه است و تفرق در اجزاء نحوهٔ وجود آن می باشد و نیز از لحاظ تقوم بماده ، چه بحسب تمام وجود ، و چه بحسب اجزاه وجودی و از باب آنکه شیء غیر مجرد فاقد صریحذات وغیر واجد تمامیت هویت امری عدمی است ، مبده صدور امری نمی شود، وصور تجسمانی متقوم بماده در اصل وجود ، در مقام ایجاد نیز باید بماده متکی باشد ، وشیء مبده صدور شی دیگر باید قائم بذات باشد نه متقوم و متحصل بامری عدمی . بهمین جهت تأثیر و تأثر در انوار جسمانی ، بوضع محتاج است ، در حالتی که معلول باید بحسب اصل ذات متر شح از علت شود ، و احتیاج وضع منافات باصدور معلول از علت دارد ، چه آنکه علت مبده هویت معلول و منشأ خروجشی، از کتم عدم بوجود است .

شیء مجرد بحسب ذات ومادی بحسب تأثیر و تأثر ، مثل نفوسنیز ، مبده ایجاد و منشأ صدورشیء دیگر نمی شود ، چه آنکه ماده ، شرط تأثیر موجود مادی بحسب فعل است ، و موجود مادی نمی شود مبده اثر شود در امر دیگر بنحو اطلاق ، چه آنکه و ضع و محاذات شرط تأثیر و تأثیر در مادیاتست .

مراد ازوساطت وضع درتأثیر و تأثر ، وضع مطاق نیست ، بل که شی متأثر در غیر باید بامنفعل از خود دارای وضع خاص باشد ، ودر مفارقات و مجردات وضع موجود نمی باشد ، و اگر قوهٔ جسمانی درشی مجرد یا معدوم مؤثر و اقعشود ، لازم آید که وجود ماده ، یعنی تقوم آن بماده لغوو عبث باشد ، و حال آنکه قوام بماده ، یا استغناء شی و ازماده ، نحوهٔ و جودشی است ، و وقوع هر و جودی در مرتبه یی از مراتب

هستی ، ذاتی آن شیء باعتبار تعینخاص محصوب می آید . اماشی، مجرد ، چون نسبت وجود آن بهمه مواد و مستعدات ، متساوی است ، و احاطه برهمه موجودات واقع در مواددارد و قرب و بعداو نسبت به اشیاء و اقع در عالم ماده ، مختلف نمی باشد، در مواد مستعده بدون لحاظ وضع اثر می گذارد ، و حقایق متقوم باوضاع و جهات و اشیاء قابل اشار تحسیت ، نسبت بمجردات ، مجرد از وضعند ، و چون مجرد محیط است بموجودات مادیه ، و از طرفی صور مادی ، بحسب نفس ذات منفعل از مجرد است ، در مقام تأثر و قبول فیض ، محتاج بتوسط وضع نیست کما اینکه در مقام تأثیر در غیر مجرد ، و یا تأثر از غیر مجرد محتاج به توسیط ماده است .

اما فاعلیت نفس نسبت بصور موجود درباطن اتخویش ، از قبیل ایجاد صور خیالی وعقلانی ، نفس اگر چه در این مقامات بواسطهٔ اعداد حاصل از حواس ، خلاق صور است در غیب وجود ، ولی بحول وقوه بل که به اتصال و اتحاد باعقل مجرد صرف سمت خلاقیت، پیدامی کند و در مقام مبدئیت از برای صور باطنی متکی بمواد نمی باشد . و ان سئلت الحق در عالم ماده ، از موجودات قائم بمواد ، فعل و تأثیر ساخته نیست ، و جسمانیات فقط ، در جهت اعداد مدخلیت دارند ، نه در جهات مرتبط بایجاد ، و فاعل در اصطلاح حکیم الهی ، امور مجرده و با صطلاح خواص از متألهان ، عقول نیز ، مبده اعداد و واسطه و زمینه اند از برای افاضهٔ وجود ، و موجد حقیقی حق اول است (و لاحول و لاقوة ، الا بالله) .

لذا بهمنيار گويد: ليس لما بالقوة مدخلية في افاضة الوجود .

وديكران گفتهاند: لامؤثر في الوجود، الاالله .

اصل ۱٦ (ص ٦٩ ، باب پنجم) دراین اصل مهم است که شیء واحد از جهت واحد نشود که فاعل و قابل باشد و جهت فعل و قبول در یك شیء واحد ، واقع نشود ، چه آنکه قابل از آنجهت که قابل است فاقد کمال است و فاعل از آنجهت که مبدء فعل است ، واجد کمال این فعل است ، واتحاد این دوجهت ، ملازم است بااتحاد جهت فقدان و وجدان و بالضروره باطل است .

شیء اگر واجد کمالی باشد بطرف نیل و وجدان آن نمیرد ، بل که طالب کمال مفقود دیگری است که متحرك است ، وشیء فاقد کمال ، طالب آن وبالضرورة متحرك بطرف آن است لذا باید مفیض کمال مبرا از استعداد و ماده باشد و در موجودات مادی و متحرك اتحاد جهت قبول و انفعال وجهت فعل و ایجاد بالضرورة محال است و قیام (فیه) و (عنه) در بسایط و احداست و نیز در مبدئیت ماهیات نسبت بلوازم خود ، از باب آنکه در این قسم از اتصاف ، صرف اتصاف در بین است نهول و انفعال حقیقی ، اجتماع فعل و قوه ، و اتحاد جهت فعل و انفعال درواقع لازم نمی آید و از همین باباست نزد حکمای مشائیه ، قائلان بار تسام صور علمی در فات حق ، چه آنکه حق بسیط از همه جهات است و از آنجایی که در بسایط قیام رفیه) و (عنه) و احداست لازم نمیآید که ذات حق از جهت مصدریت نسبت باین صور فاعل و از جهت اتصاف باین صور علمی و قبول این صور ادراکی قابل باشد مور فاعل و از جهت اتصاف باین صور علمی و قبول این صور ادراکی قابل باشد لذا میرداناد و تلمیذ اعظم او صدر الحکما اشکال شیخ اشراق و خواجه طوسی را برصور ارتسامی ، غیر وارد میدانند .

#### \* \* \*

اصل ۱۷ ، از باب ٥ ، در مبحث غایات است و تحقیق این اصل اساس که فعل از فاعل بدون غرض و غایت صادر نمیشود و در فواعل طبیعی نیز هرحر کتی غایت و هرجنبش، مقصود و هرمتحر کی متوجه جهتی است که غایت آن می اشد و به نیل باین مقصود ، کامل می شود، در همین باب بیان شده است که غایت بطور مطلق، متمم فاعلیت فاعل نمی باشد ، وشی به غنی بالذات که غایت جمیع اشیاء و کعبهٔ مقصود کافتهٔ انیات است مصدر فعل و مبدء ایجاد نمیشود مگر آنکه تجلی و ظهور او در حقایق امکانی بغایتی و غرض معلل باشد ، اگر چه فاعل مبدء فعل و غرض متر تب برفعل بیك وجود ، موجود باشند .

هرفاعل مصدر فعل بواسطهٔ غرض مترتب برفعل ، مبدء فعل است ، وحصول این غرض برعدم تحقق آن مسلماً رجحان دارد ، این رجحان و اولویت (اولویت

صدور فعل از عدم صدور آن) بحسب موارد متعدد و متنوعاست . گاهی غرض از فعل اکمال غیر یا نفی فقر از غیر ویارسانیدن نفی بهاوست و درصورت تساوی وجود و عدم غرض نسبت بصدور فعل از فاعل ، انقداح اراده ایجاد در فاعل محال است چه آنکه ممکن بدون مرجم موجود نمیشود و ترجیح بالامرجم مثل ترجمت بالامرجم باطل است ترجیح بالامرجم راجع بفاعل و علت و ترجمت بالامرجم و اگر بعملول ، حصول فعل بدون رجحان اگر بعفاعل نسبت داده شود ، ترجیح و اگر بقابل و ممکن نسبت داده شود ، ترجیح و اگر بقابل و ممکن نسبت داده شود ، ترجمت است .

صدور فعل از فواعل مادیه و مصادر واقع درعالم حرکات و متحرکات ، معلل باغراض موجب کمال فاعل و حصول فعل از عقول مجرده ، ناشی از تشبه ملائکه بحق مطلق مبده کافهٔ خیرات ، وصدور فعل از مبده اعلی ، معلل بذات کروبی صفات فیاض علی الاطلاق و ناشی از ظهور ذات للذات و شهود ذات، خویش را در ملابس اسماء و صفات اولاً ، و شهود خود در مرایی آفاق و انفس ومجالی ممکنات و بالأخره غایت ایجاد باعتباری ، ذات مطلق متصف بکافهٔ صفات کمالیه ، و باعتباری حصول کمال جلاء و استجلاء است ، ظهور ذات و شهود اصل کمال در امالکتاب و مقام احدیت و واحدیت و اظهار اصل وجود در جلباب حقیقت محمدیه در مقام ظهور فعلی چه آنکه تعین احدیت و واحدیت باعتباری همان حقیقت محمدیه محمدیه است .

نظری کردبهبیند بجهان، قامتخویش خیمه در مزرعهٔ آب و گل آدم زد هرفاعل مبدء فعل جهت، حصول غرض و تحصیل مقصود و غایت ، ناچارغرض امری اشرف و اعلیاست لذا در مادون غرض حاصل نمیشود و علت بمعلول خود کامل نمیگردد و آنچه که فاعل را وادار بفعل نماید و فاعل برای آن بحرکت درآید ، لابد امری اعلی و بالاخره مقصود اولی از قصد است . لذا اهل معرفت اتفاق دارند که : العالی لایریدالسافل ولا یستکمل به . (اصل ۱۸ ، وصل ۲ ص

غایت دارای اقسامی است ، غایت متر تب برشی، بالذات و غرض متر تب برشی، بالعرض ، غایت عرضی منقسم میشود بهضروری و غیر ضروری .

# \* \* \*

یکی از مباحث مهم در مسألهٔ علت و معلول آنست که هرعلت فاعلی مبذه صدور معلولی است که این معلول از غایت جدا نمیباشد و هرممکنی بدون علت موجود نمی گردد و هرعلتی بدون غرض مبده صدور فعل نمیشود و ممکن مادامی که جمیع انحاه عدم آن سد نشود . بنحوی که وجودش واجب و عدم آن ممتنع گردد ، و بدحد ضرورت نرسد و وجود آن نسبت بعدم راجح نشود ، موجود نخواهد شد ، لذا عبث نیز دارای غایت است ، و لازم نیست غرض در جمیع موارد ، غایت عقلی باشد ، و غایت متر تب برهر فعلی ، مناسب است بافاعل مبده صدور فعل ، و مبده عبث امری عقلی نمیباشد و معذلك هر فعلی نسبت بفاعل خیر و هیر غرضی نسبت بهفعل و فاعل متعلق باین غرض ملایم و غیر منافی آن است و مسلم است که فعل باید امری ملایم باذات فاعل باشد تا از فاعل صادر شود (فکل فعل نفسانی فلشوق مع تخیثل، وان لم یکن ذلك التخیل ثابتاً ...) .

#### \* \* \*

از آنجایی برخی از افعال عبث و بعضی از حرکات برسبیل جزاف صادر شوند و نیز در مواردی این شبهه پیش آمده است که افاعیلی از فاعل بدون رجحان ، صادر شده است و نیز بعضی از قدما خیال کرده اند که عالم وجود (عالم ماده) بر سبیل اتفاق حاصل شده است و این مقصود را به صور متعدد ذکر کرده اند ، ناچار باید این مطلب را توضیح داد . این مبحث را آخوند فیض بنحو تلخیص از کتب ملاصدرا استاد عظیم الشأن خود ، در این رساله ذکر کرده است و نگارنده برای رفع انهام از عبارات مذکور ، باکمال اختصار ، بدون آنکه دقیقه یی در این بحث مهم فوت شود ، بیان مینماید .

آنچه بایددراین مقام ذکر شود چند مطلب!ست : یکی بیان غایت در حصول

صور و فعلیات در مواد و استعدادات موجود در عالم ماده و اثبات غایت درحرکات و استحالات غیر متناهی در عالم زمان و حرکت باعتبار سلسلهٔ عرضیه و تحقیق این معنی که تعاقب صور و فعلیات برمواد باعتبار امتداد زمانی بااینکه تناهی ندارد، دارای غایتاست و نیز اعتبار غایت در صور بحسب سلسلهٔ طولیه و تقریر حق در این بحث از جهات مختلف و اصولا تحقیق تام در فواعل غائیه از عالی ترین و غامض ترین مسائل حکمت الهی است.

مسألهٔ دوم دفع شبهات اشاعره یعنی جهال و معطلهٔ دوران اسلامی و همفکران آنها از معطلهٔ دوران قبل از اسلام از اخوان شیاطین . و مطلب سوم در بیان عقیده قائلان باتفاق و ابطال عقاید آنان و اثبات آنکه قول باتفاق مطلقاً باطل است و محال است که شیء بدون فاعل مرجح و غایت وجودی موجود شود . مبحث چهارم نفی عبث و بیان این حقیقت که هرفعل ارادی برمبادی متعدد مستند است که یکی از آنها اراده است و بعد از حصول اراده نفس از طریق قوهٔ مباشر حرکت که از قوای جسمانی بدنی حیوان محسوب میشود فعل خودرا اظهار مینماید . مبدء قبل از اراده شوق است که بعد از تأکث اراده میشود، و یا آنکه اراده اجماع نفس وشوق مقدم بر اجماع است و شوق از فکر و تخیثل و تصور فعل و تخیل غایت متر تب بر آن حاصل میشود چه آنکه تصور فعل ملایم باطبع فاعل باوجود رجحان تام سببحصول شوق میگردد .

بحث در غایت کائنات وصور لاحق برموارد برسبیال دوام و حصول صور متعدد و متکثر از معادن و نباتات و حیوانات ، از دوراه متصوراست یکی از طریق سلاسل طولی و تقریر این اصل مهم که هرنوع متحصل در عالم مواد دارای افرادی است که این افراد از جهت قوه و استعداد و صورت و فعلیت موجود شدهاند و از آنجایی مادهٔ جسمانی قابل صوراست و صور حاصل از حرکت ، جهت فعلیت ماده محسوب میشود ، و از آنجایی که فاعل و قابل نمیشود بیك وجود موجود باشند،

ماده در مقام خروج از قوه بهفعلیت ، محتاجاست بهامری غیر جسمانی و فاعل صور فهراً باید ازماده وجسم مجرد باشد و ناچار مخرج مواد واستعدادات بفعل موجود عقلانی است و عقل از باب تشبّه بمبده وجود محرك مواد واستعدادات وسبب خروج قوای مادی بفعلیات و مبده تحصّل صوراست .

اما حصول صور باعتبار سلسلهٔ عرضی ، از این باب است که هر صورتی از باب آنکه موجود مادی و صورت جسمانی بدون سبق قوه و استعداد حاصل نشود ، باید در ماده مستعد حاصل شود ، و سبب حصول استعداد امور متعدداست ، از قبیل تابش شعاع شمس و حصول اعتــدال بين عناصر مبدء مركبات و بالاخره هرمبدء تأثير جسمانی نیز بحسب فعلیت ذات و آثار توقف برامور کثیر میی دارد که مبدء اصلی حصول فعلیات ، اصل حرکت و سیلان حاصل در جوهر طبیعت عالم ماده است که براین حرکت جوهری ذاتی مترتب میشود حرکات عرضی و از طریق حرکتذاتی ساری در جوهر طبیعت و حرکات عرضی لازم هر فرد از صور متحرك ، افراد انواع متكثر حاصل میشود و از راه دوام این حركات ، انواع در ضمن تحصل افرادیاقی میمانند و علت بقای نوع در افراد طبایع ، ماده ، و حرکات مترتب بر مواد افراد است و از ناحیهٔ تعاقب افراد متر تب بر مواد و استعدادات ، انواع محفوظ میمانند. بنابر این عدم تناهی غایات متر تب بر صور غیر متناهی مقدمهاست از برای حصول غایت متناهی که حفظ نوع باشد درضمن حصول صور غیر متناهی یکی از این دو، غایت بالعرض و امری غیر متناهی و دیگری متناهی ، وغایت بالذات است ، وباین غایت غیر متناهی از آنجهت غایت بالعرض گویند که مقدمهٔ بقاء نوعاست وازباب آنکه حفظ نوع بدون آن متصور نميباشد ، غايت ضروري نيز آن اطلاق کر دهاند، چه آنكه ضرورت و لزوم و بالأخره وجوب آن ، علت بقيا و حفظ نوع ياانواع ميىاشد .

در برخی از احیان غایت مترتب برفعل ، خیر حقیقی نیست ولی فعل خالی از مصاحت و خیریت نمیباشد در این قبیل از موارد فعل را عبث نامیده اند در حالتی که نسبت بمیده صدور فعل ، فعل عبث محسوب نمیشود و بحسب قوهٔ حیوانی لذین و مطبوعاست و چهبسا از برای انسان باعتبار قوهٔ حیوانی خیر حقیقی محسوب شود لذا گویند «فاللاعب باللحیة والنائم والساهی لایخلو فعلهم عنباعث شوقی…» این باعث شوقی گاهی ناشی از عادت است مثل بازی با لحیه ویامنشأ آن انضجار از حالتی است که انتقال از آن حالت، بحالت دیگر یااراده انتقال از مکانی بمکان دیگر مطلوب قوه خیالی حیوانی است اگرچه مطلوب و مراد و مبده شوق قوهٔ انسانی و نفس ناشی نباشد، بنابر این نسبت به مبده نطقی اگر فعلی عبث باشد، بمبده تخیش حیوانی کدمبده حقیقی فعل است تر تب از قصد و اراده و در نتیجه ضروری است نه عبث .

بهمینمناسبت گویند: «فان کل فعل نفسانی فلشوق مع تخیل، وانلمیکنذلك التخیال ثابتاً، فلم یکن مشعوراً به، فانالتخیل غیرالشعور به...» لذا برخی ازافعال مستنداست بعادت حاصل ازتکرر فعل و ناشیاست از حصول مبدء حاصل درنفس و راسخ درقوهٔ ادراکی واراده جبلتی کهاز اب استحکام ملکه و اراده کامن درنفس جدبسا غیراختیاری واحیاناً عبث محسوبشود باین معنا کهغایت تفصیلی نداشته باشد درحالتی حدوث اراده تفصیلی و تصور اجزای فعل وجرزیات عمل مانعاز تحقق فعل و تر تشب غایت برفعلاست و هرغایتی متر تباست براراده یامبده مناسب آن فعل بهمین احاظ درافعالی که جزاف و یافعل عبث بنظر می آید مبده فکری وجود ندارد ولی فکر مبده عبث محسوب نمی شود تامبده آن محسوب شود ولی در این فعل مسلماً غایت خیالی و مبده تخیالی لازم نفس جزئی حیوانی وقوهٔ شهری که علت اصلی فعل گزاف و عبث می باشند موجوداست هم مبده غیر فکری و هم غایت خیالی خاص نفس حیوانی موجود و متحقق است .

هیچ قعلی بدون مبدء وفعل وبدون غایت وجودخارجی ندارد ولی مبدءفعل گاهی نفس تخیال است وخیال مبدء شوق میگردد، وگاهی تخیل باطبیعت ومزاج یا با خالق وعادت وملکهٔ نفسانی بدون رویه و فکر تفصیلی منشأ فعل می شود باین لحاظ فعل منقسم می شود بجزاف و فعل ناشی ازعادت و فعل طبیعی و ناشی ازقصد ضروری. درجمیع این موارد فعل بدون غایت و غرض حاصل نشده است ، افعال حاصل از کودك در عالم فکر کودك باعتبار مقایسه با فکر و تعقیل موجود در انسان کامل، عبث و بی نتیجه بحساب می آید ولی باحاظ فکر و خیال جزئی لازم نفس حیوانی و مبده فکر و خیال خاص عالم کودك ، فعلی مناسب و ملایم با طبع مبده این فعل است .

واعلم ان في المقام شكوكاً صعبة: منها، شبهة البخت والإتفاق:

\* \* \*

اما ابطال عقیدهٔ قائلان بهاتفاق، بایددانست که اتفاق یعنی تحقق اشیاء برسبیل صدفه و بخت و اتفاق چندمعنا دارد، یکی اینکه چیزی بدون فاعل مرجتے و بدون غایت موجود شود و دیگر آنکه موجودی نادر و اقلتی الوجود که تحقق و وقو برسبیل تصادف باشد و دیگر آنکه امری دارای فاعل باشد ولی غایت نداشته باشد و مبدأ فعل بدون غایت مترتب بر فعل مبدأ فعل و اقعشود .

تقریر اشکال یاشبههٔ قائلان به بعنت و اتفاق از این قرار است که یك سلسله از اموری را مشاهده می کنیم که سبب و علت ندارند و از امور اتفاقیه باید محسوب شوند (لا سبب لها یتأدی الیها لتکون هذه غایة – ای بلا علته فاعلیه و غائبه او بلا غایه) مثل کسی که چاهی را حفر کند برای رسیدن به آب حمثلاً - و با گنجی مواجه شود و این ابداً علم بآن نداشته است تا آنکه برای تحصیل آن به حفر چاه مشغول شود و این برخورد به گنج مثلاً دارای سبب و علت مخصوص بخود نمی باشد چه آنکه حافر بیئر نه علت طبیعی و نه علت قسری و نه سبب ارادی این امراست و فعل ارادی چاه کن مثلاً برای بدست آوردن گنج نبوده است بل که برای امردیگر منشأ این عمل خاص و اقع گردیده است. بنابر این برخورد به گنج از افاعیلی است که دارای علت و سبب نیست

وباید از امور اتفاقی وحاصل ازناحیهٔ بخت محسوب شود. از این جا ظاهر می شود که: لایجب ان یکون لکل فعل حادث علة، وان یکون کل مایتجدد او یتحصل غاید لغعل – شیخ در کتاب طبیعی شفا گفته! ست: ان جماعة من الأوایل، عظموا – امر البخت والإتفاق والإتفاق (۱) جداً، ففرقة کذیمقر اطیس و شیعته جعلوا کون العالم بالبخت والاتفاق وانکروا – ان یکون له صانع اصلاً. عقیده اتباع ذیمقر اطیس آنست که مبادی اجرام ریز غیر قابل تجزیه به اجز اء اند و ازناحیهٔ سختی و سفتی و کوچکی، اجرام ومبادی صور طبیعی غیر قابل تقسیم می اشند و دیگر آنکه این اجزاء بحسب عدد تناهی ندارند و در خیلاً نامتناهی پر اکنده اند و اصول اجرام بحسب ذات جواهر متفاکل و بحسب شکل و صورت اختلاف دارند و بطور دوام در فضای خالی حرکت اجزاء بر صورت و شکل و هیأت خاص می گردد و از این اجسام مجتمعه عالم طبع و اجزاء بر صورت و شکل و هیأت خاص می گردد و از این اجسام مجتمعه عالم طبع و طبیعت حاصل می شود و غیر از این عالم و دنیای ما، عوالم دیگری به مین صورت و جود دارد. و این جماعت معتقد شده اند که امور جزئی و طبایع کائنه مانندانسان و حیوان و نبات بحسب اتفاق حاصل نبامده اند و اصول آن مبتنی بر اتفاق است. انباذقلس و و نبات بحسب اتفاق حاصل نبامده اند و اصول آن مبتنی بر اتفاق است. انباذقلس و جماعتی بتمام هویت کائنه ماندانسان متکونة و نبات بحسب اتفاق حاصل نبامده اند و اصول آن مبتنی بر اتفاق است. انباذقلس و جماعتی بتمام هویت کائنات را اتفاقی نمی دانند – لکنتهم جعلواالکائنات متکونة

1- مثل اینکه بخت اخص از اتفاقاست - فانه انما یقال حقیقة لما یؤدی الی شیء یعتدبه ومبدئه ارادة من مختاری الناطقین، وسعادة البخت انیؤدی الی غایة محمودة، وشقاوته انیؤدی الی غایة ملمومة ، فان استعمال السعید والشقی فی غیر الناطقین کان مجازا ، واما مامبدئه طبیعة (یعنی مبدء آن شخص عاقل صاحب اختیار و اراده نباشد مثل حدوث حرارت از آتش - مثلاً - قائل به بخت واتفاق آن را حاصل از طبیعت به خودی خود (بدون آنکه غایت عقلانی داشته باشد) دانند ، درصورتی که اتفاق اعم از بخت باشد هرامر حاصل از اتفاق حاصل برسبیل بخت نمی باشد ، و هرشیء حاصل بدون علت و سبب که امری قابل اعتا و مفید و مورد رغبت واقع شود بخت است و امری که برای مصادف آن قابل توجه نباشد اتفاقی محسوب میشود ولی حصول آن برسبیل بخت نمی باشد .

عن المبادى الأسطقسية بالاتفاق فما اتفق ان كانت هيئة اجتماعية على نمط يصلح للبقاء والنسل بقى ونسل وما اتفق ان لم يكن كذلك لم ينسل .

جمعی دیگر اعتقاددارند کهامور اتفاقی دارای علت وسبب می اشند و هیسچ امری موجود بدون علت ایست ولی نفس بخت و اتفاق را از علل و اسباب اشیاء حادث می دانند و آن را از اسباب مستور و پنهان و حقیقتی باطن و غیرق ابل ادراك عقلانی و ازموجبات قرب بحق می دانند. و بالأخره برخی از قائلان باین عقیده احل البخت محل الشیء الذی یتقرب الیه و الی الله بعبادته فبنی له هیکل و اتخذ باسمه صسم یعبد ... از شبههٔ اتفاق (اتفاق باین معنی که تأدی سبب الی المسبت دائمی و اکثری ناشد و سبب و غایت هردو امری اتفاقی باشند) (۱) باید با ذکر و تمهید مقدمات جو ابداد بنحوی که برای احدی شبههای باقی نماند .

اموری که درعالم طبیعت بوجود می آیند و اسباب و مسبباتی که در نظام وجودی حاصل می شوند و یا مبدء تأثیر و منشأ تأثیر و اقع می گردند برخی اموری دائمی محسوب می شوند یعنی ترتب مسبب بسر سبب همیشگی است و تخاشف پذیر نمی باشد مانند حرارت مترتب بر آتش و روشنایی حاصل از جسم نورانی. برخی از امور و بعضی از اسباب و مسببات اکثری اند نه دائمی (مثل النار فی اکثر الأمر تحرق الحطب اذا لاقته و ان الخارج من بیته الی بستانه فی اکثر الأمر یصل الیه و اکثری نیز دائمی است درصورتی که مانعی دربین موجود نشود و فرق آن بادائمی و جود مانع و عدم آن است).

وبعضى ازامور نهبرسبیل دائم ونهبرسبیل اکثریاست. مابیان کردیم کهاکثری بالحاظ فقدان مانع ویا وجود مانع ازدائمی جدا میشود واین برای آنست ک

ا بااین ملاحظه کثیری از جوابهایی که در مقام دفع و ذب اشکال اتفاق گفته شده است تمام نیست وقول حق یعنی جواب از شبهه بنجوی که بااصل اشکال بیارتباط نباشد مفصل بیان می شود .

درعالم ماده وطبیعت وجود مقتضی علت تامیه نیست وعلت ملازم بامعلول وبالأخره علت تامیهٔ شیء که از آن جدانشود و تخلیف نپذیرد مجموعهٔ وجود مقتضی و تحقق شرایط و فقدان موانعاست – و ان النائم لایعارضه معارض و ان لأکثری یعارضه و ان الأکثری بشرط رفع المانع و اماطة المعارض یکون دائماً – این اصل در امور طبیعی وموجود!ت مبادی افعال طبیعیه امری ظاهر و هویداست و در امور ارادی و افاعیلی که از فواعل مختار صادر می شود بامختصر تأمیل و تجزیه و تحلیل نیز جاری است و فعل اختیاری مسبوق است به امور و جهات متعدد که هر کدام در جای خود تأثیر در علیت علیت علت دارد و مجموعهٔ این امور، علت تامیهٔ فعل اختیاری محسوب می شوندو فقدان یکی از آنها که جزء علت بحساب آید، علت را از علیت تامیه خارج نماید .

بنابراین درافاعیل اختیاری که فعل مبادی مختلف دارد درصورت وجود تمام مبادی ورفع کلیهٔ موانع وحصول علت تامیه، تحقق فعل حتمی و ازافعال دائمی شمرده می شود. اموری که نه دائمی باشند و نه اکتری یااتی محسوب شوند و یا مساوی ، اقلی مثل حصول و تکوین انگشت ششم در انسان و یا انصراف فاعل ارادی از فعل ، در صورتی که فاعل بطور دائمی و اکثری روی مصلحت زندگی مبده فعل خود باشد و بطور نادر ، یعنی گاهی از فعل خود منصرف شود ، و تساوی مثل قیام و قعود مثلاً نسبت به انسان بحث در این امر و صحبت در این مسأله است که آیا (ما یکون علی الأقل و الأقلی فقط) از مصادیق اتفاق است و یا آنکه (ما یکون بالتساوی ایضاً یکون من الإتفاق و الدخت) ؟

الله جمال المحققين در حواشى جماليه و نيز در تعليقات برشفا كويد: ان التساوى الذى راوا \_ انه لا يسند فى محاوراتهم الى البخت هو مااذا تساوى بالنسبة الى سبب ولكن صار اكثريا بضميمة سبب آخر كالارادة فى الامثلة التى ذكرها وعدم اسنادهم الى البخت فيها بعد اعتبار تلك الضميمة وح لم يكن متساويا ، واما بدون اعتبارها وملاحظة السبب الذى لا يكون عنده دائما ولا اكثريا لا اكثريا بل متساويا ، فيصح فيه الاسناد الى البخت محاوراتهم فالمتأخرون غفلوا عن اعتبار الضميمة واتفقوا الى مجرد السبب الذى يتساوى عنده ، ولما

والذى رسم لهم هذاالمنهج يعنى ارسطو، اشترط ان لايكون دائماً ولااكثر – و حكماى اسلامى اموراتفاقى را به امور اقلتى اختصاص داده اند نه امور متساويه . براى آنكه اكل و شرب و قيام ومشى ونقيايض اين امور ، از امور متساويمه هستند و اگر كسى بخورد يا بياشامد و يا راه برود و يا قعود اختيار كند احدى نمى گويد صدور اين افاعيل از فواعل اين افعال واقع برسبيل اتفاق يا بخت است .

خلاصة ماذكرهالرئيس فى طبيعيات شفائه والهياته و غيره من اكابرالفن: ان السبب قديكون مستقلاً فى التأثير بذاته غير محتاج الى امر خارج عن ذاته ، دراين صورت حصول سبب دائمى است و تخلق معلول از اين علت محال است . و درمواقعى شىء بحسب نفس ذات مبدء تحصل مسبب نيست بلكه حصول معلول توقف برامورى دارد كه شرايط و احوال خارج از ذات سبب محسوب مى شوند ومجموع اين امور وسبب مقتضى مبده تحصل مسبب هستند ، در صورتى كه اين امور وشرايط و احوال هميشه با سبب موجود اشند در اين صورت علت تامه مسبب موجود است و ترتشب مسبب براسباب حتمى و دائمى است .

راوا عدم قولهم بالبخت فيه ، زعموا ان ذلك لكون السبب فيه ليس دائميا ولا اكثريا ، وان كان متساويا ؛ فظنوا عدم الصحة فى المتساوى ايضا وليس كذلك بلعدم قولهم انما عنسد الالتفات الى الضميمة التى يخرج بها عن حدالتساوى (الف) .

الف ـ آقاجمال خوانساری فرزند محقق خوانساری آقا حسین «اعلیالله مقامهما» بقسمت طبیعی شفا و تجرید و شرح جدید حواشی مفصل نوشته است · آقاجمال درعلوم نقلی از اساتیدبزرگ و در عقلیات دارای مشرب کلامیاست و یکی از اساتید بزرگ عصر خود محسوب میشود در عقلیات مثل علوم نقلی تدرب کامل ندارد به حدوث وهمی و زمان موهوم قائل شدهاست و دراین باب رساله بی نوشته است و کلمات میرداماد را مورد اشکالات قرار داده و استاد محقق و فقیه نحریر و حکیم علام ملااسماعیل خواجویی به نحو تفصیل از اشکالات او جواب داده است .

واحوالگاهی اکثریاست وعدم حصول آن غیر واقع ونادراست نسبت بحصول آن و یا عدم حصول اکثریاست و یا آنکه حصول شرایط و عدم آن مساوی است در این فروض ترتشب مسبب بر سبب گاهی اکثری است و گاهی اقلی و گاهی متساوی است و در جمیع این صور مسبب بدون علت تامه موجود نگر دیده است و معلول باوجود جمیع شرایط لازم تحقق آن از علت ، محقق شده است و جاهل به سبب قائل به اتفاق است به اسبایی که بالذات مبدأ مسبب میباشند و نیز اسبایی که باشر ایط مبدأ حصول مسبب اند و این شرایط دائمی المحصول است و نیز در مقام حصول این شرایط بطور اکثری ، سبب ذاتی (در مقابل اتفاقی) اطلاق نموده اند و قهراً ترتب مسببات بر اسباب غایات ذاتی محسوب شوند و اما در صورت تساوی و یا حصول اقلی، حصول اسبب بر نفس سبب محتاج بشرایط خارج از ذات سبب که این شرایط اقلی الحصولند بنحو اتفاق است ولی از آنجایی که ممکن تاواجب نشود موجود نمی گردد ، و بالحاظ حصول شرایط اقلی الوجود، سبب و این شرایط اقلی علت تامیهٔ مسبب میباشند .

فالحف مثلاً بالقياس الى العثور الى الكنز لواعتبر مع كونه صادراً عن العارف بوجود الكنز في موضع ينتهى اليه الحفر و مع عدم مانع من الوصول اليه كان سبباً ذاتياً للعثور ، والعثور غاية ذاتية ، واما بالنسبة الى الجاهل بوجود الكنز فالحافر للبئر للماء عند العثور الى الكنز ، فالغاية الذاتية لفعله هو العثور الى الماء ، فالعثور للكنز غاية اتفاقية له ولكن العثور لم يكن بلاعلة .

\* \* \*

ومن الشكوك الصعبة: انه لا يجب ان يكون لكل فعل غاية ، فان من الافعال ماهو عبث وليس له غاية ، اوليس له غاية هي خير او مطنونة خيراً .

محقق طوسى درتجريد فرمايد: المسألةالسادسة في احوال العلة الغائية، والغاية علم بماهيتها لعلية العلقة الفاعلية ومعلولة في وجودها العيني للمعلول.

شيخ درطبيعى شفا گفته است : أما الغاية فهى المعنى الذى لأجله (١) تحصل الصورة فى الماده ، وهو الخير الحقيقى او الخير المظنون ، فان كل تحريك يصدر عن فاعل لابالعرض بل بالذات فانه يروم به ماهو خير بالقياس اليه ، فربما كان بالحقيقة وربما كان بالظن ؛ فانه اما ان يكون كك اويظن به ذلك ظناً .

درقسم الهى شفا گويد: ونعنى بالغائية العلة التى لأجلها يحصل وجود شى، مباين لها... واما الغائية فهى ما لأجله يكون الشى، وقد علمته فيما سلف، وقديكون الغاية فى بعض الأشياء فى نفس الفاعل كالفرح بالغلبة، وقد يكون الغاية فى بعض الأشياء فى شىء غير الفاعل، وذلك تارة فى الموضوع مثل غايات الحركات التى تصدر من روية او طبيعة و تارة فى شىء ثالث كمن يفعل شيئاً ليرضى به فلان ، فيكون رضى فلان غاية خارجة عن الفاعل و القابل ، و ان كان الفرح بذلك الرضى (ايضاً غاية اخرى . ومن الغايات التشبه بشىء و المتشبه به من حيث هو متشوق اليه غاية و التشبه نفسه أيضاً غاية .

بنابربیان شیخ ودیگرمشایخ حکمت، غایتچیزی است که فاعلبرای حصول آن مسدأ و مصدر فعل واقع میشود و قهراً غایت مترتب برفعل فاعل میشود و ناچار متأخر از فعل فاعل است و از طرفی فعل از فاعل صادر نمیشود مگر آنکه فاعل جهت حصول آن مبدأ فعل شود در حالتی که فاعل بدون تصور غایت ، مبدأ فعل نمیشود ، پس ناچار غایت باعتبار تصور و تعقل در عرصهٔ ادر اك فاعل ، متمم فاعلیت فاعل است و فاعل بانضمام تصور غایت فاعل تام فعل خود شود .

شيخ بهمين معنا درقسم طبيعى كتاب شفا تصريح نموده است: «الفاعل من جهة سبب للغاية وكيف لايكون (كك) والفاعل هوالذي يجعل الغاية موجودة،

ا ـ قوله: «لاجله ...» اى لاجل تحصيله لالاجل حصوله اوالاعم ـ فافهم ـ ملااسماعيل اصفهانى .

والغاية من جهة هى سبب للفاعل ، وكيف لايكون – كك) وانما يفعل الفاعل لأجلها والا لما كان يفعل . . . والفاعل علة والا لما كان يفعل . فالغاية تحرك الفاعل الى ان يكون فاعلاً . . . والفاعل علة لصيرورة الغاية غاية ، ولا لمهية الغاية فى نفسها ، ولكن علة لوجود مهية الغاية فى الأعيان ، و فرق بين المهية والوجود كما علمته ، والغاية علة لكون الفاعل فاعلاً فهى علة له فى كونه علة ، وليس الفاعل علة للغاية فى كونها علة . . . »

بهمین معنا محقق طوسی در شرح اشارات و در تجرید تصریح نمودهاست : «... والغایة علة بماهیتها . . . »

دربرخی از موارد غایت حرکت نهایت آن نیز می باشد مثل لقا، حبیب یا غایت حرکت محل قاعل است و دیدار دوست (مثلاً) معلول و مترتب برحرکت نمی باشد، جو اب آنکه مترتب برحرکت نهایت حرکت است و لقاء دوست مترتب بر آن است (۱).

# \* \* \*

کلمات شارحان و مقلدان افکار شیخ در این مسأله مضطرب است محقق شریف (۲) سید شریف جرجانی در حواشی شریفیه و در شرح مواقف گوید: « ... فان قیل انهم یقولون ان الغایة فی افعال الله تعالی انها هی ذاته تعالی وظاهر انها لاتتر تب علی

۱- رجوعشود به حواشی ملاجلال و مماصرنحریر او میرصدر دشتکی ومیرغیات شیرازی وشوارق لاهیجی .

۲\_پابندی او بهمدهب اشاعره دراکثر مباحث عقلی وبال اوست از جمله در مسألهٔ غایت و برخی دیگر از مباحث ربوبی ، اشاعره و حکما هردو از فعل حق غایت را نفی کرده بااین فرق که حکما غایت متمم فاعلیت را نقل نموده اند این جماعت مطلق غایت را و درنتیجه استناد ممکنات و خلق جایزات را الزاماً باید برسبیل جزاف و یا غیر مستند باراده دانند جماعت امامیه در فعل حق وجود حکم و مصالح را حتمی میدانند و اشاعره قائل باین معنی نیستند ، حکما بحکم و مصالح زائد برذات افعال را که مبدأ انبعاث اراده و قصد در حق اول شود انکار کرده اند و الاشاعرة یخالفون الامامیه والحکماء فی هذه الموارد ، غزالی نیز روی ایستادگی در مسلك اشهری واصرار باین مذهب بی اساس ، مطالب سستی در حد اعلای انحطاط در عقلیات و کلامیات دارد .

وجودالمعلول. اجيب: بانهم اتفقوا انالغاية مسلوية عن فعلالله تعالى مطلقاً لان الفاعل الذي يفعل لغاية يكون غير تام من وجهين ، الأول - من حيث انه يقصد به وجود تلك الغاية ، فلابد ان يكون وجودها اولى به واليق ، والا لم يكن غاية له اصلاً ، فيكون مستكملاً بذلك الوجود و مستفيداً منه تلك الأولوية . الثانى - من حبث انه يتم بماهية تلك الغاية فاعليته ، فيكون هو ناقصاً في فاعليته . ولما كن تعالى تاماً بذاته لا يتطرق اليه نقصان اصلاً ، فاذن لاغاية لفعله ، بلهو فاعل بذاته هذا ماذكروه ومن ذلك ان قولهم : انه لاغاية لفعله او انه غاية للوجود كله او انه غاية الغايات على اختلاف العبارات ، معناه في الحقيقة نفى الغاية عن فعله تعالى ، والاشارة الى ان ذاته سبب الفاعلية الفاعل الذي يفعل لغاية ، فذاته بمنزلة الغاية ، فلذلك اطلق عليها الغاية ، لاانها غاية حقيقة .

اما اینکه مؤلف تجرید حکیم قدوسی (رض) فرمودهاست: «وهی ثابته لکل قاصد ...» یعنی هرفاعل بالقصد غایتی در فعل او موجوداست عام است وشامل فعل حقهم میشود و مراد از قصد در کلام خواجه ، قصد اصطلاحی بمعنای فاعل بالقصد نمی باشد بل که در مطاق فاعل غایت موجوداست ولی دربرخی از موجودات قصد و غایت متمم فاعلیت فاعل است مثل موجودات دارای اراده زائد برذات ومبادی افعال دارای نفس ولی درحقایق موجود در ملکوت از عقول طولیه و عرضیه وحق اول تعالی در مقام مبدئیت و فاعلیت غایت مقدماست بروجود معلول بحسب علم و وجود خارجی ولی بهدواعتبار و در مادیات و زمانیات غایت بحسب وجود خارجی معلول تأخر دارد و بحسب وجود علمی مقدماست و حق اول (عزشأنه) باعتبار آنکه مبدأ صدور حقایقاست و سلسلهٔ امکانی باو ختم میشود اولالاوائل است ، غایت و غرض از ایجاد همان وجود منزه از سمات کثرت است در این صورت آخر الأواخر است – والی ربك المنتهی – لان الخیر المحض والمعشوق الحقیقی باعتبار جامعیت و تمامیت و مجمعیت نسبت بکل الکمالات بحسب نفس ذات مبدأ افاضهاست پس اول

الأوائل است وازآنجایی که حب به ذات و حب بمعرفت اسماء و صفات و حب به نهایت جلاء واستجلاء ملازم است باصدور اشیاء بنحوی که وجود حقایق بقدر حوصلهٔ وجودی خود از حب و عشق دارای قسمت هستند و در حقایق مادی کمال مفقود موجود است صدور الاشیاء علی وجه یلزمها العشق والحب والتوجه الی ربها و تحصیل ما یفقد عنها من الکمالات والرجوع الی الحق الاول ملازم لکونه تعالی غایت الغایات والمعشوق الکل وهذا معنی کلامهم انه آخر الأواخر وهو بعینه اول الاوائل.

# \* \* \*

صاحب شوارق در این موضع از شرح خود بر تجرید گوید: فان قلت: الیس افعال الله تعالی عندالامامیة معالمة بالأغراض ؟ قلت: نعم لکنهم یفرقون بین الغرض والغایة ، فلایجعلون الغرض علة لفاعلیته تعالی ، فیعنون بالغرض الحکم والمصالح التی تشتمل الیها الافعال ممایجده العقل ویحکم به، ویصیر به الفعل حسناً اوقبیحاً، فهم فی ذلك یو افقون الحکماء بحسب المعنی و ان لم یطلق عندالحکماه لفظ الغرض والغایة متر ادفین ، بخلاف الأشاعر ت ، فانهم یو افقون انحکماه فی اللفظ فقط و یخالفونهم فی المعنی».

اما اینکه صاحب شوار ق فرموده: قلت نعم لکنهم یفر قون... توضیح هذا الکلام (۱) علی سبیل الاختصار: غرض و غایت در اصطلاح حکمت عبارت از چیزی است که فعل از فاعل برای حصول آن صادر شود و بالاخره چنین امری متمم فاعلیت فاعل است وقطع نظر از تصور حصول آن فاعل ناقص الفاعلیه است اهل حکمت وجود چنین امری را از حتی اول نفی کرده اند و این امر اختصاص به فواعلی دارد که دارای اراده و قصد زاید برذاتند و در عوالی و حقایق ملکوتی و در حق اول فعل برسبیل قصد و جود ندارد و حکما در این باب فرموده اند صدور افاعیل از حق اول برسبیل قصد و جود ندارد و حکما در این باب فرموده اند صدور افاعیل از حق اول برسبیل

ا - چون رساله حاضر (اصول المعارف) دردوره فوق لیسانس تدریس میشود بدرخواست رفقای مباحثه که بحمدالله اهلیت درك مباحث عالیه را دارند مبحث غایات را دراین مقدمه مفصل تحریر و شكوك صعبه وارده دراین باب را مبسوط تقریر مینمائیم ونسئل الله تعالی التوفیق ونرجوا ان یكون تبصرة لنفسی وتذكرة لغیری .

قصد و معلل باغراض نمي باشد و از براي افاعيل او غايت باين معنا نمي باشد . مؤلف در موارد متعدد فرموده است حق تعالى فاعل بالرضا ويا فاعل بالعنايت و بالاخره فاعل بالتجلي است ولى اين مسلك بامدهب أشاعر ماين فرق را دارد ك حكما حكم و مصالح مترتب برافعال حق را انكار نمي كنند و از طريق اتقان در فعل و از راه نظام خاص موجود در عالم اثبات علم و سایر صفات کمالیه نمایند و این مصالح و حکم وجودت و نظام خاص علت بالذات جهت صدور فعل از حق نمى باشد - لأن العالى لا يريد السافل ولا يستكمل به - واصحا بنا الامامية يثبتون الحكم والمصالح وينفون الغاية ، لكن يطلقون على الحكم والمصالح اسم الغرض ، فهم ينبتون مااثبت الحكماء وينفون ماينفونه ، ولا تفاوت بينهما الا بان لفظ الغرض يطلق في اصطلاح الامامية على الحكم والمصالح ولا يطلق في اصطلاح الحكما (ولامشاحة في الاصطلاح - واما في المعنى المثبت والمنفى فهم متو افقون (غرض ثابت نز دامامي حکم و مصالح نزد حکیماست و غرض منفی نزد اهل حکمت همان غایت منفی نزد امامیاست) برخلاف اشاعره که غرض منفی نزد آنها همان مصالح و حکم در فعل حقاست که حکیم آن را اثبات نمودهاست لذااشاعره ملزم بقبول وجود لغو و جزاف در فعل حقند و حكيم بآن ملتزم نست لذاالمعنى المنفى عندالحكيم و الاشعري اي المعنى المشترك بين المعنيين انما هو يمجر داللفظ فقط.

\* \* \*

اما جواب از نفی غایت از برخی افعال کماذکرنا : «انه لایجب انیکون لکل فعل غایة ...» .

شیخ درقسم الهی شفا فرماید: و اما بیان امرالعبث، فیجبان یعرف(۱)ان کل

۱- توله : فيجب ان يعرف ان لكل حركة ... يريد بيان ان لفعل العبث والجزاف غاية بالقياس الى مبدئه الذى هو توة شوق خيالى ، فان تلك الغاية غير علك القوة الشوقية الخيالية

حركة ارادية فلها مبدأ قريب و مبدأ بعيد ، فالمبدأ القريب هوالقوة المهحركة التى عضلة العضو ، و المبدأ الذى يليه هوالاجماع هوالقوة الشوقية ، والأبعد منذلك هوالتخيل اوالتخيل اوالفكر النطقى صورة حما – فحركت القوة الشوقية الى الاجماع خدمتها القوة المحركة التى فى الاعضاء فربما كانت الصورة المرتسمة فى التخيل اوالفكر هى نفس الغاية التى ينتهى اليها المحركة و ربما كانت شيئاً غير ذلك ، الا انه لا يتوصل اليه الا بالحركة الى ماينتهى اليه الحركة اويدوم عليه الحركة . مثال الاول ان الانسان ربما زجر (ضجر) عن المقام فى موضع – ما ويخيل فى نفسه صورة موضع آخر فاشتاق الى المقام في فيتحرك نحوه وانتهت حركته اليه، فكان متشوقه نفس ما انتهى اليه بتحريك القوى المحركة للعضلة . و مثال الثانى ان الانسان قديتخيل فى نفسه صورة لقائه لصديق له ، فيشتاقه في تحرك الى المكان الذى يقدر مصادفته في تنهى حركته الى ذلك المكان (١) ولا يكون نفس ما

و أن لم يكن غاية ولا خيرا بالقياس الى القوة التى هى قبلها والحاصل: أنه يجب أن يعلم أن للحركات مبادى مترتبة بعضها، ضرورية باعيانها ، والتى ضرورية باعيانها منها قريبة ومنها بعبدة والقريبة هى القوة التى فيى عضلة العضو ، فالبعيدة هو القوة الشوقية ، فهذا أن المبدء أن لابد من حصولهما في كل حركة حيوانية اختيارية ولكل منها غاية يترتب على فعلهما .

ا حكيم دانا ميرصدر دشتكى شيرازى (رحمة الله تعالى) درحاشيه (الف) براين موضع از شفا گويد: غاية القوة المحركة الوصول الى ذلك المكان ، وغاية القوة الشوقية مصادفة ذلك الصديق ، فاختلفت الغايتان واقول: عندى انهما متفايران دائما تغايرا باللاات الابمجرد الاعتبار ، الاان تغايرهما فى المثال الاول من باب تغاير الصورة الخارجية والصورة الادراكية لشىء واحد ، فان المقام فى الخير الملكور نفسه غاية للقوة المحركة وتصوره وحضوره فى

<sup>(</sup>الف) حواشی میرصدر برتجرید و شرح قدیم نسخه ملکی خطی نگارنده ص.۱۵ . میرصدر یکی از اکابر دانشمندان ایران قبل از روزگار صفویهاست و معاصراست بامحقق نامی ملاجلال فارسی دوانی (ره)

انتهت اليه حركته نفس المتشوق الأول الذي نزع اليه بل معناً آخر ، لكن المتشوق يتبعه أن يحصل بعده و هو لقاء الصديق ، و قد عرفت هذين القسمين و يتبين لك منذلك بادنى تأمل انالغاية التي ينتهى اليها الحركة في كل حالمن حيث هي غاية حركته هي غاية أولى حقيقة للقوة الفاعلية المتحركة التي في الاعضا، و ليس للقوة المحركة التي للاهضاء عاية غيرها لكنه ربما كانت للقوة التي قبلها غاية غيرها ، فليس يجب دائماً ان يكون ذلك الأمر غاية للقوة الشوقية تحييلية كانت او فكرية، و لا يحد الضا دائما أن لا يكون ، مل ربما كانت و ربما لم تكن كما قد تبيين لك في المثالين . اما الأول منها فكانت الغاية فيهما واحدة ، و اما الثاني فكانت مختلفة برای آنکه غایت از برای قوت شوقیهٔ لقای دوست است و از برای قوهٔ محرکه موجود دراعضای بدنی منتهاالیه حرکتاست چه آنکه از برای قوت محرك غایتی غیر منتهااليه حركت تصوير نمي شود كما هو المحقق عنداهله) و القوة المحركة التي في الأعضاء مبدأ حركة لامحالة ، والشوقية ايضاً مبدأ اول لتلك الحركة، فانه لا يمكن انتكون حركة نفسانية لاعن مشوق البتة؛ لأن الشيء الذي لا ينبعث اليه القوة ثم تنبعث اليه انبعاثاً نفسانية لامحة قدحدث بعدمالم يكن، فاذن كلحر كة نفسانية فيكون مبدأ ها الاقرب قوة محركة فيعضل الإعضاء، ومبدائها الذي يليهشوق، والشوق كما علم في علم النفس تابع لتخيل او فكر (براى آنكه شوق بدون ارتسام صورت شي، درقوه خيال و عالم ادراك و بدون تخيل و يا فكر براي تحصيل و توقان نفس جهت نيل بآن حاصل نمیشود وبوسیله قوای بدنی واسطه بین آن و اشیای خارجی درصدد ایجاد و یا حصول خارجي آن برنمي آيد) فيكون المبدأ الأول تخييًا لا أو فكراً .

فاذن هاهنا مباد للحركة النفسانية ، منها واجبة باعيانها ضرورة و منها غير

النفس مطابقاً لوقوعه الخارجي غاية للقوة الشوقية ، فالمراد بالاتحاد المذكور ههنا ان لايكون الفايتان مفايرتين خارجًا وتصوراً ، والمراد بالاختلاف بينهما ان يكونا متفايرين في الخارج ايضا (حواشي ميرصدر دشتكي – ره –)

واجبة ضرورة ، والواجبة ضرورة هى القوه المحركة فى الاعضاء و القوه الشوقية . وغير الواجبة هى التخيل والفكر، فانه ليس (١) يجب لامحالة ان يكون تخيل ولا فكر (٢) وفكر ولا تخيل، فلكل مبدأ حركة غاية لامحالة ، و المبدأ الذى لابتد (كالتخيل و الفكر) منه فى الحركة الارادية ، له غاية لابد منها ، والمبدأ الاول الذى (٣) منه بت، قديوجد الحركة خالية عن غايته فان اتفقان يتطابق المبدأ ان الأقرب وهو القوة المحركة والمبدأ ان اللذان بعده اعنى الشوقية مع التخبل او الشوقية مع الفكرية لكانت نهاية الحركة هى الغاية للمبادى كلها وكان ذلك غير عبث لامحالة وان اتفق ان يختلف اعنى لايكون ماهو الغاية الذاتية للقوة المحركة المحركة المحرورة ان لكون للقوة الشوقية غاية اخرى بعد الغاية التى فى القوة المحركة وجب ضرورة ان لكون للقوة الشوقية غاية اخرى بعد الغاية التى فى القوة المحركة شوق ، فهو شوق لشى؛ و اذا لم يكن لمنتهى الحركة كانت لشى؛ آخر غيره لامحالة، و اذا كان ذلك الشى؛ يراد لأجله الحركة فيجب ان يكون بعد انتهاء الحركة ، فكل نهاية ينتهى اليها الحركة او تحصل بعد نهاية الحركة ، و يكون الشوق التخيلى او التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكرى قد تطابقاً عليها (عليه) فبين انها غاية و ليست بعبث البتة ، و كل نهايسة التفكر في المورة المؤلفة و كل نهايسة المؤلفة المؤلفة و كل نهايسة المؤلفة و كل نهايسة المؤلفة و كل نهايسة المؤلفة و كل نهايسة المؤلفة و

<sup>1-</sup> اىليس يجب انيكون تخيل نقط بدون الفكر اوالفكر نقط بدون المتخيل بل الواجب احدهما - فأفهم وتأمل حتى لايختلط عليك الامر (آخوند ملااسمعيل اصفهاني)! .

۲- الواو حالية والفكر فاعل للفعل المحلوف بقرينة ذكره سابقا اى ولا يكون فكر تدبر
 (آقا على حكيم \_ مدرس)

٣- اى من خصوصيته والا فقد عرفت ان احدهما واجبالحصول لكونه علة للشوق واما المبدأ الذى لايجب حصوله بعينه للحركات الاختيارية فهوالفكر اوالتخيل فانه وان كان لابد من احدهما اذكل حركة اختيارية منبعثة عن قوة شوقية هى قبل القوة المباشرة للتحريك والشوق لاينبعث الا عن ادراك من قوة تخيلية ام قوة فكرية ، فالمبدأ الا بعد للحركة اما مبدأ الفكر او مبدأ التخيل الا انه ليس واحد منها واجب بعينه (حواشى ميرصدر دشتكى برتجريد وشرح قديم) .

ينتهى اليها الحركة و تكون هي بعينها الغاية المتشوقة التخيلية و لاتكون متشوقة بحسبالفكر، فهي التي تسمى العبث(١). وكل غاية ليست هي نهاية الحركة و مبدأها تشوق تخيلي غير فكرى ، فلايخلو اما ان يكون التخيل وحده هو المبدأ الحركة الشوق او التخيل مع طبيعة او مزاج مثل النفس (التنفس خل) اوحركة المريض او التخيل مع خلق اوملكة نفسانية داعية الى ذلك الفعل بلاروية . فان كان التخيل وحده هو المبدأ للشوق سمى ذلك الفعل جزافاً و لم يسم عبثاً ، و ان كان التخيل مع خلق اوملكة نفسانية، سمى ذلك الفعل عادة، لان الخلق انما يتقرر باستعمال الافعال، مع خلق اوملكة نفسانية، سمى ذلك الفعل عادة، لان الخلق انما يتقرر باستعمال الافعال، فما يكون بعد الغاية الأخرى التي بعدها و ينحوها التشوق هي نهاية الحركة موجودة و لم يوجد الغاية الأخرى التي بعدها و ينحوها التشوق وهي غاية التشوق فيسمى ذلك الفعل باطلاً كمن حصل في المكان الذي قد تر فيه مصادفة الصديق ولم يصادفه هناك، فيسمى فعله باطلاً بالقياس الى القوة المشوقة دون القوة المحركة وبالقياس الى الفاية الأولى دون الغاية الثانية .

بنابر آنچه که شیخ اعظم دراین مقام تقریر فرمودهاند (و آنچه تحریر نمودهاند حکایت از قوت ادراك(۲) و احاطه و تسلط او برجوانب مختلف مسائل حکمی نماید) اینکه قائل گفت: عبث فعلی است که غایت ندارد و لازم نیست هر فعلی دارای غایت

<sup>1</sup> عبث بنابرآنچه که شیخ اعظم فرمودهاست همان منتهی الیه حرکت است که فایت از برای قوهٔ فکری واقع نمی شود و ناچار غایت از برای قوهٔ تخیلی شوقی است و اعلم انه قد نجتمعان التخیل والفکر وقدیفترقان، فوجودهماعلی سبیل منع الخلوفا حدهما حاصل لامحة ضرورة کونه علة للشوق کما سبق فی قوله: والشوق کما علم، لکن لیس احدهما بعینه واجب الحصول او کلاهما ما فکلاهما واجبان تخییرا لا عینا .

۲\_ شیخاعظم «اطابالله ثراه» در مباحث نظری غوغا میکند ، چندین قرن بعداز اوهمه محققان حول افکار وی بحث میکنند کسیکه هرگز محضر استاد ماهری را درك ننموده است خود بغیزه مسأله آموز هزار مدرس است .

باشد درست نیست و کلامی است که از شخص غیر متدرب صادر شده است و اینکه بعضی گمان کرده اند فعل عبث معلل بغایت خیر و خیر مظنون نیست و وقوع فعل بدون غایت – خیر یامظنونة خیراً – مطلقاً محال نیست ، نیز درست نیست .

اما بطلان قول اول ازاین ظاهر می شود که غایت در عبث وجوددارد و این غایت برای مبدأ حرکت و فعل عبث ثابت است و عدم وجود مبدأ عقلانی ، دلیل نمی شود که فعل عبث مطلقاً عایت نداشته باشد مثلاً در لعب باحیه و دیگر مصادیق عبث این فعل که فعل عبث محسوب می شود دارای مبدأ قریب است که قوهٔ عضلانی باشد و این قوهٔ عضلانی مبدأ فعل واقع نمی شود مگر آنکه تمایل و یا باصطلاح شوق خیالی (در مقابل شوق فکری که خیر عقلانی و غیر مظنون باشد) در قوهٔ ادراکی و عالم ذهن و تصور حاصل شود و در نتیجه آنچه که وجود ندارد در مقام علت بعیده فعل شوق فکری و عقلانی است که منشأ عبث واقع نمی شود و آنچه که موجود است و با لعب احیه و سایر افاعیل مصادیق عبث می باشد شوق تخیشگی است ، پس حرکت ارادی بدون غایت متحق نشده است .

اینکه برخی گویند در افعال مصادیق عبث شوق خیالی وجود ندارد اشتباه کردهاند چون فعل اختیاری بدون تقدم اراده و شوق و خواهش نفسانی وجودپیدا نمی کند و طلب و خواهش نفسانی بدون میل بانجام فعل و شوق و انبعاث اراده جهت ایجاد فعل تحقق ندارد.

کلیهٔ افاعیل جزئی مخصوص قو تحیوانی که از موارد عثو جزاف محسوب می شوند و باعادت و حصول ملکه تلاعب تو أماست مسبوق به شعور و ادراك و شوق و طلب نفسانی است که از باب تکرر افعال و اعمال این شوق طلب ار تکاری و از باب کثرت ظهور و انس جهت جزیی و حیوانی نفس با شوق تخیلی احیاناً مخفی و غیر مشعور به است و همین اشواق جزیمی کثیراً شوق حادث عقلانی و فکری را تحت شعاع قرار می دهد

و در موارد زیادی ترك عادت با آنكه ترك مطلوب عقلی و منظور فكری و منشأ طلب و شوق عقلی است مغلوب عادت و مقهور شوق حیوانی مخصوص قوهٔ جزیی انسان واقع میشود .

دیگرآنکه مبدأ انبعاث اینشوق درنفس ازبابآنکه هرحادث و حتاج بعلتاست و هیچ صورت ادراکی در عالم نفس بدون علت حاصل نمیشود در برخی از موارد عادت و در مواردی انضجار یا ضجر از حالت خاص و ارادهٔ انتقال بحالت مباین این حالت است مثل ترك کردن مریض هیئت خاص را و انتقال به حالت دیگر با آنکه این انتقال سبب تخفیف مرض نمیشود ولی رجا، به تخفیف درد والم مثلاً شخص را وادار به تغییر حالت مکانی و وضعی میدهد و یا طلب قوای محرکه ، تجدید وضع و انتقال از وضع یا مکانی به کان و وضع جدید وغیر این از اموری که برای قوت جزیی حیوانی مخصوص بانسان احیاناً با لذت توام است و این طلبوشوق و توت جزیی حیوانی مبدأ انبعاث فکری و عقلی نیست و اختصاص بجهات جزیب حیوانی انسان دارد فاقد لذت و خیر عقلانی و حظوظفکری و خیر حقیقی است ولی خالی از لذت و شوق و ابتهاج و خیر مظنون نمی باشد واز آنجایی که مبدأ انبعاث شوق خلی از جهت نفس حیوانی جزیی حاصل میشود ، افاعیل متر تب بر این نحوه از مبادی فعل را عبث و جزاف نامیده اند .

فليس انن هذاالفعل خالياً عن خير بحسبه ، و ان لميكن خيراً حقيقياً اى بحسب العقل ثم وراء هذاعلل لتخصيص هيئة دون هيئة من الحركات جزئية لايضبط.

\* \* \*

خواجه نصير الدين حرض در تجريد فرمايد: اما القوة الحيوانية للحركة، فغايتها الوصول الى المنتهى، و هو وصول بهمنتهى قديكون غاية للقوة الشوقية ابضاً و قد لايكون، فإن لم يحصل الغايمة فالحركة باطلة و الأفهو اما خير (در

صورتی که شوق منبعث از فکر و قوه عقلی باشد) اوعادة (در صورتی که شوق با تخیل باشد بانضمام خلق و ملکه نفسانی ...) اوقصد ضروری (در صورتی که مبدأ شوق خیال باشد با طبیعت یا مزاج) او عبث و جزاف (در صورتی کهمبدأشوق خیال باشد بدون انضمام آن با امری دیگر) بنابربیان خواجه عبث وجزاف مترادفند کما علیه الامام الرازی و بعض آخر منالمتکلمین و ملاحظه شد که شیخ بین عبث وجزاف فرق قائل شد .

عبث در كلمات شيخ (رض) كان ، هوالفعل الذى يكون نهاية الحركة فيه هى غاية للشوقالتخيلى دونالفكرى. والجزاف مايكون امرآخرغير نهايةالحركة كذلك(١) .

شارح اصفهانی (شارحقدیم تجرید) (۲) به تبع شیخ بین جزاف و عبث فرق گذاشته و

1- اىغاية للتشوق التخيلي دون الفكرى وغير نهاية الحركة كماكان المبث كذلك مع التقيد بانه امر يكون نهاية الحركة غاية للطلب التخيلي .

۲ مراد از شارح قدیم اصفهانی و مراد از شارح جدید ملاعلی قوشچیاست و شوارق ظاهر آ آخرین شرح وتحقیقی ترین و عالی ترین شرح برکتاب تجریداست که مولاناعبدالرزاق لاهیجی تألیف نموده و آن را شوارق نام نهاده ولی این شرح تامیاحث قدرت و علم نوشته شده است وتمام نیست (الف) .

الف لاهیجی مؤلف کلمهٔ طیبه و شوارق و گوهرمراد در مقام مقایسهٔ با شارح قدیم و ملاعلی قوشچی ، از جهات مختلف برآنان ترجیح دارد بلکه بعقیده حقیر از صدر دشتکی و غیاثالحکما و دوانی نیز عالمتراست و بجمیع مشارب حکمی محیط و مسلط و در نظریات کم نظیر و در ذوقیات از نوادر بشمار میرود ایشان برای آنکه بمصائب استاد خود دوچار نشود خیلی دست بعصا راه میرفتهاست و از برای آنکه از حملهٔ اشرار و تکفیر معاندین معرفت مصون بماند عقاید خود را در لفافه بیان نمودهاست غافل از آنکه آنهایی که بمواضع قدرت دست انداختند کسی جرأت تکفیر آنان ننمود و آنان که بحال خود پرداختند و ازدنیا اعراض نمودند و افتادگی پیشه کردند و از ابتلا بمعاشرت صاحبان قدرت پرهیزنمودند مبتلا

گفته است. «بعض ماذکرنا مخالف لمافی المتن (یعنی تجرید علامه طوسی رض) لکن الصحیح هذا دون غیره ...» ولی شارح با آنکه کلام شیخ را تقریر نموده از اقرار باینکه کلامش مأخوذ از کلام شیخ است خودداری نموده است .

میرسید شریف شارح مواقف و تعالیق بر تجرید در حواشی براین موضع گفته است: «و اعلم ان المذکور فی المباحث المشرقیة و الملخص موافق لمافی المتن (یعنی تجرید) ، و من ثم قیل: ان ارادالشارح انه اصطلح علی ماذکر مفلانز اعمعه، اذلکل احد ان یصطلح علی مایشاء ، وان اراد نقل اصطلاح آخرین ، فالامام اعرف به منه ، فما وجه جزمه بصحة قوله دون غیره . وقد ذکر فی شرح الملخص مایؤید کلام الشارح و هو ان الجزاف لایسمی عشاً ، لکن الامام سماه فی هذا الکتاب ایضاً عبئاً ...»

\* \* \*

و من الشكوك الصعبة ما اورد على اثبات الغايات للطبيعيات .

صاحب شوارق دراين مقام گفتهاست: « ... انا نشاهد فى الامورالطبيعية من قواها و طبايعها تحريكات و تأثيرات متأدية الى امور مترتبة عليها ترتبالغاية على ذى الغاية بحيث يحكم العقل حكماً جزمياً بان تلك التحريكات انماكانت لأجل الامور المتأدية هى اليها ، ولا نعنى بالغاية الا مالأجله تحرك الشىء كما مر ، وذلك اعنى تأدى تلك التحريكات الى تلك الامور تأدى ذى الغاية الى الغاية ظاهر جداً لمن تأمل فيها حق التأمل .

۲- عجباست از محشی شریف که اصلا بعبارات شیخ در اشارات و کلام خواجه در شرح آن و بیان شیخ درشفا درمقام بیانوجوه فرقبین مبث و جزاف توجه ننموده است .

به تکفیر اهلهوی و دربدری شدند . صاحب شوارق با آنکه خیلی دست به عصا راه رفته است معدلك در مقدمه شوارق بعد از بیان آنگه طالبان معرفت به لسان حال و زبان قال از من طلب نمودند که شرحی تحقیقی برکتاب خواجهٔ طوسی (قدس سره) بنویسم .

صور نوعیه متکثر در عالم ماده و استعدادات ، بسایط و مرکبات در مقام خروج بفعلیت و منشائیت جهت ترتب آثار مبدأ و منتهایی دارند و لوازم و خواص و آثاری که ترتب آثار بر آنها در نظام و جدو دارای قاعده یی منظم و لایتخلف است مادهٔ موجود در حبهٔ گندم و استعداد موجود در نطفهٔ انسان و ته شیؤ موجود در حبهٔ شعیر جهت نیل بشمرات لازم این مواد از نوامیس طبیعت است و همین ترتب فعلیات براین مواد و عدم تخلف در مقام فقدان موانع و علل موجب امحاء استعداد لازم دار اتفاق و عالم کون و فیاد همان ترتب غایت است بر ذی الغایات .

و نيز بايد دانست كه فرقاست بين غايت در افاعيل اختيارى و فواعل بالقصد و علل صاحب ادراك و شعور و غايات در فواعل طبيعى فاقد ادراك و شعور لذا شيخ درقسم طبيعى شفا فرمايد: ان الغاية يقال لما ينتهى اليه الشيء كيف كان ، و يقال لما يقصد بالفعل ، والمقصود من الحركة الطبيعية و الارادية ايضاً محدود ... ان تحريكات الطبيعية للمواد على سبيل قصد طبيعى منها الى حد محدود و ان ذلك مستمر على الدوام او على الأكثر وذلك ما نعنيه بلفظ الغاية ... وان الغاية بالذات هى التي يتجوزه الحركة الطبيعية او الارادية لأجل نفسها لاغيرها مثل الصحة للدواء ... وان الغاية هاهنا هذا لا العالة الغائية .

اما تقریر شکوك وارد دراین باب و بیان ذب و دفع این شکوك یقتضی بسطاً و تفصیلاً فیالکلام :

شك اول: جمعی گفتهاند غایت عبارتست از چیزی كه بوجود علمی وادراكی مقدم برفعل و سبب تمامیت فاعلیت فاعلاست و از آنجایی طبایع و مواد منغمر در ماده و هیولی فاقد ادراك و شعورند تاغایت بحسب ماهیت در ذهن و نفس مدرك و باعتبار وجود ، متر تب برفعل شود و از طرفی از باب انتفاء رویه در طبیعت عدیم الشعور جهت اختیار غایتی دون غایت دیگر و اختیار و طلب غرض ومطلوب تامتر و ترجیح جانب غایت مطلوب تر ، ناچار باید ملتزم شویم بعدم وجود غایات درطبایع

و قوای فاقد شعور و ادراك ارتسامي .

قبل ازجواب اشكال مذكور بايد توجه داشتكه وجود رويه درافعال اختيارى صادر از نفس جزيى حيوانى و بالاخره از لوازم علم ارتسامى و فاعل بالقصداست و از اين باب نفس درانسان وديگر حيوانات درافاعيل خود مضطراست ولولا القصد، فاعل، فاعل نيست .

در جواب از اشكال اول گفتهاند: صور غایات در حركات طبیعی و وجود غایت بحسب ماهیت درقوهٔ ادراكی و علیت غایت درمقام تأثیر درفاعلیت فاعل، درفاعلی است كه از طبیعت بحسب وجود تام تر و باعتبار تمامیت و اتصاف به تجرد و ادراك اشرف و اكمل است و ناچار غایت باین معنی درطبایع جسمانی منفی است . ولی در فاعل امری و علت غیبی كه طبیعت را از برای اظهار خواص و ابراز افاعیل طبیعی تسخیری كه بالذات تسخیر نموده است و درطبایع شوق جبلی و عشق ذاتی طبیعی تسخیری كه بالذات مبدأ توجه و علت حركت بجانب غایات و نهایات است وجود دارد و حركات طبایع بطرف كمالات حاصل از حركات و جنبش ذاتی و سیلان تكوینی جوهری همان غایات و نهایات و نهایات و نهایات طبایع محسوب میشود .

حركت نطفه از مقام قوة صرف جهت استيفاى مراتب و فعليات نباتى وحيوانى وانسانى و يا حركت طبيعت جهت نبل بمقام نباتى بالفعال وياحيوانى بالفعال ، نهايت وغايت اين حركات است ودرجاى خود بيان شده است كه هر موجودى جسمانى سيال متصل است بكلمة تام مجردى كه حافظ نوع و محرك غيبى طبيعت محسوب ميشود – وان للطبايع وجوداً نورياً مثالياً برزخياً ووجوداً نورياً عقليا هما رب ذلك الطبيعة باذن الله – طبايع اصنام وافراد واظلال حقايق غيبى هستند – ولما كان المفارق اشرف مقاماً واجل شأناً من افق الطبايع فيجب وجود نفوس مدرة ولها تعلق باجسام الطف من الطبايع وقد عبر عنه في الشرع بالموكله من الملائك .

واما قول المعترض: ان الطبيعة لاروية لها ليمكنها ارتياد غاية دون غاية . شيخ اعظم در قسم طبيعى شفا فرموده اند: ان الروية ليست لتجعل الفعل ذاغاية ، بل لتعين الفعل الذى نختار من بين ساير الافعال جايز اختيارها لكل منها غاية تخصها . فالروية لاجل تخصيص الفعل لالجعله ذاغاية .

یعنی ان الرویة لیست علة لکون الفعل ذاغایة حتی یلزم من انتفائها عدم کون الفعل ذاغایة علی ماذکر فی الشك ، بل الرویة علة مخصصة لفعل من الافعال التی یصح صدورها من الفاعل ، فالفاعل بالرویة یجب ان یکون فاعلاً بالقصد ، فحیث یتعین الفعل بالنسبة الی الفاعل یجب انتفاء الرویة لتعیین هذا الفعل . بنابر این اصل طبیعت چون نسبت بفعل و اثر خود تعیش دارد و هر طبیعتی مبدأ فعل خاص خود است وجود رویه در آن لغواست . وهر فاعلی دارای دواعی و اغراض مختلف نمی باشد .

و یا از باب آنکه در فعل مسبوق بعلم و قدرت و اراده و اختیار دارای داعی و قصد زائد برذات نمی باشد مثل حق اول و ملائکه وسایط فیض و عقول سابقه فاعل منه الوجود که همهٔ صفات کمالی و همهٔ جهات لازم فاعلبت عین ذات ویا وجود آنهاست وجود رویه در آنها محال و بخصوص حق اول که از اتصاف بهرویه ازباب وجوب وجود بالذات معرا و مبراست و در کثیری از موارد رویه علت از برای آنکه فعل دارای غایت باشد نیست از باب آنکه غایت برفعل متر تباست ورویه وجود ندارد مثل وجود صناعت درصورتی که ملکه شود ، لذا شیخ درقسم طبیعی شفا فرماید :

وان شئت ان تستظهر فى هذا الباب فتأمل حال الصناعة ، فان الصناعة لايشك على انها لغاية ، واذا صارت ملكة لا يحتاج فى استعمالها الى الروية ، وصارت بحيث اذا حضرت الروية تعذرت و تبلد الماهر فيها عن النفاذ فيما يزاوله كمن يكتب اويضرب بانعود ، فانه اذاخذ يروى فى اختيار حرف ، حرف ، اونغمة ، نغمة ، واراد ان يقف على عددها تبلد و تعطل و انما تستمر على نهج و احد فيما يفعله بلاروية فى كل و احد،

واحد مما يستمر فيه ، وانكان ابتداء ذلك الفعل وقصده انما وقع بالروية . واما المبنى على ذلك الاول والابتداء فلا يروى فيه وكذلك حال اعتصام الزالق بما يعصمه ومبادرة البد الى حك العضو المستحك من غير فكر ولا روية ، ولا استحضار لصوره ما يفعله في الخيال .

واوضح من هذه القوة النفسانية واذا حركت غضواً ظاهرا يختـار تحريكه ، فليس تحريكه بالذات وبلاواسطة ، بلانما يحرك بالحقيقة العضل والوتر ، فيتبعه تحريك ذلك العضو ، والنفس لاتشعر بتحريكها العضلة مع ان ذلك الفعل اختيارى واولى ...» .

حق اول از آنجایی که واحد من جمیعالجهات است و ازباب عدماتصاف حق بقدرت امکانی و اراده امکانی ، صدور فعل از او واحد و مستمر است واصولاً صنع و ابداع و اختراع حقایق از جهت ارتباط بحق مستمر و ثابت و دائمی و یك نواخت است و چون قصد وداعی زائد برذات ندارد قطعاً فاعل بهرویه نمی باشد و در این باب از اهل عصمت و طهارت روایات کثیره یی وارداست و هو تعالی فاعل الرویه ولیس له الرویة – لانه فاعل لا بالقصد بل بالتجلی والعنایة .

شك ثانی: از آنجایی ماده واصل عناصر قبول صور غیر متناهبه مینماید و تحریکات طبیعت حدیقف ندارد چهبنابر قول کون و فساد و چهبنابر حر کتجوهریه صور و مواد مستعد از باب تلازم بین قوه و فعلیت و عدم بقاء صورت واحد درماده و قوه و ورود صور متتالیا علیالمواد والاستعدادات و از طرفی برای تحقق غایت و اجباست تحقق و توقف ذی الغایه جهت ترتب غایت برآن و این توقف در صور وارد برمواد محال است وشیء مادی ثبات و بقاء ندارد و از آنجایی که جهت قوه همیشه ملتجی بصورت – ما – است ، باید اذعان نمود که در تحریکات طبیعی وصور متتالیه در مواد و بالجملة لاتکون للطبیعیات غایات .

شیخ در الهی شفا بعد از تقریر این معنی که باید بین غایت بالذات و بین

صروری که یکی از غایات بالعرض محسوب میشود فرق قائل شد چه آنکه غایت بالذات آنستکه لذاتها مطلوب و خیر و معشوق است و شیء برای وصول بآن متحرك است و ضروری که تحقق آن بحسب نظام وجود لازم و واجب است ولی غایت بالعرض بشمار میآید برسه قسم است: یکی آنکه وجود و تحقق آن از برای ترتب غایت واجب و لازم است و غایت بدون حصول این ضروری متحقق نخواهد شد. ولزوم آن از این باب است که غایت معلول آن می باشد و بحسب وجود مقدم برغایت است.

دوم آن قسم از ضروری که وجود و تقدم آن ، برغایت لازماست نهازبان آنکه علت وجودی غایت است بلک از برای آنکه لازم علت غایت است و فسم سوم از ضروری آنستکه وجود آن از باب آنکه لازم علت غایی است و علت غایی بنفسها ملازمه باآن دارد وجود آن ضروری و واجباست مثل آنکه علت غایی از برای تزويج توليد نسل است مثلاً ، وحب بفرزند از لـوازم آن محسوب ميشود نهآنكه ملازمه باشد بالذات بين تزويج وحب بولد لذا اصل توالد لازم نكاحاست وغايت آن محسوب میشود ولی حب بفرزند غایت غیر منفك از برای امر تناكح نميباشد ولى جميع اين امور از غايات بالعرض ضروري درنظام وجوداست نهعرض اتفاقى مثل وقوف بكنز عنب حفر البئر – مثلاً – بعد از بيان إين مقدمات شيخ شروع فرموده است بهجواب از اشكال قال فىقسم الالهيات من الشفا: فنقول اما اشخاص الكائنات الغير المتناهبة ، فليست هي بغايات ذاتية في الطبيعة ، ولكن الغايات الذاتية هي مثلاً ان يوجد الجوهر الذي هو الانسان والفرس والنخلة وان يكون هذا الوجود، وجوداً دائماً ثابتاً ، وكان هذا ممتنعاً في الشخص الواحد المشار اليه ، لان كلكائن يليزمه ضرورةالفساد اعنىالكائنات من الهيولي الجسمانية ، ولما امتنع في الشخص استبقى بالنوع . فالغرضالاوك انين هو بقاءالطيبعة الإنسانية مثلاً اوغيرها ، وشيخص مِنتشر غير معين وهو العلة الغائية (التمامية خ لي) لفعل الطبيعة الكلية وهو واحد ،

لكن هذاالواحد (يعنى طبيعت كلى) لابد في حصوله باقياً من ان يكون اشخاص بعد اشخاص بلانهاية ، فيكون لاتناهى الاشخاص بالعدد غرضاً على معنى الضرورى من القسم الاول(١) لاعلى انه غرض بنفسه ، لانه لوامكن ان يبقى الانسان دائماً كما تبقى الشمس والقمر لما احتيج الى التوليد والتكاثر بالنسل ، على انه وان سلمنا ان الغرض كان لاتناهى الاشخاص ، كان لاتناهى الاشخاص معنى غير معنى كل شخص، شخص . وانما يذهب بلانهاية شخص بعد شخص لالاتناه بعد لاتناه . فاذن الغاية بالحقيقة هاهنا موجودة هى وجود شخص منتشر (بنا برفرض اول) ولا تناهى الاشخاص (بنا برفرض دوم) ثم الشخص الذي يؤدى الى شخص آخر والى ثالث والى رابع ليس هو بعينه غاية للطبيعة الكلية بل للطبيعة الجزئية فاذن والى هي غاية للطبيعة الجزئية التي هي غايتها ، و اعنى بالطبيعة الجزئية

الله ملاصدرا در حواشى شفا مسألة نفى غايات را در طبايع و اصولاتحرير مشكلات در باب غايات را بنحو ديگر تقرير فرموده است دراين جا گويد: «و اعلم انه ذكر انباذ قلس ان تكون الاجرام الاسطقسية حاصلة بالبخت والاتفاق وله حجج فى ذلك ، اولها له ان الطبيعة كيف تنعل لاجل غرض مع انها ليست لهاروية ، ثانيها له انا و افقنا على ان التشويهات والزوايد والموت ليست مقصودة للطبيعة من مافيها من النظام الذى لا يتغير فان نظام الله بول ليس من نظام النشور والنمو بل هما وان كانا متعاكسين فلهما نظام لا يتغير ، و لكن لماكان نظام سبب المقصان والدبول ضرورة المادة فلاجرم حكمنا انها غير مقصودة للطبيعة و هذا كالمطرالذى نعلم يقينا انه كان لفترورة المادة فوجب تبخير الماء اذا وقع عليه الشمس و عند وصول ابخار الى المواليرد صارماءا ثقيلاً فنزل ضرورة فاتفي ان يقع في مصالح ، فيظن ان الامطار مقصودة للله المصالح و ليس كذلك بل لضرورة المادة .

و ثالثها انكانت الطبيعة تفعل لفرض فدلك الفرض انكان لفرض آخر يلزم التسلسل و انكان لالغرض فقد جعل شيئاً لالغرض فيجوز ذلك في كل الافعال .

و رابعها ان الطبيعة الواحدة تفعل افعالاً مختلفة ؛ فيلزم ان يترتب على الطبيعة الواحدة انراض متعددة ، والشيخ قداجاب عن هذه الاشكالات في قسم الطبيعي من كتاب الشفاء ،

القوة الخاصة بالتدبير ، بالشخص الواحد ، واعنى بالطبيعة الكلية القوة الفائضة في جواهر السماويات لشيء واحد وهي المدبرة الكلية لما في الكون – المدبرة لكلية ما في الكون خ ل – هذا ماقاله الشيخ الاعظم – رضي الله عنه – في الشفاء .

تقرير شبهه و جواب از آن بهوجهى ديگر ، اما تقرير شبهه فلقائل انيقول : فعل در صورتى كه داراى غايت باشد بايد صورت معلول و فعل در فاعل قبل از وجود خارجى فعل موجود باشد كما قررنا ان الغاية بحسب الماهية قبل الفعل ومع العلة وله التأثير فى تمامية العلة وعليتها ولذا قالوا : العلة الغائية فى الفواعل الامكانية الواقعة فى دار الكون والفساد وعالم الحركات مابها تمامية الفاعل وهذه الغاية لوجودها الخارجى مترتبة على الفعل و بترتبها على الفعل تحصل الغاية . در اين صورت اشكال وارد ميشود درفواعل طبيعى عادم الشعور اوعديم الشعور كحركات العناصر الى مكانها الطبيعى وحركات النباتات بحسب الكم والكيف او الجوهر والذات والتشكلات والالوان مع انه ليست عند هذه العلل الصور الادراكية قبل الحركة ومن المسلم عند اهله ليس للطبايع ادر اك بذاتها وبافعالها فضلاً عن ترسيم صور افعالها وتخيل غاياتها قبل تحصل افعالها .

برخی از حکما قائل به شعور وادراك درطبایع ومرکبات از عناصر شده اند و چون علم وادراك درطبایع مثل وجود طبایع ضعیف است برای نفوس انسانی این قبیل از ادراكات مشهود ومعلوم نمی باشد و از برای متجردان از جلباب بشری و صاحبان نفوس كامله معلوم است كما ورد فی الآیات و الاخبار مایدل علی وجود الشعور و الادراك فی جمیع الطبایع العنصریة ، جواب دیگر آنكه طبایع از آنجایی كه درافاعیل خود مسخر قوای ملكوتی و ملائكه موكله بر طبایع اند فاعل مجرد كه فاعل حقیقی است بافاعیل طبایع علم دارد و آنها را بحسب اقتضای موجود در ذات تحریك مینماید و هرطبیعتی از برای تقرب بوجود ملكوتی بالذات متحرك بصورت مدبر و مبدأ غیب وجود خود میباشد .

از اینجواب میتوان پیبرد بجواب از شبههٔ اخیر که طبایع بحسب قبولصور

غبر متناهی نمیشود دارای غایت باشند ، درجواب گفته میشود مواد وقوایل صور وارد برمواد بحسب ذات بدون صورت واقع برماده و قوهٔ مستعــد تعین ندارند و صور وارد بر مواد منشأ تحصُّل و مبدأ تنوع اين مواد مستعدهاند و هر ماده بي مستعد از برای قبول صورت خاصاست و این صورت دارای باطنی است که بعد از تمامیت بآن متصل میشود و اتصال باین مسخر و صورت مجرد غیبی همان معاد هر صورت نوعیهاست ، فرقی که هست درصور از این ناحیهاست که برخی از صور چون بمقام تجرد تام و یا تجرد برزخی مبرسند دارای حشر و معاد مستقلند و برخی از باب عدم تجرد اگرچه دارای نوعی از ترفع از ماده باشد مثل صور نباتی و صور ممتزجات که دارای افاعیل متفننه اند دارای حشر و معاد تبعی هستند و این رجوع بغیب و اتصال بملکوت غایت این صور وارد بر مواد و استعداد!تاست و عدمتناهی درسلسلهٔ عرضیه بارجوع هر صورتی بغیب وجود و کلمهٔ حی و زنده ملکوتی تنافی ندارد و هر صورت بعد از نیل بمقام و مرتبهٔ خاص لایق خود قهراً ماده و قوه بهصورتی دیگر متلبس میشود و بنابراین غایات نسبت بصور متعدد و متکثراست و هر صورتی بعد از طی درجات وجودی و قبول اشتداد خاص خود متوقف میشود و آنچه که لایز ال تحرك دارد قوا و استعداداتی هستند که زمینه از بر ای حصول صور محسوب میشوند و اینصور اگرچه باعتباری در سلساهٔ عرضیه عالم زمان واقع شده است ولى باعتبار اتصال بكلمهٔ ملكوتي و اسم مبدأ تدبير آن ، و بالحاظ رجوع بباطن غيب خود در سلسلهٔ طولي واقع ميشود . وقد قرر فيمقره ان لكل معلول عله فاعلية و لبعض الاشياء علة مادية و صورية كما في الحوادث و الزمانيات و اما العلَّةالغائية ففيها شكوك ومن جملتها : اشخاصالكائنات الغير المتناهية بعضها غاية لبعض ولا تنتهي الى غاية اخيرة لاغاية لها لان يكون هي بنفسها غاية فاذا بطلت الغاية الاخبرة بطلت الغايات كلها فينتقض بها قاعدة ان لكل تحريك غاية . درحالتی که درجای مقرر شده است که غایت آخر ماینتهی الیها الفعل و درنتیجه آخرين چيزى است كه سبب سكون طلب فاعل ميگردد وفي الصحيفة الالهية «الا

بذكرالله تطمئن القلوب» باین اعتبار كه ذكر مقام از برای ذاكر شود و تكرر اسماء الهیه سبب شود كه نفس وجود سالك ، مرءآت شهود و حضور دائمی مذكور گردد و كم كم بجایی برسدكه ذكررا از لسان مذكور حقیقی بشنود وحقیقت قول حضرت جعفر بن محمد – امام صادق – كه فرمود لازلت اكررها حتی سمعتها من القائل بها ظاهر شود .

اشكال ثالث بنا به تقرير (١) صاحب شوارق از اين قراراست :

« الثالث – لوكانت الطبيعة تفعل لأجل شيء لما كانت التشويهات والزوايد والموت في الطبيعة – البتة – فانن – فان خ ل – هذه الأحوال ليست بقصد ، ولو غاية لتلك الاسباب ، كان كلما يتأدى اليه الطبيعة على الدوام او الاكثرية غاية فكان جميع ماذكرنا وغير ذلك كالهرم والذبول والفساد مما يتأدى الطبيعة اليها غايات للطبيعة ، وفساده (٢) ظاهر .

كان تأدى الاسباب الى مسبباتها على الدوام او الاكثرية ، يقتضى ان يكون المتأدى اليه درحواشى شفا واسفار شبهه بدين شرح تحرير شده است : «... انا توافقنا على ان التشويهات والزوايد والموت ليست مقصودة للطبيعة مع مافيها من النظام الذى لا يتغير . فان نظام الذول ليس من نظام النشو والنمتّو ، بلهما وان كانا متعاكسين فلهما نظام لا يتغير و نهج لا يمهل ، ولكن لما كان نظام سبب النقصان والذبول ضرورة المادة ، فلاجرم حكمنا انها غير مقصودة للطبيعة ...»

درطبیعی شفا در مقام جواب از این شبهه گفته شدهاست:

اما حدیث تشویهات و نقایص درطبیعت ، باید توجه داشت که بعضی از این

ا همانطوری که بیان کردیم این اشکالات را صدرالحکما و شیخ در ردیفاشکالات قائلان بهبخت و اتفاق تقریر نمودهاند وما مسألهٔ بخت و اتفاق را درصدر شبهات ذکر نمودیم و ازاشکالات جواب دادیم و به تبع محقق مقاصد اشارات خواجه نصیر (رض) – وقد جعلوا للطبیعیات غایات – جواب از شبهات غایات را مستقلاً دراین جا ذکر نمودیم .

۲- برای آنکه لازم میآید اضداد غایت از برای طبیعت یا شیء واحد باشد .

نقایص ناشی از انحراف و قصور از مجاری طبیعت متوجه بطرف غایت خاصاست که از آن بهناقص و قبیح تعبیر شده است مثل نقص عضو و بدشکلی طبیعی وبرخی از این نواقص امور زائد براصل نظام موجود در طبایع اند مشل عضو زائد دربدن انسان و حیوان بهرحال برخی از این امور از اعدام محسوب میشود و برخی از زواید که برگشت آن بعدم حصول کمال و یانرسیدن طبیعت و اجزا و اعضا بنظام خاص بدن و غیر این از امور.

برخی از این امور مثل موت و ذبول ناشی است از لزوم تناهی مواد و طبایع در مقام تأثیر و تأثر و عدم بقای تراکیب حاصل در عناصر که ذاتی طبیعت در مقام تحریك و تحرك رجوع بزوال و فناست . اما آنچه که نقص و قبح محسوب شود - فهو عدم فعل لعصیان المادة - یعنی عصیان ماده و انحراف بواسطهٔ تأثیر علل خارجیه و انحراف طبیعت از مجرای خاص خود است و کسی تضمین نداده است که طبیعت هرماده یی را بدون قید و شرط بدغایت خود میرساند در حالتی که عالم طبیعت ، عالم اتفاقات و دار تزاحم است و حصول انحراف در طبیعت و وجود نقایص ندانمی است و نه اکثری .

و اين نيز مسلم نيست كه اعدام و شرور لازم طبيعت و نقايص راجع بهاعدام عنيات طبيعت باشند وغايت شيء وماينتهي اليه افاعيل الطبيعة يجب ان تكون من سنخ الكمالات التي يتحصل ويتحقق بعد استكمال الطبيعة والاستكمال انها يحصل من الاشتداد الجوهري الحاصل في الطبايع المتحركة.

اما مسألهٔ موت وذبول ، باید دانست که سبب موت چیست و کذلك ذبول حاصل درطبیعت که مقدمه است از برای موت . گاهی ذبول حکایت نماید از حصول آفات درطبیعت و وجود موانع از سیر طبیعت برطبق مجرای عادی خود و کذلك موت گاهی برسبیل اخترام است و گاهی طبیعی است بهرحال درموت طبیعی که ذبول مواد و ضعف قاوای نباتی و حیوانی مقدمهٔ آن است در انواع مرکبه از نباتات

و حيوانات غايت بالذات رجوع صور بمقام غيب وجوداست.

بعمارت دیگر در مسألهٔ اعدام و شرور متر تب(۱) برطبایع باید دانست که هرطبيعت متوجه بكمال لازم نيست درعالم ماده بكمالات لايق خود برسد و اينعدم نیل بکمالات لایق هر نوع در نفوس ممنوعه ، از کمال نیز جاری است و مسألهٔ موت و ذبول و ضعف و فقدان حاصل درطبایع ناشی از قصور و کوتاهی طبایعاست در برخى از احيان ناچار شيء متحرك وميد، تحريك بغايت لازم طبع وذات خود نمير سد . واما مسألة نظام ذبول بايد دانست كه از يراي ذبول سبب تصوير ميشود بکی بالذات که منشأ آن بعقیده قدمای از حکمای طبیعی حرارت موجود درطبایع است که بو اسطهٔ غلبه بر سایط دیگر طبیعت از رشد میماند و بذبول و لاغری گر ایش پید! میکند لذا بعد از رفع سبب غلبهٔ حرارت شیء متوجه غایت وجود خود که رشد باشد میگردد و سب دیگر که بآن سب عرضی یا بالعرض اطلاق نمودهاند نفس طبیعتاست و از برای هر دوی این اسباب غایتیاست که بر آن متر تب میشود. غایت فعل حرارت تحلیل رطوبتاست و نظام ذبول ناشی از غلبه حرارت و فعل حرارتاست . طبیعت موجود دربدن دارای غایتاست که حفظ بدن باشد و لی این حفظ باامدادات متتاليه حاصل ميشود ولى در ذول مدد حاصل درمر تبهٔ ثاني مثلاً كمتراست از مدد حاصل از مرتبهٔ قبل وهكذا امدادات روبهتناقص ميرود تاآنكه جسم منحل شود و ماده مشغول بهقبول صور دیگری شود که در نظام نمو واقع می گردد و امداد ناقص حاصل درمر اتب نظام ذبول نسبت باین نظام علیت دارد و لی عليت و سببيت بالعرض - فهو من حيث انه نظام يكون فعل الطبيعة ، وان لميكن فعل طبيعة البدن - وبايد دانست كه حصول هرصورت حاصل درطبيعت ، غايت بالذات از برای این طبیعت نمساشد.

ا – رجوع شود به حواشی ملاصدرا برقسم الهیات شفاط سنگی طهران ۱۲۸۲ هق ص ۲۵۲ شفاط که ۱۲۸۲ ۱۲۸ ۱۲۸۰ مق ص

اما اشكال ديگر كه ازكتاب شفا وحواشى صدرالحكما نقل شدكه: «انكانت الطبيعة تفعل لغرض فذلك الغرض انكان لغرض آخر يلزم التسلسل، وانكان لا لغرض آخر فقد جعل شيئاً لالغرض فيجوز ذلك في كل الأفعال...»

فهو انه لايلزم ان يكون لكل غاية ، غاية ، بل الغاية الحقيقية تكون مقصودة لذاتها وساير الأشياء يقصد لها خلاصة كلام آن كه مقصود بالذات معلل بامرى غير ذات خود نمى شود والخيرات مطلوبة لذاتها والشرور منفورة لذاتها والوجود خير و لذيذ. آنچه كه ذكر شد خلاصه ايست از مفصل آنچيزى كه در الهيات و طبيعيات شفاذ كر شده است. «... والموت والذبول هو لقصور الطبيعة البدنية عن الزام المادة صورتها و

حفظها اياها عليها بادخال بدل ما يتحلل ، ونظام الذبول ليس ايضاً غير متأدية الى غاية ، فان لنظام الذبول سبباً غير الطبيعة الموكلة بالبدن وذلك السبب هو الحرارة، وسبباً هو الطبيعة ولكن بالعرض ولكل منهما غاية ، فان الحرارة غايتها تحليل الرطوبات واحالتها فتسوق المادة اليه على النظام ، وذلك غاية ، والطبيعة التى فى البدن غايتها حفظ البدن ما امكن بامداد بعدامداد، لكن لكل مدد يأتى فان الاستمداد منه اخيراً يقع الاقل من الاستمداد منه بدياً لعلل تذكر فى العلوم الجزئية (١) فيكون ذلك الأمداد بالعرض سبباً لنظام الذبول ، فان الذبول من حيث اندونظام ومتوجه الى غاية فهو فعل الطبيعة ، وان لم يكن فعل طبيعة التى فيها ، بل قلنا : ان كل طبيعة يفعل فعلها فانما يفعله لغاية لها ، واما فعل غيرها فقد لا يكون لغاية لها .

شیخ بعد از تقریر این معنا که ضعف قوای بدنی و حصول ضعف و لاغری اگرچه از برای طبیعت جزیی بدن مکروه و غیر مطلوب باشد (وبالاخره حصول ذبول در نظام جزیی بدن غایت مطلوب نیست ولی همین خراب دنیای مادی نفس که اضحطلال نظام بدن جسمانی باشد مقدمه است از برای رجوع نفس بآخرت وعالم بقا و ثبات لذا غایت واجب درنظام کل و عالم کبیراست) درجواب شك درمسأله وقوع عضو زائد دربدن و حصول امور مکروه در اعضای ظاهری انسان که مکروه نفوس و از عیوب خلقی محسوب میشود (در اخبار درباب خیار عیب وملاك عیب امام علیه السلام فرموده است: کلما نقص عن خلقته الاصلی فهو عیب . شیخ گوید:

۱ شیخ در کتب طبی مفصل علل ذبول و چاقی و علل توسط در رشد و فرق بین نمو و چاقی را بیان کردهاست و شارحان کلمات او در شرح کتب او مثل قرشی و شارح مسیحی و علامه شیرازی بتفصیل دراین باب بحث کردهاند ،

فضلها الى الصورة التى تستحقها بالاستعداد الذى فيها، ولا تعطلها (اى المادة الفاضلة) فيكون فعل الطبيعة فيها لغاية ، وان كان المستدعى الى تلك الغاية اتفاق سبب (١) غير طبيعى ...

# \* \* \*

ومنالشكوك (الرابع) انه لوكانت! لطبيعة تفعل لاجل شيء ، فالسئوال ثابت في ذلك الشيء نفسه ، وانه لم فعل في الطبيعة على ماهو عليه وتستمر المطالبة الى غير النهاية . ما اين شكرا مفصل تقرير نموديم وبنحو اختصار ازآن جواب داديم شيخ اين شبهات را از ذي مقراطيس نقل كرده است و اين حكيم يوناني معتقد بوده است كه حصول اشياء برسبيل خت و اتفاق است و تمام اين شبهات را متفرع براين اصل نموده است ، وهحق لاهيجي اشكالات را برطبق كلام علامه طوسي در تجريد تقرير نموده است ، شيخ رئيس در الهيات بطور نسبة مختصر و در طبيعيات مفصل در اين امر بحث كرده است و بعد از گذشت چندين قرن وصده اسال هرچه ديگران در اين امر بحث كرده است و بعد از گذشت چندين قرن وصده اسال هرچه ديگران در اين باب سخن گفته اند در حوالي و اطراف كلمات اين دانشمند بي نظير دور زده است .

قال الشيخ «... و اما مايقصد لذاته فانه لايليق بهالسؤال عن انه لم قصد – ولهذا لا يقال لم طلبت الصحة ولم طلبت الخير ولم هربت عنالمرض ولم نفرت عنالشر . ولو كانت الحركة والإحالة تقتضى الغاية لانها موجودة ، اولأنها غاية وجب ان يكون لكل غاية – غاية ، لكنها تقتضى ذلك (اى ماذكر من الغاية) من حيث هناك (اى الحركة) زوال و تجدد صادر عن سبب طبيعى اوارادى .» اشكال پنجم در نفى غايت از قرارى كه دركتب حكما تقرير

۱ـ درجای خود بیان شده است که سبب یاعلل غیر طبیعی وامور اتفاقی نه دائمی الوجود و نه اکثری الحصول هستند و این خود دلیل است بر اینکه حق اول در طبایع بوسیلهٔ ملائکه موکله حهاتی قرار داده است که بالله ات کارش انتخاب احسن است اگرچه گاهی بالاتفاق از جهاتی شیء کامل و بطور نادر از جهتی ناقص میشود

شده است و برخی از قدمای حکمای یونان در مقام توجیه مذهب اتفاق بیان کرده اند آستکه تمام آثار مترتب برطبیعت و خواص لازم مواد و استعدادات از افاعیل منرتب برطبیعت نمی باشد باین معنی که طبیعت جهت طلب غایت متوجه آن باشد چه آنکه فرق است بین آنکه طبیعت بالذات متوجه غایت متر تب بر آن باشد و طلب الفایة مبده فعل و تحریك گردد و یا آنکه فعل ضروری ماده باشد بدون طلب و جمعی از قدما بهمین معنی نظر داشته اند که اصل حصول ماده را امری اتفاقی دانند و ماده موجود برسبیل اتفاق متصور بصور مختلف میشود و حصول صور در مواد اتفاقی امری ضروری است و لازم ماده نه امری متر تب برمواد از باب طلب مواد متصور شدن بصور خاص را طلباً للغایة .

مثلاً دندان ثنایا که دارای قدرت و قوت قطع مواد غذایی است و دندانهای آسیا که قدرت نرمنمودن غذارا دارا هستند و بهمین لحاظ پهن خلق شده است قطع نمودن مواد غذایی غایت خاق یا تیزی و پاره کردن آن و سائیدن مواد غذایی غایت خاق یا تیزی و پهنی دندانهای انسانی نمی باشد و از باب اتفاق ماده استخوانی در اطراف دهان بوجود آمده و این ماده موجود بالاتفاق غیر این صور خاص را قبول ننموده است و از باب اتفاق دندانها با این صور جهت بقاء و حفظ حیات انسانی نافع واقع شده است .

درجمیع امور طبعی قائلان باتفاق همین کلام را تکرار نمودهاند و در مقام انبات مطلب خود گفتهاند اگر ترتب غایات برافاعبل طبیعی ضروری باشد و متصورشدن مواد بصور جهت غایت حتمی باشد باید دائمی باشد و مورد نقض برای آن وجود نیاید درحالتی که وجود باران که غایت آن انفتاح خیرات و نزول بر کات است و آن را از اسباب دارای غایت حتمی دانستهاند در کثیری از احیان منشأ خرابی و فساد میشود و عدم التفات باین مفاسد اتفاقی سبب شدهاست که مصالح متر تب برباران را اتفاقی ندانند. ما درمقام نفی اتفاق و بخت مفصل بحث کردیم

وگفتیم که جاهل باسباب قائل باتفاق است ودراین مورد بخصوص نیز بطلان آنرا آشکار کردیم و از برای مزید توضیح می گوئیم وقوع مفاسد و تحقق تزاحم در ثمرات و نتایج مترتب برطبیعت بعقیده قائل باتفاق نیز از امور اکثری و دائمی نیست بل که اقلی الوجوداست و اگر اکثری الوجودبودتولید تناسل و ثمرات مترتب برطبایع حیوانی و اصل اصول و عناصر مبادی ترکیب باطل میشد انواع ازابتدای وجود و مرکبات ممتزجات وجود خارجی پیدا نمی نمود.

... ولنعمق النظر في تكوين السنبلة عن البر باستمداد المادة من الأرض و الجنين عن النطفة باستمدادالمادة من الرحم هل يعد ذلك بالاتفاق - باين معنى كه درحبَّهُ گندم استعداد نمو د وجود ندارد و درصورتی که در زمین قر ار بگیر دیا در آن قوهٔ تغذیه موجود نیست و آیا اجزای ارضی و مواد موجود در زمین و عناصر منشأ نشو وىمو و ارتقاء بنحو تصادف از محل خود حركت نمود و اجزاء بسايط بعد از تصغر خودبخود منتقل بهجسم دارای نمو میشود ؟ و یاقابلیت جذب در حمه و قابلیت رشد وحیات درنطفه وجود دارد و نیز در نطفه مثلاً ویاجسم مستعد نمو مثل حمه قوه ياقواواستعداداتي استكه اگردرزمينهٔ مستعد واقعشود ازاجزاي ايرضي تغذيه مينمايد و استعداد جذب و دفع درآن وجود دارد ؟ ما بالبداهه ميبييم كه هرحبهيي كه استعداد نمورا ازدست نداده باشد وموانع جذب غذا وآفات مانع ازتكامل تدريجي در مجاور آن موجود نگردد بالذات متوجه کمال است و کمالات متوارد بهتدریج باشرایط خاص درماده مستعد حاصل میشود تابه ثمر برسد و نیز می بینیم که استعداد خاص درنطفه نباتی هرگز قبول صورت علقه و مضغه ننماید و نطفه انسانی هرگز در صراط نبات بشرط لامثل انواع نباتات قرار نگیرد و همین استعداد خاص در هرماده بحسب فطرت و ذات متوجه بهرسیدن بهفعلیات خاص خود میباشد و نظام داسی در جمیع مواد از بسایط و مرکبات از معدنی و نباتی و حبوانی چنان غیر قابل انعطاف بهنظام دیگری است که احتمال تصادف و بخت و اتفاق منسّد میشود . (... فنجده ليس باتفاق بـل امر توجبه الطبيعة وتستدعيه قـوة ... وكذلك لنساعدايضاً على قولهم (قائلان به بخت) ان المادة التى للثنايا لاتقبل الاهذه الصورة لكنا نعلم انها انما لم يحصل لهذه المادة هذه الصورة لانها لاتقبل الاهذه المادة عند هذه الصورة ، لأنها لاتقبل الاهذه الصورة ... والتأمل الصحتلت هذه المادة عند هذه الصورة ، لأنها لاتقبل الاهذه المورة ... والتأمل الصادق يظهر صدق ماقلناه وهو ان البقعة الواحدة اذا سقط فيها حبّة برا انبتت سنبلة شعير ...

برای چه از حبّ گندم سنبل جو نمیروید و چرا در نظام احسن نبات ایسن قاعده برای یك ارهم از باب اتفاق نقض نشده است . محال است كه كسى احتمال بمهد که اجزای ارض و آب خودبخود و بذات خود حرکت نموده و در جوهر ذات گندم مستعد از برای رویش و نمو وارد شود و ماده کامن درحبه را برویاند بدون آنکه درحبه استعداد تحرك و جنبش موجود باشد چه آنکه اجزاء بسايط و مرکبات قابل جذب بمواد نباتی و حیوانی قابل صورت خاص خود میباشند واگر در قلم و صورت ومادة مجز ا از وجود خود واقع شوند وجزء بدن ويامنضم باجزاء مرکب دیگر شوند که درصراط حرکت نموی (مثلاً) قرار دارد ، ناچار شیء نامی دارای استعداد کشش و انجذاب اجزای مستعد از برای قبول صورت نامیه میباشد و آن را تبدیل بهجزء بدن خود مینماید و درجای خود بیان کردهایم که حرکت مقداري انضمام اجزاي مباين بالشيء متحرك بحركت مقداري بدون تغيير صورت جزء نامی نیست بل که جزیی که از باب تغذیه وارد بدن متغذی میشود باید تغییر شکل داده و بصورت مناسب باشم به نامی در آید لذازیادات صناعی مثل زرگ کردن شمعه و یاکوچكنمودن آن ویاتخلخل و تكاثف حاصل در اجزای جسم محقق حركت در مقدار نميباشد و در اعراض ذاتيه ، عرض بايد منبعث از ذات متحرك شود نهمنضم به آن تصویر حرکت در اجزای مقداری از مشکلات است لذا جمعی در برخی از موارد حرکت درکم را انکار کردهاند وآن را از قبیل انضمام جز، مباین بمباین دانستهاند .

ويستحيل ان يقال انالاجزاءالارضية والمائية تتحرك بذاتها وتنفذ في جوهر البرة وتربيه ، فانه سيظهر ان تحركها عن مواضعها ليس بذاتها ، والحركات التي بذاتها معلومة ، فيجب ان يكون تحركها انما هو لجذب قوى متمكنة في الحبات جاذبة باننائلة تعالى .

بنابراین ضرورت ماده و قبول صور از ایس ناحیه باطل است و غایت مترتبهٔ براین حرکات اسطقسیة مستند به تحریك قوة كامن درحبت و یاقوهٔ موجود در نطفه است لذا شیخ بعد از عبارت منقول دربالا گوید:

ثم لاتخلوا ما ان تكون فى تلك البقعة اجزاء تصلح لتكون البر ، واجزاء اخرى صالحة لتكون الشعير ، او تكون الصالح لتكثون البر صالحاً لتكون الشعير - اگر اجزاء واحد صالح ازبراى تكون گندم وجو - مثلاً - يك امر است و لاغير، بنابر اين ضرورت منسوب بماده معنى ندارد و مسأله از اين قرار است كه صورت عارض بر ماده ناشى از مبدأ صورتى است كه ماده مستعد از براى قبول آنست و بدون استعداد و تهير و قالميت ، صورتى از واهب صور افاضه نميشود و اين ماده مستعد است كه بتحريك مبدأ حركت متصور بصورت خاص خود ميشود و درصورتى كه ماده مستعد تام الاستعداد بصورت خاص متصور شود و ذات طبيعت متوجه صورت باشد بدون عوائق اتصاف ماده باين صورت دائمى و باعوائق اكثرى خواهد بود چون حركت قسرى دائمى و اكثرى نيست واقلى الوجود است . وغايت در امور طبيعى عبارت است از فعليت و صورتى كه ماده مستعد بطرف آن متحرك است .

درصورتی که درماده گندم و یا نطفهٔ انسانی خصوصیتی باشد که در غیر این مواد نباشد ناچار هرصورتی مترتب است برماده و طبیعت خاص خود و این همان غیتاست که مواد و استعدادات بواسطهٔ جذب امور مسانخ باخود تدریجاً رو کمال میروند و صورت نطفه بواسطهٔ قوهٔ جذب و صورت نباتی بواسطه قوای خاصه خود متحولاست بصوری که غایت تمامی آن محسوب میشود و تحریکات طبیعت برسبیل

قصد طبيعي است .

مثلاً: القوة التى فىالنطفةالانسانية تحرك بذاتها المادة الى تلكالصور من الجوهر والكيف والشكل والأين – ومنشأ آن ضرورت ماده نمى باشد اگرچه بايد درماده قوه و استعداد قبول صور جوهرى و در طبيعت جهت قبول صور عرضى باشد چون منشأ انتقال طبيعت از صورتى بصورت ديگر بدون مرجح نميشود چه آنكه فاعل الهى نسبت بكليه صور ، داراى جهت تساوى است افاضه صورت برمواد بواسطه استعدادات تامى است كه فاعل غيبى مفيض وجود حركت آن را بصورت لايق ماده و كمال مناسب باطبيعت ميرساند واين همان قصد طبيعى حاصل در طبايع است و لاغير.

غایات صادر از طبایع و یا غایات متر تب برطبیعت ، نسبت بحال طبیعت خیر و کمال مطلوب ذاتی است و اگر طبیعت درمقام حرکت بغایات ضاره و غیر نافعه و شرور متأدی شود دائمی و اکثری نیست عوایق موجود در دار اتفاق وقواسر و موانع کمال درعالم ماده چون منافی ذات طبیعت است و عرض است و آنچه ذاتی طبیعت است تحرك بغایا ت کمالیه است و ذاتی لایعلل و عرض یعلل است بالأخره قسر دائمی و اکثری نیست و طبیعت بعد از رفع قاسر بطرف مقصد و غایت اعلای خود متوجه میشود (والله غالب علی امره) .

لذا اگر طبیعتی در مقام طی طریق کمال و نیل بغایت ذاتی خود بمانعی بر خورد نماید و بجای نمو رو بذبول آورد ویادرختی ثمرهٔ خودرا از دست بدهد سئوال از مانع طریق استکمال نمیشود و کسی آفات وارد برطبایع و نواقس و ضعف عارض برطبایع را معلل بهنفس طبیعت نمی نماید چون طبایع راسیال بسوی کمال میداند وان کل مافی الکون متحرك الی المقصد الأعلی و الوجهة الکبری و لکل وجهة هو مولیها و هذا الحکم ثابت لجمیع الاجرام من المرکبات و البسائط فالافعال الصادرة عن الطبایع فانها تنحو نحو غایات تتوجه الیها دائماً... و کذلك الالهامات التی للنفوس الحیوانیه. فانها تشبه الامور الطبیعیة و هی لغایات لذا قال المحقق

في التجريد : واثبتوا للطبيعيات غايات .

# همه هستند سرگردانچو پرگار پدید آرندهٔ خودرا طلبکار

محقق فیض – قده – دراصل ۲۰ باب ۵ ص۷۵،۷۶ – بیان کر دهاست که حق اول تقدست اسمائه فاعل كل و غايت مطلق است ، مبدء المبادي از آنجهت غايت كل غايات است كه خير محض و وجود صرف است و هرشيء طالب كمال درحقيقت طالب اوست ، و هرميد، تأثيري واسطة بسط بساط فيض اوست . جميع افعال و حرکات چه ارادی و چه طبیعی متوجه خیر مطلق است و این امر فطری و مرکوز درذات اشیاء و بالاخر ، جبلی موجودات می باشد ، شوق و عشق موجود درمتحر کات و سواكن عالم وجود و توجه داني بعالي و عشق غريزي و جبلي بهمافوق ، رقيقه متنزل از عشق مطلق و کمال مطلق است و عشق ساری در حقایق عین علم بسیط ساری در ذرات وجوداست، اصل وجود لذیذ و کمال وجودی لذیذتر و مطلوب تر و عدم مکروه و غیر مطلوب و وجود و کمال وجودی مطبوع و مختار و معشوق و هرشيء بالطبع شاعر بهنقص ذاتي خود و متوجه بكمال و مقبل بمبدء وجود ومدبر نسبت بهنقایص و هر معلولی متوجه علت مفیض وجود و وسابط فیض از آنجهت مطلوب موجودات واقع در عالم طبعند که وصول بهکمال مطلق امکان ندارد مگر از طريق وصول بهوسايط وجود و مرور از طريق علل اشياء جهت وصول بمعشوق مطلق و خير محض كه «ولكل وجهة هو موليها» بهمين لحاظ گويند: كه شوق عبارت است از حرکت برای تکمیل و تتمیم ابتهاج و سرور ، و عشق سبب حفظ كمال موجود و علت ازدياد خيريت و اشتداد وجود و خروج از قوه و استعداد بعملیت و کمال است وشیء تابهقوه و ماده تلبّس دارد شوق و عشق تـوأماً آنرا بملكوت وجود سير ميدهند و بعد از كسب فعليات لازم و يا لايق هرمتحرك عشق بانی و شوق فانیمیشود و شیء مجرد مبرا از ماده قبول کمال ننماید و مبدءبودن و یا مدخلیت شیء مجرد در مقام تأثیر درمادون ، از باب تشبُّه بکمال مطلق است.

انقیاد هردانی و سافل ، نسبت بعالی ، و خضوع ناقص ، نسبت بکامل ، امری جبلی و بالأخره قوام ذاتی حقایق وجودی ، بوجود مطلق ، همان عبادت تکوینی وانقهار حقایق نسبت بهمحیط کل ، انقیاد و اطاعت فطری است که در آن عصیان و تمرد و سرکشی ، راه ندارد . هرناقصی عاشق کامل و هرمحاطی مقهور محیط و هردانی مطیع عالی است . ماده و هیولای اولی نسبت بهصورت مقوم آن ، و صورت نسبت باصل طبیعت و طبایع و قوای مادی ، نسبت بهنفس و نفوس نسبت بعقول عشاق ، و از آنجایی که موجود حقیقی و خیر محض ، و کامل مطاق ، حق اول است ، جمیع حقایق عشاق حقند و بجمیع السنه حق را تسبیح و تمجید و تهلیل و تقدیس نمایند ، و تصدید و تقدیس موجودات نسبت بحق مطلق ناشی و منبعث از حمد و تقدیس و تسبیح حقاست ذات خویش را ، درمقام تجلی اول و ثانی و بلسان تحقیق این حقاست که خودرا میستاید و از نقایص تنزیه نماید بالسنه و احوال مختلفه در مراتب متعدده از وجود که «ولما اضاء الصبح و انکشف الغطاء – رأیتك مذکوراً ، وذکراً وذاکراً .»

#### \* \* \*

باید دانست که مطلوب کل حق اول است حتی نسبت به وجوداتی که منههای در لذات و شهوات خاص حیوان میشوند و از لذات عقلی مخصوص انسان محروم میمانند اما نفوس ناطقه یی که به صف اشقیا، نمی پیوندند ولی بسعادت عقلی نمیرسند و حق را بصور مثالی و خیالی تصور نمایند و ملائکه و عقول مقدسه را از مبادی جسمانی اخذ می نمایند و غایت وجود انسان و نتیجهٔ طاعات و عبادات را ، نیل بدر جات و نعم حسی از حور و قصور می پندارند و در نتیجه معبود آنها ذات حق اول نیست بل که امثله و حکایات حق را عبادت نمایند و در زمرهٔ اهالی جنات افعال محشور میشوند و از آنجایی که صور حاکی از مبده کل ، خالی از حقیقت مطاقه نمیباشد ، معشوق حق است در صور مظاهر .

نفوس منغمر در شهوات از آنجایی که بحسب فطرت ذاتی که تبدل و تغیش نمى پذیرد ، طالب خیر محض و متوجه مبدء وجود و بحسب طینت اولی موحدند بااینکه بو اسطه کجنمو دن طریق و انحطاط از درجات عالی انسانی و کسب ملکات و نیات مبدء الم و عذاب دائمی بین آنان و حق حجب زیاد موجو داست و درقیامت که عالم کشف حجب و ظهور سرائر و بالاخره روزی است که حق باسم قهار تجلی مينمايد ، اين دسته ازمر دم ملحق ببهائم بلكه اضل از بهائم ، ولي مثالاً عشق آنان بمستلذات معلول اعتقاد آنان بخيريت اين مستلذات است (وغافل از آنكه همين خيريت امور شهواني سبب المحطاط آنان ازمقام انساني وملازم باشرور كثير ماست) ناچار هرچیزی ، رشح خیر مطلق و هرجمیلی و جمالی اگرچه جمال حسی باشد ، ظهور جمال و جمیل مطاق است (وحق تعالی جمیل است و جمال را دوست دارد) از این جهت اشقیاء باکسب شقاوات فاحش و غبن افحش خالی از شوق و عشق (ما) وبكلي مدبر از حق مطلق نيستند و باعتباري جميع طرق ، بحق وصل ميشود و: الطرق المياللة بعدد انفس الخلايق واما نفوس كامله انساني كه حتى را باسم اعظم پرستیدهاند و آن را بوجه اطلاق شهود نمودهاند ، معشوق حقیقی آنها حق اول. است لذا اورا پرستیدند بدون قید و کعبهٔ مقصود و وجههٔ طلب آنان و غایت و جو د آنان حقاست و بعد از فناء درحق حركت آنان متوقف ميشود و از اين فناء بولايت تعبیر شدهاست و این مقام نیز دارای مراتب و درجات است چه آنکه لقای حقیقی حق دارای درجات است از قرب نوافل وقرب فرایض ومطلق ازاین دو ، و لا بشرط نسبت باین اطلاق و درجه اکملیت تمکین بعد از تلوین، صحو بعد از محو، فناء عن الفنائين و ... بنابر اين جميع موجودات عشاق حقند ، مرتبة عشق آنان تابع درجه وجود آنان است ، عقول مقدسه ، عشاق حقیقی حقند از این جهت که بغیر خق نظر نمی افکنند ، وجود خودرا ، در وجود حق فانی دیده اول حق را شهود مینمایند ، بعد خویش را میبینند ، پس ابتهاج و بهجت و سرور و لذت آنان از

معشوق حقیقی است از این جهت که خویش را بواسطهٔ او میشناسند ، یعنی اول اورا می شناسند، بعد خود را شهود می نمایند، برخی از عقول دائماً در مقام مطالعه جمال معشوق کل و جمال مطلقند و از کثرت فناء خودرا نمی شناسند .

آندسته از افراد انسان که بمقام عقلانی رسیدهاند و از انغمار در شهوات پرهیز نموده اند مشمول کلام حضرت ختمی مقام هستند که فرمود : لله فی ایام دهر کم نفحات الا فتعرضوا ... ، آیا مراد از نفحه چیست ؟ شاید مراد خواجهٔ عالم این باشد که برخی از مردم در ایام عمر و دوران وجود دنیوی ، گاهی بادراك(۱) روائح حق و از وزش نسیم جمال مطلق لذت می برند و استشمام این رائحه از اموری نیست که بشود آن را وصف نمود، و از آنجایی که انسان بواسطهٔ توجه بکثرات و انغماس در تدابیر عمارت دنیای خود و تعلق نفس انسانی به تدابیر جهت جسمانی خویش، نمی تواند بنحو دوام یااغلب اوقات ، از این توجه حق کسب فیض خاص نماید ، اگر احیاناً برسبیل اختلاس متعرض این نفحه شود چقدر به سعادت نزدیك شده است در دمی تا تخت شاه ، و یك جذبهٔ آن مساویست باعمل جن و انس ؟ ویا آنکه این نفحه ، مبدء و علت حصول شوق در سالك است جهت شهود حق از طریق وجه این نفحه ، مبدء و علت حصول شوق در سالك است جهت شهود حق از طریق وجه خاص یا وجه عام ؟ و التحقیق یقتضی حالاً ومجالاً غیر ماانا علیه .

\* \* \*

اصل ۲٫۱ ، ووصل ۱۲ باب پنجم اصولـالمعارف ص۹۹–۸۰ درنحوهٔ فاعلیت و

۱ – آیا این نفحه ناشی از چیست ؟ و تعرض بآن از چه طریق است ، منشأ این تجلی چه اسمی است وعین قابل آن باید دارای چه شرائطی باشد؟ این مقام نسبت بچه افرادی مبدل به حال و نسبت به چه کسانی دائمی است ، اختلاس آن چه شرطی دارد ؟ یالها من قصة فی شرحها طول .

نكته ها اين جاست ، ليكن گفتنش باتو روح القدس گويد ، نيمنش

كيفيت ظهور حتى درمظاهر و مراتب وجودى است و بيان آنكه حق اول بحسب اصل وجود و مقام تحتق واقعى وجود صرف و درحاق واقع عين كلية كمالات است و همة جهت خدايى و كلية حيثيات مبدأ خلاقيت عين ذات ووجود اوست و فاعليت و خلاقيت او عين ذات اوست و در ايجاد هيچ شرط و قيد زايد برذات ندارد ، لذا تام الفاعليه و خلاقيت او ازلى و ابدى است . غايت ايجاد نفس حقيقت بسيطة اوست كه از عروض وجود مبراست و قدرت واجبية او نحوة وجود اوست لذا از مشاكلت و مشابهت تهى دستان خراب آباد حدوث معراست . دائم الفيض از اسماء اوست و بهنص كلام الهى خلاقيت او ابتدا و انتها ندارد – يدالله مبسوطة – بلويداه مبسوطتان ازلاً وابداً .

# \* \* \*

ایجاد عبارتست از تجلی و ظهور حق در سلاسل وجود و طول و عرض عالم هستی ، حب بذات و عشق بمعروفیت اسماء و صفات منشأ ظهور ذات للذات وظهور در مراتب اکواناست «کنت کنزاً مخفیاً ...» تاء اشارهاست بغیب هویت و مقام غیبالغیوب وموطن لااسم له ولا اسم له – فاحببت اشارت است بهمقام ظهور ذات در احدیت وجود و – اعرف – اشارهاست بمقام احدیت و مترتباست برحب بمعروفیت اسماء و صفات تجلی و ظهور و کمال استجلاء باعتبار شهود حق ذات خویش را در جلباب کل شیء و یا شهود خود درمره آت انسان کامل محمدی .

بنابراین غایت بالذات حب بذات و شهود ذات للذات و ظهور در مفاتیح غیب و تجلی درخلق بمفاتیح عالم شهادت و ناچار همانطوری که فاعلیت نحوهٔ وجود اوست اتصاف بفاعلیت جهت تجلی نیز خود ذات است و هر ثمره و مصاحت و غایتی که متر تب شود برخاق کائنات و سلاسل ممکنات و مراتب جائزات ، غایت به تبع است – لان العالی لایرید السافل بالذات و لا یستکمل به –

وصل ۱۳۰ ، ص۸۰، ۸۱ - دراین اصل مهماست که اظهار کمالات و شهود

حنی خودرا در مرآیی آفاق و انفس توقف دار برایجاد اشیاء چهآنکه اسماء الهیه صورت ذات و اعیان ثابته صورت اسماء الهیهاند و هرمعنا و باطنی در مقام ظهور از آنجابی تجلی موجب ظهور و تعدد و غیربت و تکثر است لذا تجلی در احدیت ذاتیه محال است پس حق در مقام ذات غنی عن العالمین است درمقام اظهار کمالات و ظهور در اعیان توقف برغیر دارد و این توقف دربادی نظر منافات باغنای من جمیع الجهات دارد لذا برخی گویند ظاهر و مظهر اوست و در صحیفهٔ ملکوتی وارداست : هوالاول والآخر وهوالظاهر والباطن – جواب آنکه حق ظاهر است بحسب تجلی و فعل و ظاهر و مظهر هیچ کدام از حیطهٔ وجود و تصرف او خارج نمی باشد .

# \* \* \*

شاید کسی دراین مقام توهشم کند که حق اول جهت ظهور و اظهار کمالات اسمائیه و صفاتیه و تجلیات ذاتیه در اعیان ثابته بغیر توقف دارد باین معنی که حق درظهور از آنجایی که تجلی در احدیت محال است محتاج است به مظهر و بدون شك یك شیء و احد نمی شود هم ظاهر باشد و هم مظهر ، وظاهر در مقام اظهار کمالات توقف دارد برغیر و غیریت در صورتی متصور است که از تجلی حق مظاهر علمی در مقام عین بوجود عینی متلبس شوند و این منافات باغنای ذاتی حق دارد.

مطلب دیگری که باید در مقام ذکر شود آنستکه بنا بروحدت حقیقت وجود و وحدت شخص تعدد و تکثر و ظهور و غیریت و احکام سوائیت بچهنجو متصور است اهل تحقیق از صوفیه کاملین و عرفای شامخین در مسفورات خود در مقام بیان تفسیر آیهٔ کریمهٔ «هوالاول(۱) والآخر ، وهوالظاهر والباطن .» گفتهاند:

۱- دربادی نظر این اشکال پیش میآید بنا برمضمون آیهٔ شریفهٔ حقیقت مقدسه حق اول مطلق و آخر مطابق است ، یعنی اولویت و آخریت انحصار در او دارد ، کما اینکه ظاهر رباطن اوست ولا غیر و بچه نحو این امر متصور و ممکناست که یك شیء واحد اول وآخر

حقیقت مطلقهٔ حق چون بوحدت حقهٔ اطلاقیهٔ حقیقیه اتصاف دارد و وحدت اطلاقی برخلاف وحدت عددی خاص ممکنات منافات باظهور در کثرات و اتصاف بصفات متقابله یی که در عین و ظاهر وجود مستهلکند ندارد و حقیقت مطلقهٔ الهیهاست که باعتبار تجلیات متفننه کثرت سازاست لذا این حقیقت باعتبار مقام احدیت ذاتیه و هویت اطلاقیه اول و باطن مطلق و باعتبار ظهور در کثرات و تجلی در حقایق و سریان فعلی بهنور ذات خود و فعل اطلاقی خود ظاهر و از باب آنکه جمیع مظاهر و جودیه واقع تحت تربیت اسم آخر باصل وجود و حقیقت هستی رجوع مینمایند و آنچه از ناحیه حق است وجود و نوراست و آنچه شأن ذات امکانیاست فقر و ظلمت و عدماست و بمقتضای حکومت اسم آخر و وارث و معید غایت همه اشیاء اوست ، آخرست .

لذادرجای خود مقرر شده است که «یمکن ان یکونالشیء مظهراً وظاهراً باعتبارین» . مظهر شیء صورت و ظهور شیء است و از آنجاکه حقیقت وجود در مقام ذات و موطن غناء ذاتی است و هویت صرفهٔ مطلقهٔ عاری از قید اطلاق ، باطن مطلق است ، و حقایق امکانی معقول در غیب وجود باعتبار علم احاطی حق بهمه اشیاء، ظهور خارجی پیدا ننمایند مگر به تجلی وظهور حق درحقایق معقوله وصور اسمائیه و صفاتیه ، آنچه از مقام خفاء بمقام ظهور آید ، مظهر الهی است .

ظهور شیء نیست مگر نسبت تعین شیء فیذاته ، وظهور حقایق کونیه یعنی ماسوی الله همان نسبت تعین ایجادی حقاست که باعتبار اصول تجلیات و انواع ثمرات دارای مراتب متعدداست – وان کل مظهر لأمر ماکان ماکان ، لایمکن ان

وظاهر و باطن باشد على الاطلاق وطهور و بطون اختصاص بشىء واحد داشته باشد درحالتى كه بين ظهور و بطون و اوليت و آخريت تقابل است .

دراین باب میتوان مفصل تر بحث نمود ولی ما این مسأله را درمقد و د بر نصوص قونوی و تعلیقات بر رساله قیصری بطور مبسوط تحریر نموده ایم .

یکون ظاهرا من حیث کونه مظهراً ولا ظاهراً بذاته ولا فیشیء سواه ، الاالذی ظهر بذاته فی عین احواله – و این ظهور بدون حکم امتیاز و سوائیت و غیریت متحقق نمیشود و تعین و تمیئز و تغایر از ناحیه تجلی اسمی (مفاتیح غیب ومفاتیح شهود) حاصل میگردد ، و این شأن حق اول است که بحسب ذات ، آنهم ذات صمدی جامع جمیع تعیثنات بوجود واحد جمعی ، ظاهر و باعتبار ظهور در جلبابهمکنات – مظهر – است ، ولی مظهر شائی غیر ارائهٔ کمالات وجودی ظاهر ندارد ، معلول صورت علت و ظهور خالق است و علت و خالق باطن و بوجود مظهر ، دارای احکام ظهور است .

فعل اطلاقی حق منشأ ظهور حقاست ولی این ظهور از آنجایی که از حقاست، مستنداست بحق بالذات و بمظهر امکانی بالعرض ، لذا عین ربط و نفس ظهور حق است ، پس ظاهر حقیقی اوست و باطن حقیقی اوست . و از آنچه که تقریر شد ، معلوم شد که حق در مقام افاضه خویش را بیند و برغیر ننگردد ، خود مبدء وخود غایتاست و بامری غیر ذات خود در مقام ایجاد و افاضه نظر ندارد ، برخلاف خایتاست و بامری غیر ذات خود در مقام ایجاد و افاضه نظر ندارد ، برخلاف حقایق امکانی که در مقام فعل و ایجاد ظاهری از باب آنکه بحسب فاعلیت ناقص الوجودند در مقام مبدئیت اثر بغایت فعل خود متکی هستند وحق غایت کل شیء است و از آنجایی جمیع جهات فاعلیت عین ذات حق اول میباشد و علم ذاتی و قسرت ذاتی و تکلم ذاتی و اراده ازلی که عین ذات اوست همه بیك وجود ، وجود صرف ذات موجودند ، اختیار نیز عین ذات اوست پس فاعلیت او بقصد زائد نیست تجه رسد آنکه بقسر و یا جبر و یا حق نفوذ بالله فاعل بالطبع باشد ، فاعل بالتجلی و فاعل العنایه است – وصل ۱۸ ، ۱۶ ، فصل (۱) ص۸۸ – .

# البابالسادس في الطبيعة وتجددها وفيه معرفة حموث العالم

درطبایع جسمانی و نحوهٔ تجدد طبایع و کیفیت قوام طبایع متحرك سیال به اصل ملکوتی خود و تقریر حدوث زمانی عالم بعقیدهٔ مؤلف علامه ، طبیعت جسمانی مركباست از دوجز، جوهری، جزیی بالقوه و جزیی بالفعل که از جهت ماده و قوه قابل فصل و وصل و از جهت صورت مبدأ فعلیت و اثر است .

در اینکه اجسام بنابرنفی ترکب جسم از جوهر فرد، آیا مرکب است از دوجز، جوهری و یاآنکه هیولی و ماده امری عرضی است و جسم مرکب از دوجز، جوهری نمیباشد، بین حکمای اشراق و مشاء اختلاف است و شیخ اشراق در برخی از آثار خود بطور مفصل به تزییف عقیده حکمای مشایی در این مسأله پر داخته است ولی مدر المتألهین از مناقشات او جواب داده است و علامه فیض در این مسأله از استاد خود صدر الحکما تبعیت نموده است.

فیض دراین مسأله در مقام اثبات ترکب جسم از ماده قابل و صورت نوعیهٔ مبدأ آثار مختص بانواع ببرهان فصل و وصل ، وقوه و فعل اشاره نمودهاست و جون این امر مسلماست که در اجسام قابل حرکت وسکون وطبایع واقع درصراط حرکات کیفی و کمی و اینی و ... قوه و جهت قبول موجوداست و از آنجایی که جهت قده باجهت فعلیت تنافی دارد ، جهت قوه بتمام ذات همان جهت فعلیت نمیباشد ، پس هرجسمی دارای جهت قوه و جهت فعلیت است . مرجع قوه بامری عنمی و منشأ صورت و فعلیت بوجود و مبدئیت اثر است و چون شیء از لحاظ واحد ملا كانتزاع و مبدأ اجتماع این دوجهت نمیباشد ، پس جسم از آنجهت که جسماست بذات خود مرکباست از ماده و صورت ، ماده حیثیت قبول و صورت

جهت فعلیت جسماست ، وازآن جهت که ماده و صورت بوجودی واحد موجودند و صحت حمل بین ماده و صورت یکی از دلائل اتحاداست جهت قـوه مستقل از جهت فعلیت ، فعلیت ، فعلیت که مبدأ تمامیت ماده است وجود ندارد قهراً ترکیب ماده و صورت اتحادی است نه انضمامی ولی ترکیب اتحادی اقسام و انواعی دارد .

یکی از دلائل اتحاد آنستکه اگر جهت قوه بوجودی منحاز ازصورت موجود باشد لازم آید که خود دارای فعلیت و وجودی مقارن و منضم بصورت داشته باشد و حال آنکه جهت فعلیت از آنجهت که فعلیت است قبول فعلیت ننماید و این معنا منافات باتر کیب جسم از دوجزء جوهری ندارد(۱)

# \* \* \*

در اصل دوم باب ٦ - ص٨٦ ، ٨٣ - درصده اثبات صورت نوعيه در جواهر اجسام برآمده است و بيان كرده است كه ماده چون امر بالقوه است مبدأ حصول و منشأ صدور آثار مختص بهرنوع نمى باشد اصل صورت جسميه قابل امتداد وابعاد

<sup>(</sup>۱) لذا ما درجای خود بیان کرده ایم که عقل جسم واحد را منحل نماید بدو جزء جوهری که یکی محل و دیگری صورت وارد برآنست و این صورت بواسطهٔ لحوق خارجی ماده را داخل نوع خاص نماید لذا ماده در مقام تحقق معلول و صورت علت است و وجود ماده یعنی همان قوهٔ صرف نسبت بفعلیت وارد برخود متکی است بصورت ولی نه صورت متشخص بانی بل که صورة ما و نیز بیان کردیم که فیض وجود اول بصورت میرسد و از صورت بساده میرسد و نیز تقریر نمودیم که ورود صور برمواد و استعدادات به نحو تجدد و تصرم و سیلان است وگرنه باید بازوال صورت جسم معدوم شود وامری دیگر جای آن را بگیرد و این معنی بضرورت عقل باطل است و آنچه که شیخ جهت حفظ ماده و تقوم ماده بصورت بانضمام امر قدسی واهب صورت گفته است و آنچه که صدر المتألهین در این باب اختیار نموده است از سریان مناقشات خالی نمی باشد و حصول صور برمواد و تقوم ماده بصورت عبار تست از سریان حرکت در جوهر ذات ماده وصورت و بقاء ماده و حفظ آن به تجدد صور و حصول حرکت جرهری و بودن هر صورت سابقی بتمام وجود ماده از برای صورت لاحق است وهکدا .

جوهری از آنجایی در جمیع اجسام واحداست امکان ندارد مبدأ وجودآثار متباینه گردد و اینکه شیخ اشراق و اتباع و اتراب او تمامیت نوع را بفرد مجرد عقلانی ومثهٔ لنوری دانسته اندتمام نیست چون نسبت مجرد بهمهٔ موجودات متساوی است ، ناچار باید مبدأ آثار مختلف و منشأ تنوع در عالم اجسام و مواد صورت جوهری جسمانی باشد و این صورت ماده را داخل نوع خاص نماید و از آنجایی که آثار در جسمانیات متباین است و انواع جسمانی در عالم ماده مختلف و هرنوعی دارای آثار خاص آن نوع می باشد که بااثر موجود در نوع دیگر تباین دارد .

وهمین تباین درآثار ، دلیل برتباین نوعی جواهر مبدأ آثار است که داخل در ذات جسماست که از آن درباب حرکت تعبیر به طبیعت جوهری فاعل مباشر حرکت و از جهت تنویع مواد ، از آن به صورت نوعیه تعبیر فرموده اند .

#### \* \* \*

حکمای اشراق ازجمله شیخ مؤسس حکمت ذوقی دردور ان اسلامی فخر المتألهین شیخ مقتول شهاب الدین چون جسم را مرکب از ماده و صورت نمیداند و به ترکیب جسم از دو جز ، جو هری معتقد نیست ، قائل است باینکه هر نوعی دارای فردی عقلانی است که تمامیت نوع بآن و ابسته است و چون حقیقت جسم در همه اشیاء و احد است ، ناچار فرد عقلانی که بمنزله روح نسبت بموجود جسمانی است ناچار منشأ تعدد نوعی است ، مثلاً جسم نباتی خاص و اصل در نوع مخصوص از باب اتحد یا اتصال به رب النوع خاص خود داخل نوع نبات خاص است و انسان در میان حیو انات از باب اتصال برب النوع انسان ، دارای آثار خاص انسانی است باین معنی که همه آثار متر تب بر نوع از طبیعت عدیم الشعور سر نزند و فرد مجرد عقلی است که جسم انسانی را تسخیر نموده است از برای اظهار آثار خود، و نگارنده به تفصیل در رسالهٔ مخصوص باثبات ارباب انواع در این باب بحث کرده ام و از این باب است که مخصوص باثبات ارباب انواع در این باب بحث کرده ام و از این باب است که قوهٔ مصوره را اهل اشراق انکار کرده اند ، غافل از آنکه ارباب انواع فاعل مباشر مقوره را اهل اشراق انکار کرده اند ، غافل از آنکه ارباب انواع فاعل مباشر

و سبب مزاوال متصل بفعل جسمانی نیستند و خصوصیات خاص هرنوعی منشأ اتحاد آن بارب النوع است لذا تمام آثار از جهت فاعل مباشر از مبادی جسمانی صادر میشود و رب النوع فاعل مامنه الوجود است باذن الله تعالی . و آنچه که منشأ تعدد نوعی و مبدأ آثار متباینه و سبب تعدد و تکثر نوعی است صورت نوعیه است که از رب النوع بو اسطهٔ استعداد خاص درماده صادر شده است و رب النوع حافظ نوع است بوجه اعلی و اتم ، و این معنا با اتحاد رب النوع بافرد مادی منافات ندارد و این اتحاد غیر از اتحاد ماده باصورت و غیر اتحاد وجود باماهیت و غیر اتحاد عرض وموضوع است بل که اتحاد حقیقت است بارقیقت که وجودی و احد دارای ذات و باطن و ظهور و تشأن است که این تشأن متصل برب نوع و ظهور آن است که شیء و احد ظهوری دارد و و باطنی ، ظهور جهت خلقی و بطون جهت حقی است. و الله مربورائهم محیط .

#### \* \* \*

اصل اول این باب در این امر است که آیا بین اصل صورت جسمیهٔ موجود در همهٔ اجسام باصورت نوعیه مبدأ تنویع چهنستی وجود دارد ، آیا ماده ، دارای دو صورت جوهری و هرشی، دارای دوذات مبدأ آثار است ؟ آیا حقیقت جسم قابل ابعاد ثلاثهٔ بالقوه و بنحو ابهام امری است وصورت جوهری مبدأ آثار همان حقیقت جسم است به نحو تعیث و تحصل و مبدئیت اثر ، مثل فرقی که بین قوة الجسم والجسم المتعین به قبول ابعاد ثلاثه بحسب جوهر ذات موجود است ؟ ماده و صورت جسمیه باتبدل صورت نوعیه متبدل و متغیر و متجدد است و ماده که قوهٔ جسم است نه جسم از باب آنکه بالقوه و مبهم الذات و لامتحصل است باقی است ، از باب آنکه در تشخص ، بصورت خاص اتکا ندارد بل که بمطلق صور قائم است و جسم از باب آنکه خود ماهیت نوعیه است بصورت خاص محتاج است و با تبدل صورت خاص معدوم و باوجود صورت نوعیهٔ خاص دیگر وجود خاص دیگر پیدا نماید – فزوال

الصورةالمخصوصة(١) يوجب زوالالجسم، ولا يوجب زوالالمادة، مادام يبقى مطلقالصورة –

وصل سوم از باب ٦ (ص٨٤، ٨٥) مؤلف بطور ايجاز بحث درنحوه وجود صورت نوعيه ازباب آنكه مبدء حركت وموجود درهمه اجسام است طبيعت نام دارد كه معرا و خالى از اثر نيست ولااقل متصفاست به حركت ، ياسكون و چون خالى از حركت و سكون نيست يابالفعل متحركاست يا بالقوه و ناچار بايد دائماً سيال الوجود و متصرم الذات باشد .

و از باب آنکه حرکت در ذات طبیعت رسوخ نمودهاست بقا و ثبات ندارد و ومثل اصل زمان بك لحظه استقر اربرای آن محال است و چون طبیعت سیال ساری در کلبهٔ اجسام است و عالم ماده از آنجهت که عالم ماده است عین حرکت و سیلان و تجدد و تصرم و زوال و فناست و ما چون منغمر در او هام و خیالات خویشیم از آن غفلت داریم .

بحسب آیات قرآنیه و مأثورات ولویه «علیهمالسلام» و نزد اهل شهود ازامت مرحومه ، عالم ماده سیال و مجموعهٔ آن حادث زمانی و مسبوق بعدم واقعیاست و فیض حق درماده یك لحظه ثبات ندارد ، فیض حق بالذات ثابت و مستمر و مفاض مادی سیال وعیر باقی و محکوم بفنای دائمیاست «بلهم فی لبس من خلق جدید» .

\* \* \*

۱ دراین مورد می توان مفصل تر بحث نمود، ودرپیرامون دلائل شیخ رئیس ودیگران در نحوهٔ تقوم ماده بصورت بدامنهٔ سخن افزود، چه آنکه کیفیت تقوم ماده بصورت نوعیه باملاحظهٔ قوام این صور بمجردملکوتی و نحوهٔ علیت مجرد بانضمام صورت مبهم نسبت بماده و نحوهٔ بقای آن با لحاظ ترکیب اتحادی ماده باصورت ازبرای ایرادمناقشات مجال واسع وجود دارد، وبالاخره قول و اذعان بحرکت جوهریه از این مشکل لاینحل چاره کار است و از آن گریزی وجود ناداد و نحل الکلام بذلك بما لامزید علیه .

اما برهان بروجود حركت و رسوخ فنا و سبلان در ذوات و جواهر عالم ماده آستكه جميع آثار مترتب براجسام مادى ، مستند بهطبيعت ساريه در اجسامست و از جمله اوصاف لازم طبيعت حركت و سكوناست ، هرساكنى بالقوه متحركاست، پس طبيعت متحركست دائماً ، بالفعل ، يا بالقوه ، ناچار طبيعت سيال الذات است و تجدد و سيلان جوهرى آن ميباشد .

اما چرا حرکت درجوهر طبیعت باشد درحالتی که آنچه از حرکات وارد بر طبایع است حرکات عرضی است از: کم ، کیف، این ووضع، اما جوهر چرا باید سیال باشد ؟ دلیلش از این قرار است:

بدون شك فاعل مباشر و مزاول حركات عرضی جوهسر و ذات طبیعتاست ، ناچار فاعل مباشر ، مزاول حركتاست ، مبدأ حركت ثابت و معلول بحسب نحوة وجود ، سیال ، امكان ندارد ، چه آنكه علت ثابت ملازم است بامعلول ثابت ، معلول كه نفس حركت باشد ، چون حركت دارای اجزاست و درعین حال متصل است و شیء مادام كه متصف بحركت است اجزای این حركت ثبات و بقا ندارند و علت مزاول مباشر حركت باید از جهت ثبات علت حركت ، یعنی سبب امر متصرم نباشد و گرنه باید اجزاء حركت منعدم نشود وشیء غیر متصرم الأجزا، حركت نیست ، امری است ثابت نه بحسب نحوة وجود سیال و هیچیك از حكما شك نكرده اند كه علت حادث باید حادث باشد و ناچار در این مقام چاره جویی نموده اند و خواسته اند این اشكال لاین حل جواب بدهند .

دراین مسأله باید بیك امر توجه نمود و آن اینکه فرق بسیاراست بین فاعل متصل بحرکت که بااجزای حرکت قابل انطباقاست و فاعل موجد حرکت که اصل وجود حرکت را افاضه نماید و فاعل مامنهاست نهمابه و مـزاول و مباشر و متصل و هم آغوش باحرکت – خوب تأمل کن دراین مسأله تا کنه مرام اهل تحقیق برسی – صورت اجمال اشکال آنکه: حرکت درمقوله کیف ویاکم ویا این ، از

اموري است كه مثل اشباء دفعي الوجود بمبدأ خود انتساب ندارد باين معنى كه فاعل امرى سبب شودكه تمام هو بتآن دفعة وجود آيد . درامور تدريجي تاجزيي زائل نشود جزء دیگر جای آنرا نمی گیرد درحالتی که آن جے زءهم متصرماست و فانی مبشود علت امری که بهتدریج حاصل شود ، جز، و جزء آن بعلت مباشر خود مرتبط است یعنی از آن حادث میشود . باین معنی که جزء حادثی ، سبب حادث میخو اهد، بنحوی که اگر اجزایی بهتدریج حاصل شوند و فاعل مباشر دربین یك آن ثابت شود ، حركت منقطع ميشود ، چه آنكه معلول در اطور وجود تابع علت است . مثلا اگر حرکتی از مبدأ خود صادر شود و حرکت بهتدریج رو بشدت رود بعد ضعیف شود باید علت شدت و ضعف را در جهت فاعل حرکت جستجو نمود، طبیعت اگر ثابت باشد و حركت شدت و ضعف يبدأ كند ناچار معلول بدون علت موجود شده است . لـذا اگر طبیعت ثابت باشد باید حرکت دارای تفنتن نباشد و دیگر آنکه حركت عرضي ازباب آنكه عرض نحوه وجودش تابع صرف جوهر آست ، اگر عرض متحرك باشد و مبدأ مباشر ثابت لازم آيد كه عرض دراين نحوهٔ از وجود مستقل باشد . نقض بفاعل مفید وجود و موجد اصل حرکت بیمورداست چون کلام در فاعل مزاولاست و از این قبیل امور صدرالحکما (قدس سره) بحرکت در جواهر اشیاء پی بر دواست و حل کثیری از عویصات را که تاقبل از او لاینحل بود باین اصل مهم متر تبنموده است ، جواز شدت و ضعف در وجود و اصالت آن و وحدت حقیقت آن از مقدمات حرکت در جو هر است (۱).

\* \* \*

۱- راقم این سطور در رساله یی که در حرکت تألیف نموده است کلیهٔ ادلهٔ حرکت در جوهر را جمع آوری نموده ام و علاوه بر آنچه در آثار ملاصدرا موجود است دلائلی از بعضی از اتباع ملاصدرا نقل و خود نیز از مطاوی کلمات قوم دلائلی مؤید برافادات اکابر «شکرالله سعیهم» افزوده ام .

### بحث و تفصيل

حكماى اسلامى باشكال وايرادىكه در كتاب ذكر شده است توجه تام داشته اند اذا از اشكال لزوم حدوث علت حادث و از ايراد وارد درباب كه اگر فاعل مباشر حركات عرضيه طبيعت باشد ، طبيعت ثابت بچه نحو علت امرى متجدد و سيسال ميشود جواب گفته اند و درجواب بين علت معده وعلت مباشر وسبب و مبدأ مزاول متصل و چسبيدهٔ بحركت خلط نموده اند . شيخ حكماى مشائيهٔ اسلام «رضى الشعنهم» در اين باب (۱) فرمايد :

«...فنقول: انهلايصح انيقال الطبيعة المجردة سبب شيء من الحركات بذاتها، وذلك لأن كل حركة فهي زوال عن كيفية ، اوكم ، اوأين ، اوجوهر ، اووضع . واحوال الاجسام بل الجواهر كلها اما احوال منافية ، واما احوال ملائمة . والاحوال المسلائمة لا تزول عنها الطبيعة ، والا فهي مهروب عنها بالطبع لامطلوبة . فاذن الحركة الطبيعية هي اليحالة ملائمة عن حالة غير ملائمة . فاداً الطبيعة نفسها ليست تكون علة حركة مالم يقترن بها امر بالفعل وهو الحال المنافية ، وللحال المنافية ، وللحال المنافية تتجدد دائما الطبيعة هي درجات قرب وبعد عن الحال الملائمة ، وكل درجة تتوهم من القرب والبعد اذا بلغتها تعين عليها الحركة بعدها ، فتكون تلك الحركة التي في ذلك الجزء علتها الطبيعة هي حالة غير ملائمة في درجة موصول اليها . وكما ان هذه العلمة تتجدد دائماً ويكون ما بقي علته ماسك في الحدوث على الاتصال ، كذلك الحركة ، فتكون اذاً علة لحركة منها شيء عن شيء منها على الاتصال ...»

دیگران نیز همین اشکال بیان شیخ را بصورتهای دیگر بیان کردهاند خلاصهٔ

١- نجات قسمت الهيات طقاهره ١٣٥٧ - طبع محيى الدين صبرى الكردى ص٠٤١٠٢٤٠

کلام آنکه حرکت چون امری متجدد و شیء غیر قارالذات است واصل وجود و حصول آن تدریجی و هرامری که بحسب نفس ذات متقضی و سیّـال باشد ، از امر ثابت و علت غیر متغیر صادر نمیشود و فاعل مباشر حرکت نمیشود طبیعت ثابت و صورت نوعیه غیر متغیر باشد ، برای آنکه ثابت محض بافرض ثبات بدون قبول تعيير وتجدد اصلاً مقتضى حركت نيست جيون حركت متجدد و متدرج الحصول است و امری ثابت اقتضا نماید شیء ثابت را لذا مشهور از حکما گویند: بعد از لحوق ضروب و اقسامي از تبدل و تغير و تجدد احوال بهطبيعت ، مبدأ حركت شود . برخی از ناحیهٔ فرق بین حرکت توسطی و حرکت قطعی ، طبیعت را سبب حرکت دانند از این باب که در حرکت جهت ثباتی است که همان (کون الشیء بین المبدء والمنتهي) باشد و حـر كت از اين جهت كه جهت ثبات باشد مستند بهطبايع است و از ناحیهٔ حرکت قطعیه مبدأ حرکت نیست و حال آنکه جای سؤال باقی است و گفته میشود: فاعل حرکت قطعیه چیست و حرکت طبیعی باید علت متغیر داشته ماشد . لذا يرخى گفته اند : فالحركة الطبيعة يجب ان يكون لها علة متجددة ، هي مجموع امرين ؛ احدهما ثابت وهي الطبيعة ، وثانيهما متجدد وهي الوصولات الي حدود متحددة متبدلة ، تكون تلك الوصولات حالات غير ملائمة للطبيعة ، والالم تصر متروكة ، فتوجب الطبيعة بشرط وجود تلك الحالات العود الى الحالة الطبيعيّة، وعند حصولها تنقطع الحركة لانتفاء احد جزيي علَّتها ، وهي الحالات المتجددة ، وكما ان العلة ذات جهتين ، جهة ثبات وجهة تجدد ، كذلك المعلول باعتبار التوسط والقطع ، الثابت للثابت (١) والمتقضي للمتقضي.

ا اشکال اساسی دراین جاست که منشأ اصل تجدد چیست و این حالات ملائمه و غیر ملائمه ییکه درالسنهٔ اهل حکمت شهرت دارد از کجاموجود شده است و چون حرکت جوهر را محال میدانند و از التزام به تجدد جواهروو قوع حرکت در ذات طبیعت فرار می کنند، ناچار این قبیل از توجیهات را تقریر مینمایند و حال آنکه از حیث استناد متغیر مثل حرکت و استناد تجدد ب

دراینباب گویند: طبیعت بانضمام حالت غیر ملائمه علت حرکت میشود و با هرحرکتی علت از برای حالت دیگر میشود ولی این حالت ناشی از انضمام طبیعت باهرحرکتی غیر حالت ملائم اول است لذا مستلزم دور نمیباشد و مرتب ولاینقطع حالات متوارده سبب حرکات ، وحرکات زمینهسازند از برای انضمام حالات و تا این توارد و تلاحق باقی است طبیعت حرکت میکند و بعد از انقطاع این احوال طبیعت خودبخود ساکن میشود.

درحر كات ارادى نيز امر بهمين منوالاست تخيلات جزيى مبدأ انبعاث ارادت جزيى سبب جزئيات حركات و تجدد هراراده يى منشأ حركتى و حركت منقطع نميشود مگر آنكه فاعل مريد حركت اراده ننمايد و حركت ارادى باقطع اراده ، قطع ميشود «فكل مايقال فى تصحيح نسبة الحركة الى الفاعل ، يجب ان يقال مثل ذلك فى تصحيح نسبتها الى القابل» .

بهرحال اکابر فضلا جهت تصحیح صدور حرکت از طبیعت گاهی مراتب قرب و بعد را ، علت کلی از برای مراتب و درجات حرکت قرار داده اند و گاهی از فرض دوسلسله؛ یکی سلسلهٔ اصل حرکت (۱) ودیگر سلسلهٔ منتظمهٔ ازاحوال متوارد بطبیعت (مراتب بعد و قرب از غایت) صدور متغیر از ثابت را توجیه نموده اند ، همانطوری که (علامه فیض) از استاد خود نقل کرده است .

هیچیك از این وجوه دردی دوا نمی کند برای آنکه این اشكال مسلماً باقی مبماند که موجود ملکوتی محرك طبایع ، طبیعت را فاعل مباشر حرکت نمودهاست و وجمیع تغیرات از احوال و مراحل قرب و بعد نسبت بغایت ولحوق حالات بر

**<sup>→</sup>** 

احوال عارض برطبیعت و ملازم باطبایع متحرك ، فرقی وجود ندارد ، علت ثابت بتمام معنا مبدأ هیچ تغییری نمی شود .

ا ـ محسّر این سطور دررسالهٔ حرکت مفصل این مسأله را تقریر نموده وجمیع اقوال را نقل وپیرامون آن تحقیق کرده است فان فیما حسّر زناه مایشفی العلیل .

طبیعت از شه به دیگر غیر از طبیعت حاصل نمیشود و اعراض بحسب نحوهٔ وجود از طبیعت منبعث میشوند و احوال عرض، درمقام ومرتبهٔ ذات طبیعت بوجودخاص خود وجود ندارند و از خارج نیز ملحق بطبایع نمیشوند و آنچه ازافعال واعراض حاصل از طبیعت درخارج متحقق شود باید از ذات طبیعت جسمانی طالع گردند ، ثمات و قرار طبیعت منافات بامبدئیت آن نسبت باعراض دارد ، فیض وجود ساری از عقل اول بوجود طبیعت میرسد وازآن مرورنموده بوجود عرضی تبعی جلوه گر میشود و احوال متوارد بر طبیعت اگر احیاناً دارای جهت اعداد باشند این مشکل سجاى خود باقى است كه مبدأ مباشر حركت اكر ثابت باشد هيچ امر عرضي ملحق بآن نمیشود مگر آنکه از اصل وجود طبیعت ظهور نماید ، حرکت معلول طبیعت است و این معلول درمقام صدور از طبیعت اگر احیاناً محتاج بعلت معده باشد ، این علت معده در مرتبه ذات طبیعت واقع نمیشود و انضمام آن بالطبیعت متأخر از طبیعت است و در صورتی در علیت طبیعت نافع است که در موطن طبیعت قرار گیر د و بمنزله جزء طبیعت و منضم بطبیعت (درمرتبهٔ جوهر طبیعت شود) و باانضمام بطبیعت درموطن ذات طبیعت موجب تغیر ذات طبیعت گردد که طبیعت درمقام ذات متغیر شود تا از سبب متغیر و متجدد ، مسبب متجدد و متقضی صادر گردد و دلیل وجوب تغیر علت متغیر ، منطبق باعلت موجبه و سبب مباشر است فهعلت معده ک أر شرایط لازمالمراعات درجانب معلولاست نهمفید بحال علت و مبدأ فاعلی متغیر و از باب تبعیت اعراض نسبت بموضوعات و ظهور اعراض از مقام ذات طبیعت بوجود تبعی و لزوم صدور کلیهٔ اعراض و توابع و لواحق از ذات جوهر طبیعت و عدم جواز تغیر ذات طبیعت از ناحیهٔ اعراض و عدم علیت اعراض نسبت بهطبیعت مكرر صدرالحكما دراين باب فرمايد: من راجع الى وجدانه فيحالاالسلسلتين معاً بجميع اجزائهما ولا محالة انهما جميعاً متأخرتان في وجودهما عن وجودالطبيعة ، علم انالكلام في لحوقهما معاً بأمر ثابت عائد من رأس من انهما من اين حصلتا بعد

مافرض الأصل ثابتاً والأعراض تابعة» واعراض تابعه هركنز درمرتبة وجود علت متبوعه واقع نميشوند تامصحح تغيير در علت شوند چه آنكه امر تابع ، در اطوار و شئون و تغيير و ثبات تابع صرف علت متقدم الوجود است تا آنكه سابق متأثر از لاحق شود آنهم لاحقى كه درحكم تابع اصل خود و اصل مبدأ وجود آن ميباشد .

این لواحق برطبایع و امور ملائم و غیر ملائم و مراحل قرب و بعد و آنچه متأخر از طبایع باشد بالأخره از عوارض طبیعت «حسوب میشود ، عوارضی که ناچار باید از ذات معروض طالع گردد نه آنکه از اعراص لاحقهٔ از محارج باشد چه آنکه کلام در عوارض ذاتی است و ما از تجدد احوال و عوارض ذاتیه ، استدلال بر تجدد جواهر می نمائیم و تجدد نیز عارضی حرکت نیست بلکه نحوهٔ وجود حرکت ، سیال و متقضی و متصرماست و عرضی بالأخره بذاتی منتهی میشود و معلل است بذاتی .

### \* \* \*

چون عرض در نحوهٔ وجود تابع جوهراست ، اگر درمقام اتصاف به تجدد و تصرم مستند بجوهر نباشد ولازم آید در این نحوهٔ ازجود مستقل فرض شود نه تابع، ویاآنکه جوهر و طبیعت فاعل مباشر آن نباشد بل که مفیض وجود آن باشد ، در حالتی عرض درمقام تحقق وجود فی نفسه آن همان جهت وضعیت آن است ولا غیر (۱) و مجرد فاعل مامنه است نسبت باین عرض و گرنه باید عرض مستقل فرض

ا دراینکه ملاصدرا، مکرر فرماید عرض درتجدد معللبجوهراست معنایش آنستکه جوهر درمقام تجدد معلل بدات خود میباشد فقط محتاج بمفیض وجوداست نهفاعلمباشر ناچار اعراض سیسّالند بواسطهٔ سیلان جوهر ، جوهر متحركاست بالدات درك این مسأله احتیاج بهتلطین درسیسّر و تعمیّق شدید دارد برخی مثل مرحوم سیدالحکما آقامیرزا ابوالحسن جلوه دراین مقام مناقشاتی نمودهاند که حاکی از عدم نیل بمرام این فیلسوف عظیماست ، بعضی از اساتید ما نیز در مجلس بحث دراین مسأله تشکیك میفرمودند که :

شود یعنی جوهر باشد درحالتی فیض وجود متجلی از امر مجرد غیبی اول بجوهر میرسد و بعد از مرور از طبیعت جوهر ، بعرض واصل میشود .

درصورتی که طبیعت مبدأ ظهور کلیهٔ اعراض باشد و اصولاً عرض شأن و ظهور جوهر فرض شود ولواحق واحدوال متوارد برطبیعت و متأخر از طبیعت مستند باصل طبیعت باشد، ناچار شدت و ضعف، سرعت و بطؤ و غیر این امور که از اطدوار و شئون خاص حرکت عرضی بحساب میآید حاکی از حصول اشتداد و

ماحصل آنکه: چرا حرکت ذاتی اعراض نباشد تاآنکه حرکت عـرض معلل بحـرکت ذاتی جوهر نشود . منظور آنکه درصورتی که اعراض بحسب وجود تجددی معلل بامری نباشند و حرکت ذاتی آنها باشد ، قهرا لازم نیست جوهر متجدد ومتحرك باشد همانطوری که آخوند گوید: جوهر در تجدد معلل بغیر نیست ، عرضهم همین حکم را داشته و در نتیجه حرکت عرض ملازم باسیلان جوهر نمی باشد . لازم این اشکال آنستکه اعراض دراین صورت محتاج بفاعل مباشر نیستند یعنی درمقام حرکت عرضیت را از دست میدهند ناچاد خود جوهر میشوند طبیعت نمی تواند فاعل مامنه باشد بل که فاعل مابه الوجوداست و گرنه باید مجرد باشد و مادی موجد امری نمیشود دراین صورت اعراض باید از مجرد صادر شوند نه ازطریق جوهر وهکدا ...

فهم مطالب اختصاصی ملاصدرا خیلی مشکلاست بلکه در نهایت غموضاست ) از جمله همین مسأله حرکت که اغلب ارباب ادعا دراینباب الفاظ را مکرد میکنند (جلب سمعاست ارکسی را خوشلبیاست) برخی دیگر خیسال کردهاند اگر از ناحیه ترکیب اتحادی بین جوهر و عرض استدلال به حرکت جوهری نمودیم و یاآنکه اصلا بحرکت جوهر قائل شدیم و اعراض تابع جوهر درحرکت شوند لازمه آن وجود حرکت درحرکتاست درحالتی که اتحاد جوهر با عرض اتحاد درمرتبه وموطن واحد نیست و ترکیب اتحادی دارای مراتباست مثل اینکه کسی توهم کند اگر بین نفس و بدن ترکیب اتحادی باشد لازم آید بدن مجرد و نفس مادی باشد ، اگر بین ماده و صورت ترکیب اتحادی باشد لازم آید شیء واحدهم هیولی باشد ، هم صورت ، اگر جوهر و عرض در وجود متحد باشند باید شیء واحدهم جوهرباشد وهم عرض باشد . درحالتی که انحاد مراتب دارد ، باعتباری باید شیء واحدهم جوهرباشد وهم عرض باشد . درحالتی که انحاد مراتب دارد ، باعتباری بین علت ومعلول اتحاداست و هرکدام دارای احکام مستقل و نیز دارای احکام مشترکند.

تضعیف و قوت و تمامیت اصلجوهرمیباشد، طبیعت ثابت بافرض حالات مختلف در عرض ملازم بااستقلال عرض درشئون واطواراست، درحالتی که اعراض اموری غیر شئون و تحلیات منبعث از جواهر نیستند وقوام اعراض بجواهر غیر تقوم طبیعت بمجرد ملکوتی واصل ثابت واقع دردهر ایمن اعلی واصل ثابت افراد انواع میباشد و در مواد و استعدادات بین قیام فیه وقیام عنه فرق بسیاراست.

### \* \* \*

وصل ۳ ص۱۸، ۸۸ – از باب ۲ – درنحوهٔ وجود طبایع و کیفیت تحقق امور سیال بالذات و نحوهٔ هویت مادیاتست باین معنی که شیء متحرك و متجدد ثباتآن عین تجدد و وجود آن عین فناء و بقا و استمرار آن در سیالان هویت و تحرك آنست لذا فرض فعلیت و تحصل و ثبات در متصرمات ، فرض فنا و عدم آنهاست . چه آنکه در جسمانیات ثبات و تحصل و فعلیت و تحصل بالفعل محالاست و دراین صورت ، فعلیت ثابت شأن موجود مجرداست و صورت منطبق برجسمانیات که در نظر ابتدایی از مادیات محسوب میشود ، بنظر عمیق موجودی است مجرد و بالفعل و اگر صورت جسمانی ثابت فرض شود ، از ماده تجرد دارد ، صورت موجود در عالم ماده و زمان یك آن بقا ندارد .

درنتیجه بنابرمسلك تحقیق صورتهای موجود درعالم ماده ، مثل صور انواع مختلف از موالید و عناصر مثل اصل حرکت تدریجی الحصول و تحصّل جزیی متفرع است برفنای جزء دیگر چهآنکه حرکت حاکم برجواهر عالماست وصورت جوهری نحوهٔ اتصال آن درست مانند اتصال زمان و حرکتاست که وجود جزء لاحقملازم بل که عینفناء جزء سابق است «وتری الجبال جامدة، وهی تمرمر السحاب»

بنابراین مبنا چون تجدد ذاتی طبیعتاست و ثبات طبایع متجدده عین زوال این طبایع و جعل طبیعت ، همان جعل تحرك و سیلان آن میباشد ، از جهت ثبات تجدد صور ، بل که جهت ثبات آن مرتبط بحق و جهت فنا ودثور آن واسطهٔ حدوث

حوادث است و درمقام تصحیح ربط متغیر بثابت مفصل در این مقام بحث می نمائیم و در آن جا بیان میشود که ماده و هیولی که قوهٔ فعلیت باشد موضوع است از برای توارد صور متجدده ، صدور این صور از ملکوت مسبوق بماده و استعداداست و هر حادثی باید در ماده و موضوع قابل متقرر شود ، لذا ماده منشأ حدوث فعلیات و ملاك تجدد هویات وجودیه است ولی ماده در تحقق، مسبوق بماده و استعداد نمیباشد لذا اهل فن گویند استناد ماده بعالم ملکوت برسنت و طریق ابداع است نهبرسبیل تکوین و حصول تدریجی. ناچار ملاك حدوث زمانی را باید درماده وصور متوارد بر آن جستجو نمود ، برای آنکه ماده و زمینهٔ حدوث صور باعتبار استعداد و امکان قبول فعلیت متحد بامور حادث و متجددالذات و منشأ توارد حوادث و هویات سباله است و هرصورتی که بماده مسبوق نباشد برسبیل ابداع صادر میشود و ازباب تعری آن از ماده فعلیت صرف و قهراً مجرد و ناچار قدیم خواهد بود و صرف امکانی ذاتی کافی است از برای صدور آن از علت و در این صورت چنین حقیقتی با آنکه در برخی از موارد جسم متقدر و متلون است ولی موجودی قدیم و واقع با آنکه در برخی از موارد جسم متقدر و متلون است ولی موجودی قدیم و واقع در ملکوت وجود اگرچه ملکوت اعلا نباشد .

«فهذان الجوهران (صورت وماده) بدئورهماو تجددهما، واسطتان فی الحدوث والزوال و بهما یحصل الار تباط بین القدیم والحادث» محتق فیض جهت رفع این توهم که اگر موضوع در حرکت جوهری ماده باشد و تجدد وارد برصور متوارد برهیولی گردد ، باید مادهٔ عالم زمان قدیم و صور حادث زمانی باشند و این باقول مشهور چه فرقی دارد ؟ و برای چه او واستادش و اتباع استادش گفته اند: بنا بر حرکت جوهر عالم ماده حادث زمانی است و حدوث مجمع علیه اهل دیانات را همان حدوث ذاتی و سیلان دائمی جواهر عالم دانسته اند ، گوید: فللمادة فی کل آن صورة اخری بالاستعداد، ولکل صورة مادة اخری بالایجاب ... الی آخر ما قال المؤلف و نقله عن استاده العریف .

باید درست در کلام آخوند فیض و فرموده صدر اهل حکمت تأمل کرد ، مراد ار تجدد صور و هیولی معاً و میزان مسبوقیت مجموعهٔ عالم ماده بعدم زمانی آنا آنستکه درحرکت جوهری و اشتداد ذاتی امر باقی بالفعل وجود ندارد بلکه وهم خیال می کند صور و حقایق عالم ماده ثبات دارند مثل رودخانه یی که حرکت آب حس نشود و یابواسطه پربودن رود از آب برسبیل تجدد امثال در وهم چنین گنجد که آب باقی است ولی واقع برخلاف آنست چهآنکه دراشتداد امر بالفعل معقول نیست و هرصورت و فعلیت که برموضوع وارد آید خود ماده است از برای صورت دیگر و آن صورت نیز بتمام ذات هیولاست از برای صورت کامل تر و هرزمان و در هرمرحله که صورت ماده از برای صورت دیگر نشود یا معدوم شود و یا بواسطهٔ رسیدن بغایت ذاتی خود بهملکوت پیوندد و مجرد شود و باقوای ظاهری محسوس نگردد . مغزای قول مؤلف : ولتشابه الصور ... وحاصل قوله : فانموجودات الجسمانیة داثرة ... کیف والأمر التجددی لاثبات له ... فاذن الحق فی ذلك ما ذکره استاذنا (۱) صدر المتألهین ... یؤول الی ماذکرناه .

شاید کسی توهیم کند که بنا بر حرکات ذاتیه واستحالات جوهریه ملاك و حدت شخص و حقیقت نوع متحرك بچیست درحالتی که طبیعت متحرك شجر - مثلاً و دیگر موجودات مادی و باعتباری انسان و حیوان در نشئآت سافله قبل از تجرد و بل که در مراحل بعد از تجرد بواسطهٔ حصول حرکت ذاتی دائماً از نوعی بنوع دبگر مبدل میشوند و نیز از باب آنکه حرکت امر متصل است هر متصلی قبول انقسامات الی غیر النهایه مینماید باعتباری لازم آید که یك شیء انواع متبانیه باشد و بالأخر و حافظ نوع چیست ؟ در کلام اقدمین نیز باین امر در باب حرکت اشارهٔ مبهمه شده است و برخی که از ناحیهٔ حرکت اثبات مشکل نوریه نمایند باین دقیقه توجه داشته اند بعضی از متأخرین در باب حرکت و اثبات محرك غیبی ، مبداً مفید حرکت را

ا- رجوع شود بهاسفار و شواهد و اسرارالایات و مشاعر و عرشیه

عقل طولى دانسته (١) و گفته اند: «القول بوجود المُثلُ فضل لا يحتاج اليه» .

علامه فیض به تبع استاد درمقام تقریر مرام استادخود در این قبیل از عویصات دراصل ٤، ازباب ٦ ص٨٨ و ٨٩، گويد: هرطبيعت سيالهاي داراي اصل مجرد و ملکوتی است که درعالم عقول عرضیه بوجودی اعلی و اته موجود است و همین حقیقت دارای اصل و صورتی است در علم حق وحقیقت عقلی و فرد ملکوتی نوری از هرطبیعت که بافرد طبیعی بوجودی واحدموجودند بلکه حقیقت انسان که دارای باطن وملكوتي است وداراي ظاهر و فرع وناسوت، درمقام تحقق بوجود عقلي محتاج بهامری خارج از ذات و تقوم بچیزی غیر از وجود صرف ملکوتی خودندارد واین و جود مادی و ناسوتی طبیعت است که دراین آحو از و جود و طور از هستی به ماده قابله وصورت حال دراین ماده احتیاج دارد که اصل وجود ازناحیه حرکات جوهري واستحالات واستكمالات ذاتي زمينة تقرر خارجي آن فراهم شود وبعد ازطی درجات کمال، دروجود اخروی وعالم آخرت از این وجود مادی ملازم با زمان ومكان وجهات بينياز شود وباصلخود يبوندد واين اصل انسان است ك بحسب وجود ابتدائي درماده حاصل ميشود وباعتبار اصل وجود عقلاني قائم مذات است و اعتبار نهایت وجود دنیوی ونیل بمقام تجرد برزخی و تبدیل جهت خلقی بالأخره درنهایات از باب رجوعنهایات بهبدایات ازجهات نقص لازم نشأت دنيوي خلاصي حاصل نمايد .

درهرصورت برای انسان نشئآت متعدد از وجود است، وجودی در نشأت مقدم بربرزخ وجودی مجرد درعالم مثل معلقه و وجودی درعالم ماده، جمیع ظهورات

ا رجوع شود بهرسالهٔ سیدالحکما میرفندرسکی درحرکت ، بعضی در فهم عبارت او دچار اشتباه شدهاند که آیا تول بمثل فضل ، یعنی چه ا بنابروقوع حرکت درجواهر و انواع و حصول انواع متباینه در عالم ماده و لزوم حافظ نوع در متحرکات و نیزوجوب بودن اصلوفرع ومجرد ملکوتی وشعاع مادی ازبك حقیقت، صورت بحث دراین باب اصلاً عوض میشود کما حققناه فی حواشینا علی هذا الموضع من رسالة سید اهل التحقیق .

از توابع وجودانسان درعالم نشأت ذرّ اعلاست که عبار تست از عین ثابت انسان در عالم اعیان ثابته بوجودی تبعی وعلمی ، صورت وظاهر اسمالله که جامع جمیع اسماء الهیداست و از باب جامعیت نسبت بجمیع اسماء جزئیه و کلیه، اسماعظم بشمار میرود و همه مراتب وجودی انسان در نشئآت و برزات وجودی تابع مقتضیات اسماء حاکم بر عین ثابت انسان و استعداد مکنون در این عین است که به تبعیت اسماء الهیمه غبر مجمول است. باید خوب دقت نمود و فهمید که حدوث برخی از مراتب وجودانسان منافات با قدم برخی از مراتب دیگر ندارد و حدوث و نشأت خلق ذاتی و جودخلقی و تحقیق در عالم امر ذاتی این حقیقت کلیهٔ الهیداست (۱) .

محقق فیض دروصل ۶ ازباب ۲ معارف الهیه ص۸۹، ۹۰ ووصل ۵، براهین ودلائلی دیگری را که ملاصد را برحرکت جوهر اقامه نموده است تقریر و تحسریر مینماید . باید این دلائل را نحوی تقریر نمود که نتوان بآنها مناقشه نمود و بعضی از افاضل دوران گذشته وبرخی از معاصر آن ازباب عدم احاطه بمبانی ملاصدرا و عدم نیل به مغزای مرام وی درصدد ایراد اشکال بر آمده اند که بعداز تأمثل در افکار آخوند سستی این مناقشات ظاهر می شود .

باید تأمثل نموددراین مسأله که برخی ازبراهین حرکت جوهر بنا برممشای طریقهٔ محققان از حکمای مشائیه قبل از ملاصدرا اقامه شده است و بعضی از براهین

۱- این منافات باآن اصل کلی که در موارد متعدد به توضیع آن پرداخته ایم ندارد که وجود خاص انسان همین وجود مادی زمانی است و بعد از طی درجات نباتی و حیوانی و مراتب برزخی و عقلانی بااصل خود متحد شود و اگر در صراط تکامل حقیقی واقع شود ، کلیه مراتب وجودی مقدم برنشأت خلق از ابعاض و اجزای وجود او محسوب میشوند و در این معنا سری است که باید آن را دراشارات کلمات اهل الله جستجو نمود ، نه نصوص موجود درکتب حکما که نشئات انسانیه مقدم برنشأت وجود خلقی و مادی آن را سخت انکار نمود داند .

بنا بر اصول وقواعدى است كه خود آن فيلسوف اعظم تأسيس نموده است از جمله براهين مبتنى براصول وقواعد خاص ملاصدرا همين برهانى است كه فيض دروصل ده بيان مى نمايد «قد ثبت ان الجسم والجسمانى لايكونان لذاتهما علة فاعلية...»

در اسفار گوید: «اعلم ان الطبیعة (۱) الموجودة فی الجسم لایفید شیئاً من الأمور الطبیعیّة فیه لذاتها...»

چون بينطبيعت ومادة جسمانى متقوم بهطبيعت تركيب اتحادى موجوداست وباجسم خود بوجود واحد موجوداست قهراً درماده وجسم خود تأثير اتأثير عرضى دارد چون فعل درماده خود واقع نمى شود ولى درغير جسمخود تأثير اتأثير عرضى دارد چون شرط تأثير وتأثير كه وضع باشد بين طبيعت وجسم ديگر وجوددارد. لذافر موده است: «...لايكون للطبيعة فعل فى نفس المادة التى وجدت فيها اذلاوضع للمادة بالقياس الى ذاتها والى ما حل فيها، ناچار كلية اوصاف لازم طبيعت ازباب اتحاد ماده و صورت واعراض لازم طبيعت بوجود واحد موجودند ومبدأ مجرد بجعل واحد طبيعت ولوازم آن را ايجاد نمايد، ناچار نفس طبيعت ازحر كت جدانيست واز آنجايى كه عرض تابع طبيعت است حركت عرض جدا ازحركت جوهر واقع نمى شود و تجدد و سيلان اعراض عين تجدد طبايع است وچون ملاصدرا توجه بامكان برخى از مناقشات داشته است درضمن تحرير برهان ، مطلب را نحوى تقرير نموده است كه اشكال وارد نيايد لذا گويد: ان فيض الوجود يمر بو اسطة الطبيعة على الاعراض . وهذا معنى ماقالوا فى كيفية تقدم الصورة على المادة انها شريكة علة الهيولى ، لاان الصورة فاعلة لها بالاستقلال او واسطة او آلة متقدمة عليها لأنهما معاً فى الوجود ، وهذا حكم الطبيعة مع هذه الصفات الطبيعية التى منها الحركة ، فيلزم تجدد الطبيعة وهذا حكم الطبيعة مع هذه الصفات الطبيعية التى منها الحركة ، فيلزم تجدد الطبيعة وهذا حكم الطبيعة مع هذه الصفات الطبيعية التى منها الحركة ، فيلزم تجدد الطبيعة

۱- اسفار چاپ ک تهران ۱۲۸۲ هق ص۲۱۹ ، ۲۲۰ براهین سابق بنابرمسلك قوم بد که طبیعت را مبدأ حرکت میدانند و براهین بعد بنامشرب اوست که تقریرمیشود .

واستحالتها فيجميع الأجسام (١) ... ٥

بنابر آنچه ذکرشد مناقشات برخی در این مبحث واردنیست نه این مبنا ملازم است با بنابر آنچه ذکرشد مناقشات برخی در این مبحث واردنیست نه این موکله بر افاعیل را بمنزلهٔ قوا دانسته اند و نه منافات باگفته او در مبدأ و معاد و دیگر آثار او دارد که گفته است تحصیل قرب معنوی از برای جلب فیوضات غیبی در معنویات بمنزلهٔ وجود وضع است در تأثیرات جسمانی . برای آنکه در جایی تصریح کرده است که صورت اول در مادهٔ خود اثر میگذارد ، بعد در مواد خارج از وجود خود ، چه آنکه مراد از تأثیر صورت در ماده خود ، مطلق اتصاف است چون صورت ناری اول ماده خود را گرم می کند بعد جسم خارجی و اولی مراد او آنستکه از باب اتحاد ماده وصورت قهراً حرارت موجود در صورت در ماده متفوم بآن سرایت دارد ولی نه از ناحیهٔ قهراً حرارت موجود در صورت در ماده متفوم بآن سرایت دارد ولی نه از ناحیهٔ تأثیر فعلی و انفعالی که ملازم است با تباین وجودی با وجود وضع و محاذات خاص (۲).

نگارنده در رسالهٔ حرکت مفصل دراین باب بحث کرده ام و از جمیع مناقشات جو اب داده ام و نیز در آنجا بیان کرده ایم که کدام یك از دلائل حرکت جوهر مبتنی برمشرب قوم و کدام یك بنا برمسلك مؤلف علامه (۳) اسفار حرضی الله عنه

<sup>1-</sup> اما اینکه برخی مناقشه کردهاند که در صورت امکان مرور فیض از جوهر بعرض باتحاد وجودی جوهر و عرض ، چه اشکال دارد ، وجهود در مهرتبه یی نابت و جهوه و درمرتبه یی عرض و متحرك باشد أ جواب آنکه لازم آید جوهر مفید وجود عرض باشد نه فاعل مباشر و اگر مفید وجود نباشد باید فاعل مباشر باشد و حرکت عرض ناشی از حرکت آن باشد ترکیب اتحادی بین صورت و ماده متقوم بآن و اتحاد وجودی بین جوهر و عرض قائم بآن از مقدمات این برهان است و باید درست تأمل گردد دراین معنی که قیام عرض به جوهر قیام صدوری نیست بلکه قیام حلولی است و جوهر فاعل مزاول عرض و متحد باآن میباشد .

۲- رجوع شود بهحواشی حکیم محشی محقق سبزواری - قده - اسفار ط جدید
 الجزءالثالث ص۱۰۱ ، ۱۰۲ .

<sup>-7</sup> ساحب اسفار در مقام تقریر و طرح مباحث و اقامهٔ براهین و شواهد گاهی -7

مبتنى است .

### \* \* \*

درجای خود ثابت نمودیم که ملاك تشخص و علت امتناع صدق برمتكترات در وجوداست نمدرمعانی و مفاهیم عامه ، درجسمانیات که وجودرحاصل درزمان، وصورت حاصل درماده است دارای عوارض مختلفه یی است که از این عوارض بطور مطلق مادامی که پابند ماده است جدا نمیشود بطور مطلق تشخص باوجود خاص نمیباشد و وجود لوازمی دارد که دخیل در تشخصاست و این عوارض در طبیعت دائماً قبول تبدل مینماید ، یعنی طبیعت واقع درماده دارای عوارضی است که در زمینه صورت نوعی و طبیعت متشخص خارجی متبدل میشوند و در مباحث قبل زمینه صورت نوعی و طبیعت متشخص خارجی متبدل میشوند و در مباحث قبل بیان شد که برخی از این عوارض را دانشمندان مشخصات و مؤلف به تبیع است دخود این عوارض امارات و علامات تشخص دانسته اند باین معنی که وجود مادی که ملاك تشخص درطبایع مادیه است منشأ انبعاث این لوازم است ، هرجوهر جسمانی دارای مقدار ولون ووضع و مکان و دیگر اموری است که دائماً در حال تبد شل و

-

بسبك مشهور بحث می كنند و گاهی بممشا و طریقهٔ خود مشكلات را حل نماید ، زمانی بین مسالك مختلف سازش برقرار مینماید ، گاهی بااشاره یی عالی ترین مطلب را افادت نماید ، تركیب اتحادی بین عرض و موضوع و اتحاد بین نفس و قوای آن نهبساطمقولات را جمع می كند و نه قوارا ابطال می نماید بشرط آنكه در مسأله دقت و اصل مطلب فهمیده شود .

ولميعلم انالحركة الاستدادية من لوازم الوجود في الطبايع الخارجية وانالوجود في الحركة المروجية والمعراج التركيبي تكون من مقتضيات الوجود المادي المتوجه الى المقصد الاعلى للوصول المي النهايات والاتحاد مع البدايات من جهة احكام الاسماء الالهيه الحاكمة على الاعيان الخارجية ومن هذا يظهر جواب ماربما يقال : هذا البيان انما يتم لوكان حركة من الحركات الاستدادية لازمة لنوع من الانواع الطبيعية وكانت الحركة معذلك مقصودة بالذات للطبيعة . . .

تغیرند، و طبیعت خارجی انسان و یا نبات مثلاً از باب آنکه مبدأ تقوم ایناعراض است بااعراض بوجودی خاص موجوداست که ملاك صحت حمل درآن وجود دارد و قهراً ایناعراض متبدله محمولات وارد برطبیعت میباشند وازباب اتحاد وجودی تبدل اعراض درجسم از قبیل تبدل مقدار و لون ووضع ، قهراً طبیعت نیز متبدل میشود به تبدل این اعراض ، تبدل درطبیعت بحسب وجود خاص شخص خارجی، تبدل در جوهر و تغایر در این اعراض حرکت درعرضاست چون حرکت درجوهر، تبدل دائمی جوهر و شئون متر تبه براین جوهر ، تبدل درعرض و حرکت درهیأت تبدل دائمی جوهر و شئون متر تبه براین جوهر ، تبدل درعرض و حرکت درهیأت است (اذوجودالجوهر جوهر ، کما ان وجودالعرض عرض) بعبارت دیگر اعراض متبدل برطبیعت از باب اتحاد عرض باموضوع ، بدون تبدل جوهر امکان ندارد ، جوهر دائماً در تبدل است ، نشاید جوهر و طبیعت حمل میشوند وچون عرض متحد با جوهر دائماً در تبدل است ، نشاید جوهر ثابت باشد و گرنه باید این اعراض در نحوه و جود تبدلی و تغیری جدا از عرض لحاظ شوند ، و منضم بجوهر باشند ، نظیر انضمام امری مباین بمیاین ، در این صورت جوهر مبدأ انبعاث عرض نمیشود ، چون اتحاد ملاك حمل است قهراً تبدلات عرضی عین تبدلات جوهری است با حفظ این اتحاد ملاك حمل است قهراً تبدلات عرضی عین تبدلات جوهری است .

چون حرکت ذاتی جوهراست وازآنجایی که موضوع طبیعت نسبت بحرکت متوارد برطبیعت دارای جهت قوهاست و این جهت قوه مصحح حرکتاست ناچار صور جوهری حاصل از حرکت و یا طبیعت متحرك بحرکت ذاتی دراصل وجود محتاج بعلت و دراتصاف بحرکت مستغنی از جعلاست ، این وجود مستند است بجوهر عقلانی مجرد که اصل ثابت و رب افراد مادی و درحقیقت طبیعت متقوم است بجوهر عقلانی که نسبت آن بکلیه افراد متساوی است و ماده موضوع حرکت قائم است بهصورت متجدد و متغیر بانضمام اصل ثابت عقلانی و چون وجود عقلانی اصل ثابت فرد متغیر و حافظ نوع متغیر درعالم ماده است و از باب اتحاد فرد متجدد مادی بااصل عقلانی جمیع تغیرات و تبدلات وارد برطبیعت فعل ثابت وجود

عقلانی محسوب میشود و حقایق مادی باعتبار اتصال معنوی باحقایق عقلانی و ارواح کلی باقی و ثابت(۱) و در تغییر و تحرك مستمر و دائمی است .

بنابرقول بمثل نوری ، هرطبیعت متحرك سیّال دارای اصل ثابت عقلانی در عالم عقول و فردی مجرد به تجرد برزخی در عالم مثال اكبر است كه محیط برفرد متحركند و ملاك وحدت و ثبات آن میباشند و همین اصل ثابت است كه حافظ نوع است و بمنزلهٔ روح ملاك بقای بدن و ثبات اعضا میباشد و تبدلات واقع درمرتبهٔ دانی انسان موجب تغیر آن نمیشود درحالتی كه متقوم است باصل ثابت (۲) .

### \* \* \*

وصل هفتم از باب ۲- ص۹۱، ۹۲ - در این مسأله مهماست که چون نسبت عقل مجرد بهمهٔ حقایق مادی ، نسبت واحداست و احاطهاش برهمه اشیاء یکسان میباشد وازطرفی عقل که ثابت محضاست باموجودات متغیر ومتبدل که ازباب وقوع حرکت درذات آنها عین تجددند، بچه نحور ابطه پیدا می کند وازچه ناحیه در آنها اثر

ا- فیض به تبع استاد خود ، موضوع حرکت جوهری را - ماده - میداند ولی مادهٔ مأخوذ مع - صورة ما - مثل اینکه در حرکت کمی نیز ازباب آنکه افراد کم متبدلند، موضوع طبیعت است با - کمما - ثبات طبیعت را حمل براصل ثابت طبیعت که جوهر عقلانی باشد دانسته است .

ملاصدرا در شواهد درحرکت جوهر ؛ تجدد و عدم بقارا در وجود طبیعت و بقاء را در مفهرم و ماهیت اعتبار کردهاست ، در اسفار وجود ثابت مستمر انسان را مثلاً که مبدا آن نطفه و انتهای آن عقل یا خیال بالفعلاست ملاك و توع حرکت در یك امر لحاظ فرمودهاست باین اعتبار که حدود این وجود به تبع حرکت قبول تجدد و تغییر و فنا نماید و حدود همان ماهیت است بهرحال از عدم بقاء موضوع بآن نحوی که شیخ و دیگران آنرا بهانه از برای انکار حرکت در جوهر قرار داده اند ، نباید چندان واهمه داشت .

۲- اما این مسأله که بچه نحو هیولاباآنکه واحد شخصی است معلول واحد بالاعتبار میشود که مجموع مرکب از صورت متوارد و وجود عقلانی کدخدا و مربی عالم ماده باشد . آیا بافرض حرکت جوهر همان جواب که دانشمندان از اشکال داده اند مشکل رفع میشود یا مسأله را باید طوری دیگر تقریر نمود . می گذارد . بعبارت دیگر بین مفیض و مستفیض باید تناسب موجود باشد و عقل صرف با مادی صرف مناسبت ندارد پس چگونه موجود مادی از عقل صادر میشود و باچهوسیله یی از برای نیل بدرجات کمال کسب فیض مینماید درحالتی که نسبت عقل بهمه اشیاء متساوی است .

فیض نفوس را واسطه بین عقل و عالم ماده میداند چه آنکه نفوس باعتبار آنکه بحسب فعل مادی هستند بامادیات ارتباط دارند وازجهت تجرد ذات بعقول متصلند و واسطه درقبول افاضات جهت رسانیدن امداد بمادیات .

نفوس ناطقه بنابر مسلك تحقیق بحسب حدوث جسمانی و بحصب نهایات وجود روحانی میشوند و بعد از طی درجات نباتی و برخی از مراحل حیوانی بمقام تجرد میرسند بعلاوه هر موجودی دارای نفس مجرد نیست و اگر قائل بفرد برزخی در انواع شویم ، فرد برزخی اگرچه جسم است ولی از جهت مادیت مبراست لذا باید از اشکال مذکور بنحوی دیگر جواب گفت ، نگارنده در مباحث مخصوص بمعاد نفوس در این مسأله بحث مینمایم .

### \* \* \*

وصل ۸ – از باب ششم ص۹۹، ۹۳ – دربیان نحوه تسبیح و تنزیه حقایق است نسبت بمبدأ وجود و حق اول «تقدست اسمائه» از مباحث گذشته معلوم شد که هرشیء دارای ملکوتی است که باطن وغیب وجود آن شیء ودارای ظاهر وصورتی است و هرشی، دارای قوت ملکوتی است که جهت ارتباط آن شیء باعلت و باطن صورت اوست و بین هرشیء و حق اول وسایطی موجود است که حق اول آن را موکل بروجود آنشی، قرار داده است و در لسان شرع از آن بملك تعبیر شده است و باعتباری وسائل حفظ و واسطه ایجاد و علل بقا یا ابقای هرشیء مالائکه موکله از حقند و از باب سریان جهات ملکوت و عالم قوت و قدرت و سطوت در همهٔ اشیا، حیات و علم و قدرت و عشق بذات و حب بکمال ساری است و هرشیء بقدر

حوصله وجودی خود بعلم بسیط از حق آگاهی دارد و حق اول تسبیح و تنزیه و تقدیس نماید .

مسألهٔ سریان کمالات وجودی در اشیاء و بحث شعور فطری در موجودات عالم شهادت یکی از غوامض علم توحیداست که درآیات قرآنیه و روایات و مأثورات و لویه بآن تصریح و اشاره شده است ولی اهل حجب از درك این معنا غفلت دارند، کسانی که حجب ظلمانی بین خود و ملکوت را از بین برداشته اند موجودات را مشاهده می نمایند در حالتی که لسان ذات و استعداد و مرتبهٔ و... آنان گویا به تسبیح و تقدیس و تمجید حق است و این تسبیح ناشی از زبان ذات و استعداد و عبادت ذاتیهٔ حق اختصاص بهمهٔ اشیاء دارد و در آن عصیان و تمرد و جودندارد . موجودات در این امر متفاو تند برخی بجمیع السنهٔ وجودیه حق را تسبیح گویند برخی ببعضی از السنه حق را میخوانند «وما دعاه الکافرین الافی ضلال» .

### \* \* \*

فصل مربوط باصول و وصولات این باب مشتمل است براثبات دوام فیض حق وقدمت افاضه و ایجاد و تقریر این اصل مهم که برخی از موجودات دائمی وازلی و برخی از اشیا، حادثات و زمانیات اند که باعتبار وقوع در صف نعال وجود مسبوقند بعدم زمانی .

جمیع موجودات واقع در مراتب وجودی از مجردات و مادیات بسبب اسماء الهیه که حاکم برعوالم وجودیهاند موجود شدهاندو هراسمی حکمی دارد و هرعین و صورت اسمی اقتضا نماید آنچه را که استعداد ذاتی آن طالباست و نیز این معنا دراین فصل بیان شدهاست کهمنافاتی بین حدوث اشیاء و تجدد مفاض و قدم فیض وجود ندارد.

ونیز منافاتی بین قدم اراده و قدرت و علم و حدوث مراد و معلوم و مقدور و مراد نمیباشد ، چه آنکه حدوث داتی وجوهری وجودات مادیهاست و سؤال به

-له- از ذاتیات محال است هرموجودی دارای مرتبه یی از وجود و هرشی، دارای بهرهٔ خاصی از کمالات وجودی است که حق اول بحسب لباقات اشیا، از باب العطیات علی حسب القابلیات بآنها داده است برخی از اشیا، بحسب اقتضای ذاتی که غیر مجعول است در مرتبهٔ اوائل اشیا، و برخی جز، وسایط وجودی و برخی در ملکوت و بعضی از اهالی عالم ناسوتند.

باید دانست که حصول تدریج و تدرج در اشیاء مادیه باعتبار توقف بعضی بر بعضی دیگر است مثل اینکه هرصورت حادثی باید مسبوق باشد بمادهٔ قبل و هکذا. از این نظر حرکت وزمان ابتدا و انتها ندارند ولی باعتبار نظری وامری مجموعه عالم ابداعی است و به تدریج خلق نشده است و نیز نسبت حق بجمیع اشیاء متساوی است و قرب و بعد نسبت بحق از ناحیهٔ خلق است نمحق و دیگر آنکه صادر از حق وجود منبسط و وجود عام است و مراتب وجودی از ناحیهٔ قوابل حاصل شده است و امداد و تجلیات حق بنحو دوام آزلا و ابدا بعالم میرسد و فیض حق قدیم و احسان او دائم است و از آنجایی حق در عالم زمان واقع نیست و مخیط است بزمانیات و دهریات فعل و فیض او ابتدا و انتها ندارد.

مسألهٔ قابل توجه در این بعث آنستکه فیض از خزائن غیبی ازلی و ابدی است و اسماء حاکم برخی از اسماء الهیه عام است و شامل همه اشیاء میشود ، برخی از اسماء حاکم بردنیا برخی حاکم بر آخرت می باشند ، برخی از اسماء دارای دولت مستعجل و برخی دائم . برخی اختصاص باهل ملکوت و برخی از خواص و حاکم ساکنان خراب آباد ناسوتند .

افاضت از حق برسبیل اختیار و مسبوق بعلم و قدرت و اراده است ، امداد و تجلیات حق مستنداست به نفس ذات حق و آنچه که مدخلیت در ایجاد دارد عین ذات اوست لذا مختار حقیقی اوست کمااینکه فاعل حقیقی است بنحوی که اگر آنی و لحظه یی منع فیض نماید کلیه اشیاء بعدم ذاتی خود رجوع نمایند (اصول المعارف

ص۹۶، ۹۵، ۹۹، باب ۲) .

### \* \* \*

برخی از اصحاب خناس خیال کردهاند که ملاك ایجاد و سبب احتیاج ممکنات بعلت اول و حق متعال حدوث است و اشیاء فقط درمقام اخذ وجود بعتی احتیاج دارند و تصریح کردهاند که اگر برحی فنا جائز باشد ، عالم باقی خواهد بود بدون توقف بروجود حق .

برخی باراده و علم وقدرت و سایر صفات کمالیهٔ زائد برذات قائل شده اند ، نتیجه آنکه حق اول در موطن ذات و نفس حقیقت فاقد صفات کمالیه است بعضی از حق اول نفی علم و قدرت و بطور مطلق نفی صفات کمالیه کرده اند و برخی صفت اراده را حادث دانسته اند و تصریح کرده اند که درجتی بعدد مخلوقات اراده حادث میشود کلیهٔ این افراد اهل جاهلیت ثانی هستند و در دوران اسلامی ظاهر شده اند و در باطن فرقی بااهل جاهلیت اولی ندارند.

بعد ازغروب شمس رسالت مردم بواسطهٔ اعراض از عترت و پشتنمودن بهمقام عصمت و باب مدینهٔ علم حضرت ختمی مرتبت (ص) در ضلالت واقع شدند کلیهٔ این آراء و عقاید نتیجه عدم اطاعت از فرامین حضرت ختمی مرتبت میباشد.

لذا کسانی که رجوع باهل عصمت و طهارت نمودند اثری از این ضلالات در افکار شان دیده نمی شود مگر عدهٔ قلیلی که طریق مجادله پیمودند واز برای معارض با اهل حکمت باوهام متکلمان متوسل شدندو در مقام یاوه سرائی دست! شاعره و معتز له را به پشت بستند ، لذا اخبار و آثار وارد از اهل بیت در مباحث مربوط ذات و صفات حق اثری از این اقاویل که کتب کلامی اشاعره و معتز له مملو از این خرافات است دیده نمیشود .

# الباب التاسع في الحركة والزمان والمكان وفيه معرفة الأزل والأبد

(۹۷،۹۲س)

یکی از احوال مشتر کهٔ اجسام حرکتاست ، و حرکت خروج شیءاست ازقوه بفعلیت برسبیل تدریج . بعضی از حالات برای جسم بالفعل حاصل نیست ولی قوه و استعداد حصول حالت درآن وجود دارد ، حصول این حالت از قوه بهفعلیت یا دفعیاست یا تدریجی ، بهاصطلاح اهل خکمت خروج تدریجی حرکتاست. ازبرای حرکت تعاریف زیاد کردهاند که درکتب مفصله مسطوراست و نگارنده در رسالهٔ حرکت کلیهٔ اقوال را ذکر کردهام .

حرکت قائم به چندامراست ؟ از باب آنکه از اوصاف جسم است محتاج به قابل و از آنجایی از حوادث است صادر از فاعل است و این نیز مسلم است که شیء و احد از آنجهت که قابل حرکت است نسبت به صورت حرکت متصف به جهت قابلی است و از این جهت فاعل نمی توان باشد چون در امور متجدده که از ناحیهٔ قوء و حرکت شیء بفعلیت میرسد نشاید که جهت قوه و جهت فعل متغایر نباشند اگر چه در مجردات قیام فیه و عنه و احداست و در جای خود سیس آن را بیان می کنیم .

فاعل مفید فعلیت بقوه از آنجهت که افادت فعلیت نماید باید بالفعل باشد چون معنای قوه نداشتن واستعداد و امکان داشتن است و شیء فاقد فعلیت معطیآن نمیشود لذا مفید فعلیت ازجهتی که افادت فعلیت نماید واجدآن فعلیت اگرچه امکان دارد شیء از جهتی بالفعل و مبدأ فعلیت و از جهتی بالقوه و قابل فعلیت ماشد ازاین راه و ازاین جهت اهل تحقیق بیان کرده اند که باید جمیع جهات فعلیت

برگردد بامری که بالفعل از همه جهات باشد و جهات قـو نیز باید منتهی شود بقوه صرفه از جمیع جهات .

## بیان وجوه فرق بین حرکت توسطی وحرکت قطعیه

دراصل دوم مؤلف حرکت را تقسیم به حرکت توسطیه و حرکت قطعبه نموده و به تعریف این دو پرداخته است درست برطبق آنچه که آخوند ملاصدرا در شرح هدایه و اسفار بیان کرده است . نگارنده واضح تر این معنی را تقریر مینمایم : گاهی در حرکت این امر لحاظ میشود که میان جسم متحرك و غایت و حالت مطلوبه ، حالات متوسطه باشد که ممکن نباشد حصول حالت مطلوبه و نیل بغایت و منتهای حرکت بدون طی حالت متوسطه ، مثلا اگر جسم بخواهد از مکانی بمکانی منتقل شود باید اوساط بین دومکان را طی کند تابمطلوب خود که حصول و امکان ثانی باشد برسد چون بین حالت اول و حالت ثانی از حیث انتقال از مکانی بمکانی ، مکانهایی است که باید پیموده شود درجمیع حرکات مبدأ و منتهی موجوداست و فاصله بین این دو عبارت است از مسافت ، و مسافت نیز اعماست از مکانی و کمتی و کیفی و جوهری و وضعی .

حرکت ناچار دارای مقدار است که اندازه و مقدار تدریج محسوب میشود و این نیز مسلماست که این مقدار از موجودات غیر قار و ناچار سیال و رواناست چون تدریج مقوم حرکت و در تدریج قرار و ثبات معنا ندارد . یعنی تدریج غیر قار و غیر مقدار مسافت است چون مقدار تدریج در مقدار مسافت واقع میشود ، ناچار عین مقدار مسافت نیست . درحالت حرکت در متحرك دوحالت عارض میشود یکی ، تدریج مقدر بمقدار مذکور که برمسافت منطبق میشود و این امریاست ممتد و غیر قار ، چه آنکه حصول متحرك در حد دوم مسافت باوجود آن درحد اول مسافت جمع نمیشود این همان معنای حرکت قطعیهاست . معنای دوم عارض بسر جسم متحرك بودن جسم و حصول متحرك است بین مبدأ و منتهای مسافت باحوی که جسم متحرك بودن جسم و حصول متحرك است بین مبدأ و منتهای مسافت بنحوی که

هرحدی که درمسافت فرض شود که جسم متحرك بآن واصل شود ، نمیشودگفت که جسم متحرك درآن حد وجود حاصل بالفعل دارد چون بمجرد وصول بآن حد از آن میگذرد چون در حرکت قرار فرض نمیشود . و ظاهراست که این معنا که مکونالجسم بینالمبدأ والمنتهی» باشد اگرچه لازم دارد معنی اول را اما مغایرت بامعنای اول دارد ، این معنارا حرکت توسطی گویند . بین اهل علم شهرت دارد نه حرکت توسطی امری موجوداست وحرکت قطعی وجود ندارد وازلحاظ حرکت بمعنای دوم که حرکت توسطی باشد در قوه ذهن امری ممتد نقش بندد که حرکت قطعیه نام دارد . این کلام باطل است چون ممتد مرتسم در ذهن ثابت ، و دارای قرار و ثباتست و حرکت امری متقضی و متصرم وسیال است .

و از آنجایی که حرکت امری ضعیف و بحسب وجود متشابك باعدماست مثل زمان جمعی وجود خارجی آنرا انکار کردهاند درحالتی که امور تدریجی ضعیف نحو وجودشان از نهایت ضعف هممرز اعداماست .

اینکه مؤلف در اصل ۲ ، ص۹۹ – درمقام بیان تعریف حرکت توسطی در تتمه تعریف گوید: «... لایکون ذلك الشیء قبل وصوله الیه و لا بعده فیه ...» مراد آنستکه بعد از وصول بحدی از آن حد بسرعت می گذرد ، و گرنه باید ساکن شود. زمان مقدار حرکت است و از عوارض تحلیلی حرکت محسوب میشود و تمام حالات و ارد برحرکت بر زمان و ارداست ، زمان نیز امری متصل و متقضی و متصرماست راسم زمان – آن سیال – و این راسم در حرکت نیز وجود دارد ، زمان متصل ، منطبق است برحرکت متصل جه امر مقدار متصل و احد دارای حدود و نهایاتی است و آخرین جزء فرض حرکت منطبق است بر (آن) که طرف زمان باشد .

### \* \* \*

وصل اول. بابهفتم ص۹۹ – در تقریر این امراست که حرکت از امور تدریجی است و حضور جمعی ندارد و اصل سوم دربیان این معناست که حرکت درآن واقع

نمیشود چون آن طرف زمان است و لازمهٔ آن تشافع حدود است اگرچه جسم متحرك در هر آنی از آنات متصف است بفردی از مقوله یی که در آن حرکت مینماید و از این باب است آن ظرف اتصاف واقع شده است و جسم در آن واقع در زمان متحرك است چه آنکه اگر در آنات متتالیه متحرك نباشد ، در زمان هم متحرك نیست ولی اگر آن ظرف وقوع حرکت و سکون فرض شود نه حرکت در آن واقع میشود و نه سکون حرکت و چون متحرك بامری گویند که در شأن آن سکون باشد چون تقابل بین حرکت و سکون تقابل عدم و ملکه است .

اصل ٤ ص ١٠٠ – دربیان اقسام حركت است از حركت ذاتی و عرضی و مراد از حركت ذاتی آنستكه قوهٔ حركت در متحرك موجود باشد و دراینصورت كه مبدأ آن را طبیعت معرفی كردیم یا حركت ارادی یا قسری یا طبیعی یا تسخیری است . حركت عرضی مقابل حركت ذاتی است مثل حركت محمول (لابد مسراد حركت سفینه و حركت جالس) و گاهی برخی از این حركات دریك شیء واقع

ا ـ روح زمان و باطن آن عبارتست از اسم الدیهور والدهر ودیهار که برتقدرات مناسب باهر ممکن درظرف وجود آن حاکم است و در هرعالمی حکم خاص دارد بحث، تحقیقی دراین باب موکول است بجای مناسب آن ، زمان مقدار حرکت است و جمع کثیری از حکما براین معنی رفته اند ، جمعی زمان را امری موهوم میدانند ، برخی مقارنهٔ بعضی از حوادث را بابعضی دیگر از حوادث بوجهی که از آن سؤال به حمی درست باشد زمان میدانند ،

گالیله گفته است: زمان سرعت متحد الشکلی است که موجب تفیشرات را فراهم میآورد، بعضی گویند: زمان عبارتست از سلسله لحظاتی که از خدا و خلق جداست و اگر آن را بایك خطمستقیم بسنجیم بهتر تصور میشود (الف) ، بعضی دیگر (ب) عقیده دارند زمان با آنکه متغیر است خود مستقل است نسبت بهرشیء ، چون هرمتغیری تابع امر دیگر است ، زمان نیز تابع کوچکترین و کمترین مسافتی است که وقایع جاریه را با آن میتوان سنجید و بمیزان محاسبه آورد .

<sup>﴿ (</sup>الف) كويا دكارت باين قول قائل است .

<sup>(</sup>ب) نیوتن زمان را این قسم تعریف کردهاست .

مبشود مثل حرکت انسان که ارادیاست و درعین آنکه ارادیاست تسخیری نیز هست .

اصل ٥ در بیان معنای حرکت قسری است و تقریر آنکه در حرکت قسری ، فاعل طبیعت است ولی طبیعت مقسوره ، و این حرکت مادامی قسری است که میل قسری در آن موجود است یعنی به طبیعت منضم است لذا قاسر علت معتده است .

نظر بآنکه برخی از مباحث احتیاج بهشرح ندارد از بیان تفصیلی آن صرفنظر میشود و میپردازیم بهتوضیح و تقریر مشکلات اصول و فصول این رساله .

## اثبات موضوع در حركت جوهر بوجوه عرشي

اصل ٦ ص ١٠١ ، دربیان اثبات موضوع از برای هرحرکت منعقد شده است چون حرکت در هر مقوله یی هحتاج بموضوع ثابت است ، موضوع اگر دارای وجود و تشخص خاص نباشد ، تبدل افراد مقوله یی که از حرکت حاصل میشود معنا ندارد چون این امر برهانی است که تبدل افراد مقوله بر موضوع عبار تست از تخالف افراد مقوله بایکدیگر و اتصاف موضوع به افراد مختلف از مقوله ، که هر مقوله یی با مقوله قبل از خود بحسب صنف یا نوع مغایر است .

در مباحث قبل بیان کردیم که علت بقای موضوع و حفظ وحدت شخصی آن ممکن است فاعل نوری مجرد متصف بوحدت عقلیه باشد که موضوع متحرك را در مراتب تقلبات و تطورات حفظ نماید و ماده در تحول جوهری باصورت مبهمه یی موضوع حرکت فرض شود و این صورت – ما – مبهمه – ابهام ناشی از حرکت وضعف وجود نه ابهام ناشی از کلیت و ابهام خاص مفاهیم و ماهیات معرا از وجود ، و این صورت متوارد بر هیو لابر سبیل تدریج در مراحل حرکت باماده متحداست و چون حرکت در جوهر صوری و اقعشده است همیشه صورت متصل است بو احد عقلی متحصل محیط بر ماده و صورت مجرد است که جهت قا و بمنز لهٔ روح صورت و اصل و تمام آن میباشد، کما اینکه در حرکات کمیته و کیفیته و وضعیته ، صورت نوعیه مع (کمما) یا

(کیفما) موضوع حرکت واقع میشود و در حرکت در گیف حمثلاً – آنچه که متوارد برصورت میشود از افراد مقولهٔ کیف، هرفردی مخالف بافرد حاصل قبل از خود میباشد یعنی موضوع حرکت صورت است باکیف ما، نه صورت مطلقه وگرنه باید حرکت در کیف حاصل نگردد.

چون حركت متصل و احداست و در متصل و احد قبول انقسامات بالقوه متمور است ، حدود غير متناهيه در يك جود اشتدادي موجوداست ولي نهبالفعل بلكه بالقوم. و نيز بايد توجه داشت كه حركت تغير حال مقولة معين نهي باشد ، مثلاً - سفیدی - واحد باحفظ وحدت اشتداد ندارد و نفس سیدی موضوع حرکت نیست بل که موضوع حرکت سپیداست یعنی جسم بافردی از افراد سپیدی که درحال تبدل است و موضوع دائماً بفر دی از سبیدی در حرکت متصف است که وجود لاحق غیر از وجود سابق است . مثلاً جوهری نامی درمقام قبول تبدل کمی هنگام تبدل مقادیر ، جسم نامی بحسب شخص متبدل و متغبر است ولی جوهر و ذات آن یعنی جو هر نامي باقي است فهو بما هو جسم طبيعي مطلق شخصيت آنهنگام نمو وذبول منعدم شده است ولی از آن جهت که جسم طبیعی نامی است باقی است و قبول عدم ننمودهاست نهشخص آن معدوم شدهاست، و نه جزء آن منعدم گردیدهاست چون جزء آن مطابق جسمیت است و مطلق جسمیت به نحو اتصال محفوظ است در ضمن یکی از افراد. درذاتحیوان نیز این امر صادق است چه آنکه در مقام حرکت در جوهر و ذات حیو ان ، مادامی کے جو هر حساس و نفس حساس موجوداست تبدلات در خصوصیات مانع وقوع اشتداد در ذات حیوان نمی باشد چون ماده مبهمه همیشه بصورت حساس و طبیعت و نفس حساس متصف است و خالی از فرد (ما) از صورت جوهري نمي باشد .

جوهر و ذوات اشیاء درحال تغیر و سیلان است و ملاك بقای ذات انحفاظ ماده است بصورت مبهمه یی که ابهام آن شأن حرکت وسیلان وعدم فعلیت آن می باشد کما این که در کون و فساد جمهور قائلند که هیولی و ماده قبول صور و متعدد

مبنماید و تشخص آن محفوظ است باصل ثابت بالفعل که مجرد عقلانی باشد و مجرد عقلانی همیشه ماده را بافاضهٔ صورت نگه میدارد و هرفرد خاص خارجی دارای فرد جوهر عقلانی است که اصل ثابت نوعاست و همین فرد خارجی دارای ذات و جوهری است که انحاء وجود آن متبدل است و چون جوهر عقلانی اصل ثابت آست و متصل است بوجود مادی ؛ اتصال اصل بفرع ، ناچار حافظ صورت وجوهر آن میباشد . این بود حاصل آنچه که به نحو اجمال در اصل ۷ و ۸ بیان گردید . و الیه اشار العارف بقوله :

اندر او پیدا جمال ذوالجلال عکس ماه و عکس اختر ، برقرار

خلق را چونآب، دان صاف وزلال شد مُبدَّل آب این جو ، چندبار



# تحقیق در حرکت جوهر و حدوث عالم بروجه تفصیل

برخی از مباحث موجود در اصول المعارف که از مشکلات مباحث فلسفی بشمار میرود در این مقدمه بیشتر به توضیح و تقریر آن می پردازیم و بعضی از مسائل که درك آن نسبه آسان تراست احتیاج بشرح و تفصیل ندارد لذا یا متعرض آن نمیشویم و یا بطور اجمال به تحریر آن پرداخته و بحث تفصیلی را اختصاص میدهیم بعویصات و مشکلات و نیز در مقام نقل اشکالات مرحوم سیدالحکماء آقا میرزا ابوالحسن جلوه چند مسألهمهم مباحث حرکت که باجمال از آن گذشتیم، خود بخود، حل میشود.

یکی از مباحث مهم مسألهٔ حرکت نحوهٔ وجهود زمان و کیفیت عروض آن بحرکت وبیان این مهم که بنابر حرکت درجوهر و سیلان اصل طبایع زمان تابع چه حرکتی است ؛ اصل طبیعت سیال جوهر بحسب وجود منشأ انتزاع زمان است و یا آنکه زمان از حرکت وضعی انتزاع میشود و یا حرکات وضعی چون تابع سیلان جوهر است ؛ اولا بالذات راسم زمان همان جوهرسیال است و بقیهٔ حرکات به تبع حرکت جوهر منشأ انتزاع ازمنه و اوقاتند . درم بحث قبل بیان شد که زمان هسر متصل واحد است که دارای حدود بالفعل نمیباشد وهر متصل واحدی بالقوه دارای حدود مختلف و بالقوه قابل انقسام بغیر متناهی است و چون حرکت معروض زمان است و زمان از عوارض تحلیلی آن میباشد ناچار بوجود واحد موجودند و شیء واحد دارای اتصال وحدانی است که باعتباری زمان و بلحاظی حرکت است .

از آنجایی حرکات مکانی و حرکات کیفی و کمی دارای انقطاع و تناهی

میباشند منشأ تقدر زمان نیستندناچار اقدمالحرکات منشأ انتزاع زمان است که باآن مقدار سایر حرکات تقویم می شود و چون حرکت مستدیره که اقدم حرکات است در حرکت تابع جوهر سیال است که سریعتر از آن تصور نمیشود منشأ تقدر زمان اصل جوهر طبیعت است وسایر حرکات و ازمنه تابع این حرکتند با این فرق که بعد از حرکات و ضعیهٔ تابع اسرع حرکات مقدم برهمه حرکات ، حرکت مکانی است و حرکت کیفی و کمی تابع متأخرند از حرکت اینی .

واما سایر مقولات عرض مثل اضافه وملك و جده مشهور از حكماء درآنها حركت قائل نیستند بالعرض وبهتبع جوهر متجددند وهرمقولهیی كه بالذات و بحسب وجود متحرك است ، حركت آن تابع حركت جوهر و سیلان آن وابسته بسیلان جوهر است .

بعبارت دیگر (کما ذکره صدر المحققین فی بعض حواشیه وقرره بعض المحققین فی حواشی الأسفار) (۱) جمیع اعراض سیال و روانند فرقی که هست سیلان و عدم قرار در نحوهٔ وجود آنجاماً خوذ است مثل متبولاتی که در آنها حرکت واقع میشود یعنی از ناحیهٔ حرکت موجود میشوند، و در برخی از مقولات عدم ثبات در مفهوم آنها ملحوظ است مثل مقولهٔ فعل وانفعال و متی و حرکت، و برخی از اشیاء یعنی اعراض دارای وجود اصیل در حاق واقع ونفس واقع نیستند بل که ازحقایق انتزاعی واعتباری هستند، این مقولات از باب عدم تحصل، دارای حظی ضعیف از وجودند، (حتی اضعف از حرکت لذا بحث دراصل وجود آنها واقع شده است) از وجودند، (حتی اضعف از حرکت لذا بحث دراصل وجود آنها واقع شده است) از سیلان انتزاعی هستند و وقوع اشتداد حاصل در جوهر امکان ندارد منشاً حصول اشتداد واستکمال یا تضعف در انتزاعیات شود لذا محققان گویند اعراض انتزاعی و هیئات ضعیف الوجود قبول شدت وضعف ننمایند، لذا اشتداد و تضعف در جوهر

۱ ـ آخوند نوری و ملااسمعیل اصفهانی و حکیم سبزواری .

مادی ، سبب اشتداد و تضعف در مقولهٔ کمو کیف قائم بجوهر میشود و عرض در شدت وضعف تابع جوهر است ولی این اشتداد در اعراض انتزاعی مثل مقولات ملك وجده و اضافه نمیشود از - اب) - و - اب) - و - اب) - و - اب) و از اب و ابن ضعیف نیز همان معنا انتزاع میشود بدون حصول اشتداد در نحوهٔ وجود ابوت و بنوت و کذلك سایر مقولات انتزاعی و اعراض و هیئآت قائم بمنشأ انتزاع .

### \* \* \*

مؤلف در وصل ۶ ص ۱۹۷۷ گوید: فالزمان هو مقدار الطبیعة ... حاصل بحث در این وصل آنستکه: طبیعت جوهری جسم بحسبسیلان ذاتی وازجهت تقدم و تأخر در نحوه و جودی تجددی متصل دارای مقداری است که از آن بزمان باید تعبیر نمود ، چون حرکت واقع در جوهر طبیعت از باب آنکه یك آن ویك لحظه ثبات ندارد بل که عین حرکت است و تجدد نحوهٔ و جود آنست دارای امتدادی است که همان ندارد بل که عین حرکت است و تجدد نحوهٔ و جود آنست دارای امتدادی است که همان و جود اتصالی آن باشد و این خود و جود اتصالی حرکت از باب اتحاد بازمان ، زمان جوهری و در موطن ذات طبیعت موجود است نه آنکه مقدار ذات ثابت و غیر متغیری باشد که بحسب حرکت وضعی و دوری دارای مقداری است متصل که منشأ انتزاع زمان است . لذا گفتیم که طبایع سیاله باعتباری بالذات قابل ابعاد ثلاثه است و نفس جسم ممتد دارای طول و عرض و عمق است و همین حقیقت ممتد متقدر قابل ابعاد ثلاثه ، بالذات از باب سیلان ذاتی دارای امتدادی دیگر است که این امتداد نفس زمان است و همانطوری جسم انفکاك از ابعاد ندارد و بالذات ممتد است بالذات متحرك و متقدر بزمان است بنحوی که اگر قطع نظر از زمان شود ، جسم مادی وجود ندارد ، طبیعت بدون زمان معدوم است و یا امری است مجرد ازماده و ایسن و جود ندارد ، طبیعت بدون زمان معدوم است و یا امری است مجرد ازماده و ایسن اجسام بر زخیه اند که از زمان معر ا هستند (۱) .

۱ ـ به نظر تحقیق ، امتداد زمانی درطبایع سیاله مقدم است برامتداد مکانی ، چه آنکه مکان و وصف تمکن از طبیعت جسم تأخیر دارد ۱۰ گرچه از آن انفکاك نمی پذیرد ، ولی زمان در به در از در از

موجود زمانی مثل طبیعت سیال مادی بعصب امتداد جوهری اگر لحاظ تقدم و تأخر در نحوه امتداد جسمانی آن بحسب نحوه وجود متحرك وسیال آن شود تقدم و تأخر در این امر ممتد بالذات است نه بالزمان ازباب آنكه بحسب وجود خارجی عین زمان است از باب اتحاد خارجی زمان با حركت واین بحسب تحلیل عقل است كه گفته میشود تقدم و تأخر در زمانیان بزمان و تقدم و تأخر در زمان ، بهنفس ذات است و یا از این باب است كه منكر آن حركت در جوهر زمان را جدا از نفس طبایع لحاظ نمایند و یا از این باب است كه حركت نحوهٔ وجود جواهر است نه نحوهٔ مفاهیم و معانی و ماهیات كلیه ، لذا عقل صورت جوهر مادی را در ذهن جدا از حركت و زمان لحاظ نموده و تقدم و تأخر در ابعاض و اجزای آن را از ناحیهٔ زمان میداند .

\* \* \*

ازآنجایی که هرموجود حادث زمانی باید در ماده قابل و مستعد موجود شود، و هرحادثی بدون امکان وجودی متحقق نمیشود ، جمیع صور وارد برمواد متوقف است بروجود استعداد در موضوع و شرط وجود آن ، تحقق امکان خارجی است در ماده که از آن بامکان استعدادی تعبیر شده است و زمانیات غیر ازامکان ذاتی ، بامکان استعدادی نیز محتاجند .

لذا درجای خود بیان شده است که موجودات صادر ازحق ومتوقف برعلت فاعل تامالوجود بردوقسمند ، ابداعیات و زمانیات ، چه آنکه برخی از اشیاء مثل مجردات از ماده ، چون حالت منتظره ندارند وصرف امکان ذاتی کافی است از بر ای صدور آنها از حق اول تجرددارند، برخلاف مادیات که محتاج محل مستعدند و وجود

 $\rightarrow$ 

ذات ممتد متحرك مأخوذ است و باعتباری نفسهویت طبایع سیاله ، بسیلان ذاتی جوهری است ، بلی زمان بنابر نفی حرکت در جوهر مثل مکان از لوازم اجسام وامری متأخر الوجود از طبایع زمانیت است .

آنها مسبوق است بعدم زمانی واین عدم زمانی بنابر حرکت در جوهر، همان حدوث زمانی است که از نحوهٔ وجود صور جوهری انتزاع میشود وجمیع صور و مدواد مسبوق الوجودند بعدم زمانی واین همان حدوث زمانی است که معتقد ملیتون است و عالم ماده بحسب ماده وصورت سیال است و حدوث شأن صور جواهر تنها نیست بل که حکم آن شامل صور ومواد است وعالم ماده دائماً مسبوق بعدم زمانی است کما حققناه و سنفصله بمالا مزید علیه . هرصورتی مسبوق است بماده و محل و ماده ماده ندارد ، لذا ابداعیست. ناچار صورت مادی در این عالم دائماً مسبوق بعدم زمانی است و زمان بدایت ندارد و نفاد زمان را باید در سلسلهٔ طولیهٔ زمانیات دید نه در سلسلهٔ عرضیه که «والله من ورائهم محیط» .

\* \* \*

# اشكالات و تفصيسًات

از مرحوم سیدالحکما آقا میرزا ابوالحسن زواره یی اصفهانی - قدسالله روحه - اشکالات ویا مناقشاتی درحرکت جوهر نقل شده است که ما بعد از بیان مقدمات و تهمید چند قاعده بجواب از مناقشات او (۱) میپردازیم. ملاصدرا بجمیع

۱ ــ ازجمله آنکه ایشان (بنا بهنقل بعضی از تلامید او در حواشی اسفار) فرمودهاست لازمه حرکت در جوهر و سریان در مقولات وقوع حرکت در حرکت است ازباب آنکه جوهر و عرض بوجود واحد موجودند و صدرالمتألهین ترکیب جوهر و عرض را ترکیب اتحادی میداند .

باید باین نکته توجه داشت که ترکیب اتحادی اقسامی دارد (کما صرح به صدرالحکما) و اتحاد نیز دارای مراتب واقسامی است ، هرگز ملاصدرا باین معنی تفوه نمی کند که اتحاد جوهر یا عرض ملازم یا وحدت درجمیع مراحل ومراتب وجود جوهر، چه آنکه جوهر مبدأ ظهور عرض و عرض مظهر جوهر است ، ظاهر ومظهر مسلماً متحدند باین معنی که وجودی واحدی که ازعقل مجرد متجلی است اول بجوهر میرسد و بعد از مرور در مراتب جوهر، بعرض میرسد و هرگز مظهر در مرتبهٔ وجود ظاهر وحاق هستی ظاهر موجود نیست وگرنه

این مناقشات توجه داشته است وازجمله آنکه وقوع حــرکت درجوهر وعرض و اتحاد وجودی جوهر ظاهر ومتجلی درعرض ، ملازم با وقوع حرکت در حرکت نمی باشد (۱) .

واعلم انه فرق بين ان يكون التجدد مأخوذاً في ماهيةالشيء و وجوده كليهما – وان يكون التجدد مأخوذاً في وجود الشيء دون ماهيته ، من جهة ان في الأول يكون التجدد نفس ذلك الشيء ، لا انه شيء له التجدد ، بخلاف الثاني ، فلو كان الأول مستنداً الى جاعل لكان الجاعل يجعل نفس التجدد ولكان التجدد مجعولاً ، ولا يمكن ان يكون جاعلها امراً ثابتاً للزوم التخلف، بخلاف ما اذا كان التجدد مأخوذاً في وجود الشيء ، فانه (ح) يكون من لوازم وجوده ، فلو كان ذلك الشيء الذي لزمه التجدد في الوجود مفتقراً الى جاعل، لكان محتاجاً اليه في اصل الوجود ، لأن التجدد من لوازم وجوده ، واللوازم لا يحتاج الي جاعل ، بل المحتاج هو الملزوم لعدم تخلل الجعل بين اللازم و الملزوم. وليكن هذا في ذكر منك لان ينفعك في المقصود .

باید بساط مقولات را جمع نمود ویا ملتزم شدکه مجموع مرکب ازجوهر وعرض خود مقوله یی مستقل است . در این مقام نیز نباید احکام مفاهیم وماهیات را با احکام وجود خلط نمود . مراد ملاصدرا آنستکه وجود واحد در مرتبه یی جوهر و در مرتبهٔ متأخر عرض است وجوهر واحد باعتبارات مختلف متشأن درمظاهر عرض متعدد است وچون جوهر مادی نمیشود فاعل مفید وجود عرض باشد وازطرفی عرض دراحکام تابع جوهراست حرکت در عرض باعتبار اتحاد وجودی آن با جوهر که فاعل مباشر درحرکت عرضی است ملازم است با حرکت درجوهر وازباب آنکه وجود عرض مرتبه یی ازمراتب جوهر است وبا آن متحد است نه درجمیع مراتب بنابراین سریان حکم حرکت درجوهر و حکایت حرکات عرضی ازحرکت درجوهر، وجود حرکت در جوهر درمقام غنای ظاهر ازمظهر و وجود حرکت در عرض بلحاظ سریان حکم ظاهر در عرفه ملازم با وقوع حرکت در حرکت در عرض بلحاظ سریان حکم ظاهر در عظهر ، ملازم با وقوع حرکت در حرکت نمی باشد .

١ - واعلم أن بعض أساتيدنا وقع في مخمصة تجويز وقوع الحركة في الحركة وسيأتي تفصيل هذا البحث عنقريب أنشاءالله تعالى .

مطلب مهم دیگر آنکه اتحاد وجودی جوهر با عرض ملازم با تحقق ذات عرض درمقام ذات وحاق جوهر جوهر نمیباشد و نیز باید خوب دقت نمود و با نهایت دقت متوجه بود که مجرد اتحاد وجودی سبب آنکه شیء مرکب ، واقع در حقیقتی از حقایق جوهر به گردد نمیباشد چه آنکه درمواردی دو مفهوم متحد در خارج در سلك وجودی واحد قرار دارند که یکی از مرتبه بی و دیگری از مقام متأخر انتزاع میشود و بواسطه صحت حمل ، اتحاد و جودی نیز مسلماً تحقق دارد ، بل که ملاك و وع در مقوله، ترکیب و ایتلاف خاص بین اجز است – فالحجر الموضوع بجنب الإنسان لا تكون حقیقة علیحدة – چون ایت لاف لازم در بین نمی باشد علیت و تقدم و معلولیت و تابعیت بعضی نسبت به برخی دیگر نیز ملاك امر نمیباشد ، و گرنه باید جسم با رنگ ، حقیقتی ، و با مقدار حقیقتی دیگر از حقایق نمیباشد ، مجرد اتحاد و جودی نیز سبب و قوع مفاهیم محموله با موضوعه در سلك حقیقتی از حقایق نمیشود و گرنه باید انسان مأخوذ بعنوان كاتب امری و انسان مأخوذ با نامی و خواحك امری دیگر باشد و این ملازم است با عدم انحصار مقولات در آنچه که استفصا شده است .

ولأجل ذلك تربهم يقولون: إن المعتبر في اقسام كل معنى كلى – الوحدة المحقيقية التى كانت تحصل من ايتلاف مخصوص بين ذلك الكلى وقيوده المقسمة له. بنابر اين فرق است بين وحدت موجود بين اجزاى حدى ، مثل جسم نامى حساس متحرك باراده و ناطق ، با اين ملاحظه كه برخى از اين اجزاء باحاظ عقل جنس وماده مقدم وبعضى فصل وقيد مقسم ومحصل متأخر با وقوع همه اجزاء در سلك وجودى واحد و واقع درحد جوهر ذات شىء وباعتبار وجود خارجى همه قيود دير موطن واحد قر ار دارند.

و فرق است بین جسم جوهر متکمیّم ومتکییّف بکیفییّت خاص با این لحاظ که این مفاهیم نیز بوجودی واحد موجودند ولی بحسب حاق وجود ونیز بحسب

جوهر ذات ، برخی از اجزا. علت وبرخی معلول وبعضی بحسب وجود خارجی بی نیاز و بعضی مفتقر ومحتاج وبرخی معنای مستقل وبعضی عین ظهور و تشأن نسبت بغیرند بااین ملاحظه که بین اجزا وحدت خارجی تحقق دارد و گرنه باید حمل غلط باشد و صحت حمل دلیل براتحاد وجودی است .

موضوع حرکت در مثل جوهر متکمتم با جسم مقید و متصف بکیفیت خاص درمر تبهٔ مقدم ومقام جوهر ظاهر متجلی درعرض ، ماده است مع صورة ما و مبدأ مجرد متحد با این جوهر سیال افاضه نماید اصل وجود را ، واین وجود چون حرکت و سیلان درجوهر ذاتش حاکم است دروصف تحرك وسیلان بی نیاز از جعل است ولی سیال در اینموطنجوهر است وخبری از سیلان عرض دراین مقام نیست بحکم مقدمه اول که ذکر شد و موضوع حرکت در مثل کیف جوهر سیال است که بالذات مقتضی مبدئیت ومنشائیت وجود سیال متأخر از وجود خود میباشد ووجود واحد متجلی ازمقام غیبب وباطن هرفرد مادی که اصل ثابت وباعتباری موضوع غیرمتحرك است ومنشأ حفظ نوع ، درمقام سریان در موجود متشخص مادی (فرد انسان مثلاً) در موطنی جوهر سیال و در موطن متأخر از آن عرض سیال است و معنای این که گوئیم جوهر مادی فاعل مباشر حرکات عرض است آنستکه : فیض معنای این که گوئیم جوهر مادی فاعل مباشر حرکات عرض است آنستکه : فیض باشد رسید . و در این مقام نیز سیال است ، سیلان در مر تبه یی جوهر قائم بدات، باشد رسید . و در این مقام نیز سیال است ، سیلان در مر تبه یی جوهر قائم بدات، باشد رسید . و در این مقام نیز سیال است ، سیلان در مر تبه یی جوهر قائم بدات،

#### نقل و تحقيق

یکی از اکابر حکما (۱) در دوران اخیر در این مقام فرموده است: «پس در مرکبات حقیقیه لازم باشد که اجزاء مرکب را وحدتی حقیقیه بود، و وحدت حقیقیه از آنجایی که ازعوارض وجود و موجود بما هو موجوده باشد، عین وجود

بود ، پس اجزای مرکب حقیقی را باید وجودی و احدباشد، تابآن وجود و احددر تحت یکی از انواع متحصله و اقعیه مندرج شوند ، زیرا که در اقسام و انواع مقولات ، و حدت حقیقیه معتبر باشد ، و الاحصر در مقولات ، ممکن نباشد ...»

توضیح آنکه اگر دو شی، واقع در دو مقوله ، یکی جوهر ودیگری عرض، مثل جسم وسواد، كه يكي واقع در مقوله جو هر وديگري واقع در مقوله عرض است، بجهتی ازجهات متحد شوند ازباب آنکه یکی محل وموضوع ودیگری حال وعارض واقع شود ، مجموع مرکب از این دو هر گز دارای ترکیب حقیقی نشوند باین معنى كه ازاين دو ، نوعى ازانواع جوهري وعرضي محقق نميشود. لذا اهلحكمت گویند: مرکب از داخل و خارج ، خارج است، یعنی خارجاز حقیقت جو هر و عرض است يعنى نهجوهر ونهعر ضاست. ازطرف ديگر بهمسلك حكماي بعداز صدر الحكما، اتباع این حکیم دانا ، اعراض با موضوعات خودشان بحسب وجود متحدند، ودلیل بر اتحاد صحت حمل است وحكيم محقق آقاعلي زنوزي طهر اني، در رسالهٔ - سبيل الرشاد - برهاني خاص براين معنا اقامت فرموده است ومسلم است كه همين اتحاد در وجود خارجی کافی ازبرای آن نیست که مجموع مرکب از دو شی. یعنی دو مقولهٔ جو هری و عرضی ، از اقسام مرکب حقیقی محسوب شود «بلکه باید بعضی از اجزای مرکب حقیقی ، بروجه ابهام و جنسیت ، یا بروجه قوه ومادیت باشد وبعضی بروجه تحصُّل وفصلیت ، یا بروجه فعلیت و صوریت بود بحسب آن وجود واحد که بهر دو جزء متعلق باشد، پس آن وجود واحد اول بجزء متحصل یا بالفعل مرور كند و يس آن بجزء مبهم وبالقوه...»

خلاصهٔ کلام آنکه وقتی اجزای مرکب ، داخل مرکبات حقیقی شوند که یکی از اجزا، قوه ومبهم وماده و لا متحصل باشد و جزء دیگر منشأ ومبدأ تحصل وعلت وقوع آن در سلك نوعی از انواع بحساب آید واز آنجایی که قوه بدون فعلیت

۱ ــ شيخ مشايخناالعظام آقاعلى حكيم معروف بهمدرس در كتاب بدايعالحكم طاكط 1 ١٣٠٧ ه ق ص١٠١٥ ١٠١٠ .

متحقق نشود باید جهت فعلیت ، منشأ وملاك تحقق خارجی آن باشد که وجود از برای منشأ تحصل وصورت مبدأ تحصل قوه بالفعل و وجهود از برای ماده قابل تحصل بالقوه لحاظ شود باین معنی که فیض وجود از مجرد،اول بصورت واصل شود واز آن بماده رسد ، دراین مقام وجود واحد بحسب لحاظ عقل دارای دوجهت و دو حیثیت واقعی است که باعتبار وجود خارجی و حاق اعیان دریك رتبه واقعند وابهام و تحصل باعتبار تعمل عقلی است ومنافات ندارد که این اجزای مرکب حقیقی همه از مقولهٔ جوهر باشند ، ولی جهت ابهام و عدم تحصل وجهت تحصل و فعلیت ملاك اصلی حقیقیه محسوب شود. آنچه کهبیان شد منافات باته کتب حقیقی جسم از ماده و صورت ندارد و ترکیب اتحادی نفی اجزاء از اجسام خارجی نمی نماید. بنابر این ترکیب انضمامی از خواص مرکبات اعتباریه است .

اما حدیث اتحاد وجودی جوهر و عرض وعدم وقوع این دو درسلك مركبات حقیقی ، باید توجه داشت که وجود جوهر درمرتبه متقدم بروجود عرض است و فیض وجود بحسب خارج نه باعتبار لحاظ عقل ، اول بجوهر میرسد و ازآن مرور نموده بعرض میرسد . وإن شئت قلت : یك وجود دارای دو مرتبه است در مرتبه ی جوهر و درمرتبهٔ عرض است واگر ما سنخ وجود را ملاحظه کنیم ومفهوم جوهری و عرضی را کنار بگذاریم ، اصل وجود متحرك سیال در عالم ماده درمرتبه یی مستقل و در مرحله یی تابع است واین معنا ملازم با وقوع حركت در حركت نمی باشد ، کما وقع بعص المحشین فی مخمصة تجویز ذلك .

# نقل و تحقیق ، نقد و تزییف

درجای خود مبرهن شده است که عالم ماده، که مرتبهٔ اخیر نظام وجود است، مرکب است ازجهت قوه وماده ، وجهت صورت وفعلیت ، واین معنا از امور مسلئمه است که هرصورت وفعلیت مادی وزمانی ، قهراً در زمینه وماده وقوهٔ مستعد به واقع شود ، وبین ماده وصورت ، قوه وفعلیت ، ملازمهٔ وجودی است وهرماده با

صورت متقوم خود ، بوجودی واحد موجود است کما سنذکر . تفصیلاً .

شیخ رئیس – ابن سینا – درمقاله دوم الهی شفا (۱) درمقام بیان این اصل که صورت مقوم ماده است و ماده و احد شخصی است و این و احد شخص از باب آنکه هر ماده یی بدون اتکاه و تقوم بصورت تحقق ندارد (چه آنکه معلول بزوال علت زایل شود) گفته است که صورت مطلقهٔ معینه ، شریك علت ماده بوده و علت مفارقه بشرکت و انضمام آن منشأ قوام و مقیم ماده است .

چون شیخ و اتباع او بتر کیب انضمامی ماده وصورت قائلند، ماده بعقیده آنان دارای وحدت شخصی است و وحدت شخصی مساوق است با وحدت عددی ، ناچار از زوال صورت ، زوال ماده لازم میآید ، وهنگام زوال صورتی و حدوث صورتی دیگر درماده بکلی معدوم شود وصورت کائن از کتم عدم بدون مسبوقیت بماده و استعداد حادث شود و بطلان این معنی از بدیهیات است کما تقریر فی همله ان کل حادث یسبقه مادة و استعداد ...

مشهور از حكما درجواب ازاشكال گفتهاندچون صور متوارد برعالم ماده ، از مجرد مفارق غيبى برماده افاضت شود ، ماده قابل صور باقى و دائماست بوجود مفارق بانضمام صورت مبهمه – صورةما – درمقام اشكالى واردست كه شيخ اشكال را با جواب (۲) ازآن چنين تقرير نموده است : «ولكن لقائل ان يقول : ان مجموع ذلك العلة والصورة ليس واحداً بالعدد بل واحد بمعنى عام ، والواحد بالمعنى العام لا يكون علة للواحد بالعدد ولمثل طبيعةالمادة فانها واحدة بالعدد .

فنقول: انا لا نمنع ان يكون الواحد بالمعنى العالم المستحفظ وحدة عمومه بواحد بالعدد علة الواحد بالعدد ؛ وهاهنا كذلك ، فان الواحد بالنوع ، مستحفظ

١ ـ كتاب شفا طبع قاهره ١٨٩٠ ه. ق. ـ ١٩٦٠ م. الهيات ص ٨٦، ٨٧ .

٢ ــ شيخ ــ اعلى الله مقامه فى الدرجات العلمية والعملية ــ در ابن قبيل ازمسائل مفصل بحث نموده است وكم اتفاق افتاده است كه در قرون بعد از شيخ ، اهل تحقيق چيزى زائد برآنچه آن حكيم دانا تقرير فرموده است گفته باشند .

بواحد بالعدد (١) هو المفارق ، فيكون ذلك الشيء يوجب المادة ، ولا يتم ايجابها الا باحد امور تقارنه – ايشها كانت . واما ما هذا الشيء فستعلمه بعد .

به نظر دقیق اشکال با این تقریر رفع نمیشود چه آنکه نزد دانایان از مشائیه ، ترکیب ماده و صورت ، ترکیب انضمامی است و ماده ، خود دارای و حدتی است شخصی مقابل و حدت صورت و و حدت شخصی مفارق از ماده که عقل مجرد باشد و از آنجایی که عقل مجرد بحسب رتبهٔ و جود مقدم است بر صور متوارده بر ماده، و این صور فاعل ما منه نسبت بماده نمی باشند و گرنه باید در نفس صورت اقتضای خاص نسبت بماده موجود باشد نه آنکه ماده مستعد از برای قبول صورت و حامل استعداد قبول صورت خاص باشد ، در این صورت باید و احد شخصی – ماده – قائم باشد بواحد اعتباری که مجموع مرکب از مفارق و صورت – ما – باشد و این مسلم است که و احد شخصی نشاید معلول و احد با لاعتبار گردد و در این مقام تفصیلی است که و احد شخصی نشاید معلول و احد با لاعتبار گردد و در این مقام تفصیلی است که بعد از نقل جو اب ملاصد را بیان می شود .

باید دانست که اصل اعتراض مبتنی براین اساس است که معلول مفاض ازعلت باید بحسب درجهٔ وجود متأخر ازعلت وعلت باید درنحوهٔ تحصی و فعلیت مقدم برمعلول وباعتبار نحوهٔ وجود اشد و اتم وجوداً ازمعلول باشد واین از مسلمات است که وجود و وحدت تغایر ندارند هرچه وحدت تام تر وجود کامل تر است از طرفی واحد بالعدد اتم است از واحد نوعی از باب قرب بوجود، اتم است ازواحد جنسی وهکذا... لذا صورت مبهمه و غیر متعین نمیشود که علت ماده باشد.

اما جواب ملاصدرا بنابرآنچه که درمبحث تلازم ماده و صورت درکتاب -جواهر و اعراض – اسفار (۲) مذکور است و در حواشی شفا نیز مسطور است،

أ ـ ولقد شبهت الحكما المجرد المفارق المعقب القدسى ، واستحفاظه للهيولى الشخصية بالصور المستمرة وحدة عمومها بمن يمسك سقفا معينا بدعامات متعاقبة يزيل واحدة منها ويقيم اخرى بدلها ... (شرح هداية ملاصدرا تهران ١٣١٣ ه. ق. ص ٧٦، ٧٧. ٢ جواهرو اعراض چاپ جديد (قم) جلد اول ص ١٥١، ١٥٣) ١٥٤ .

درمباحث جواهر و اعراض گفته است :

« ... ولعلك تقول: كيف يصح فى فتوى العقل (١) كون طبيعة مطلقة مبدأ لوجود شخصى ، و وحدة عمومية علة لوحدة عددية معان العلة يجب ان يكون اشد تحصلاً واقوى تعينًا من المعلول. فيجاب عما ذكرت بوجهين.

احدهما ما افاده الشيخ وغيره من القدماه - قدس الله ارواحهم - ، وثانيهما ، ما خطر ببال الراقم بعون الله - وهو ان الهيولى ليست شخصاً متعين الذات (كما توهم) حتى يحكم عليها باستحالة استنادها الى امر عام الوجود ، بل انما تشخصها ضرب آخر من التشخص ، وتعينها نحو ناقص من التعين ، لأن تعينها قد حصل بمطلق الصور لا بصورة خاصة ، فما اشبه تعينها بتعين الامور الذهنية كالمعنى الجنسى اذا لاحظها العقل من حيث هو هو مع قطع النظر الى الفصول وغيرها. فالوحدة الشخصية التى للهيولى ليست وحدة شخصية ابت فى ذاتها ان يكون مستندة لوحدة نوعية للصورة ، بل هذه انما هى متعينة بذلك كما ينكشف للمتأمل المتدبر .

واما الافتقار الى انضمام الأمرالقدسى ، فليس لأن مرتبة تحصل الهيولى و نحو تشخصها يستدعى الاستناد الى واحد بالعدد ، دون واحد بالعموم ، بل لأن الصورة فى كونها سبباً افتقرت اليه لتكون محفوظة الوجود به وبواحد من افرادها الشخصية كما مر ".

ومما يوضح ذلك انهم ذكروا في كيفية افتقار كل من الهيولي والصورة الى الاخرى في التشخص على وجه غير دائر دوراً مستحيلاً ان الهيولي سابقة الماهية والشخصية على شخصية الصورة القائمة فيها . واما تشخص الهيولي فبنفس ذات الصورة المطلقة لا بهويتها الشخصية ، فالصورة بماهيتها لا بشخصيتها اقدم من شخصية الهيولي وماهيتها جميعاً ، واما الصورة الشخصية فهي انما تفتقر الى هيولى متعينة تعيناً مستفاداً من الصورة لا من تعيثن الصورة .

١ - جواهر واعراض چاپ جدید (قم) جلداول، ص١٥٢، ١٥٢، ١٥٤ .

باید توجه داشت که این جواب از ملاصدرا مبتنی است برمسلك شخص او که بین ماده و صورت مداً تعیش نوعی آن ، ترکیب اتحادی موجود است ونفس هیولای موجود با صورت حاص وجودی غیر وجود صورت ندارد، و وجودی واحد متعلق است بصورت ازباب آنکه صورت مبدأ اثر درانواع است وهیولی موجوداست بالقوه و هر بالقوه امکا ندارد قطع نظر از وجود صورت خود فعلیت و وجودی داشته باشد و گرنه خود فعلیتی بود حال درمادهٔ خاص . در این مقدمه خوب دقت کن تا عدم و رود مناقشات حکیم محقق آقاعلی مدرس بر تو و اضح شود .

چون وحدت هیولا وتشخص آن مثل اصل وجود آن بالقوه است یعنی قوة الوجود و قوةالوحدة وقوةالتشخصاست ، بنا بالتجای بجانب صور واحد ومتشخص و موجوداست لذا ورود صور برهیولا علی نحوالتجدد الاتصالی است نه بنحو کون وفساد ، چهآنکه از آنجایی که هیولی بدون صورت تحقق ندارد نمیشود بدون صورت اگرچه – آن ما – باشد متحقق باشد لذا ما در مباحث بعد خواهیم گفت بنا بر نفی حرکت و بنابر وقوع صور لا علی نحوالتدرج، لازم آیدکه بعد از زوال صورت جسم مثلاً کلیگة معدوم وهنگام ورود صورت دیگر از کتم عدم موجود شود واین خلاف عقل واجماع سلاك بیدا معرفت وبرخلاف گفته اسلاء منطق و اهل تحصیل از حکما وبل که برخلاف حس و وجدان است ، چهآنکه هرحادثی مسبوق است بهماده ، واستعداد و هرموجود مادی بحسب تحصیل توقف دارد برامکان وهرموجود غیرمسبوق بماده مجرد خواهد بود .

حكيم محقق وعارف متأله آخوند ملا اسماعيل دركوشكى اصفهانى – قدسالله روحه – درحواشى خود (١) براين قسمت از كلام آخوند برحواشى شفا مرقوم فرمودهاند: «اقول: الصورةالجسمية لكونها نوعية – كما مر – يكون وحدتها

۱ - حواشی ملا اسماعیل بر حواشی آخوند ملاصدرا برکتاب شفای شیخ رئیس نسخه خطی .

وحدة ابهامية زمانية و وحدة شخصية دهرية ويكون واسطة لوجودالهيولى بحسب وحدتها الإبهامية الزمانية ، فانها من هذه الجهة ليس لها وجود الا بوجودالاشخاص التى تكون حادثة مسبوقة بالمادة والمدة، فكيف يكون واسطة لوجودالمادة .

فثبت ان وساطة الصورة للمادة انما يكون بحسب، وجودها الدهرية ، ووحدتها منهذه الجهة وحدة شخصية عددية، فلايلزم كون الواحد بالعموم علة للواحد بالعدد».

این کلام اگرچه بحسب ظاهر متحمل مناقشات است کمااینکه مرحوم آقاعلی برآن مناقشه نموده است ولی با بیان مقدمه بی معلوم میشود که کلامی است صادر از مصدر تألثه و تحقیق و درباب حرکت جوهری بسیار نافع است چه آنکه از باب اتحاد ماده با صورت علت ماده همان علت صورت است ، چه آنکه صورت باعتبار وجود زمانی علت تحصل ماده و بحسب وجود دهری علت صورت است ولی صورت متحد با ماده چه آنکه مبهم بما هو مبهم علتی غیر علت متحصل ندارد و توقف ماده بر صورت و معلولیت آن توقف صوری و ایجادی نیست و بینهمافرقان عظیم فأفهم و تأمل.

\* \* \*

باید باین مسأله توجه نمود که ماده از آنجایی که نفس قوه و قوةالوجود والتحصل است احتیاج بعلتی جدا ازصورت ندارد و اصلاً بالذات مجعول نیست برای آنکه متعلق جعل باید نفس و وجود باشد و وجود ماده و تحقق آن ازجهت ارتباط بعلت از ناحیهٔ ارتباط صورت بعلت است چه آنکه علت ، ماده را بفعلیت وقوه واستعداد وجود را بوجود و تحصل میرساند چه آنکه افاضه نفس وجود بدون اتصاف آن بجهت قوه و عدم تحصل ، اختصاص بوجودی دارد که از ماده مجرد باشد لذا محصلان از حکمای مشائیه (قدس سرهم) تصریح نموده اند که جهت صورت و فعلیت مرتبط است بوجود عقل مجرد ، این عقل مجرد باعتبار جهت وجود مبدأ صدور صورت و ازجهت امکان منشأ تحقق ماده است ودر این کلام رمز و سیتری

است واین مسلم است که مبدأ صدور فعلیات و تحصلات وجود است و امکان امر عدمی است ولی ازباب آنکه معلول ظل علت و وجود نازل آن میباشد اگر فرضاً وجود عقل تنزل نماید ودر عالم ماده قرار گیرد ماده جهت تنزل فعلیت چون آن نیست وماده منتسب است بجهت قوه که این قوه در عقل همان جهت عدمی و حیثیت امکانی است .

چون مسألهٔ حركت در جوهر از امهات مباحث حكمى است وكثيرى از مهمات مباحث بآن ارتباط دارد ناچاريم از تفصيل وبسط و ذكر دقايقى كه باين تفصيل جز دراين مقدمه ديد، نميشود.

ازآنجایی که ماده وصورت بیك وجود موجودند جاعل درمقام افاضه ، فیض را بصورت رسانیده واین فیض ازصورت مرور نموده بماده میرسد ولی در باب اتحاد این دو این انفكاك بحسب تحلیل عقل است نه درخارج چون ماده از مراتب وجود صورت نیست بل که جهت عدمی صورت و وبال فعلیت آنست نهجهت تحصل با مرتبهٔ نازل آن برخلاف موضوع وعرض که عرض ازمراتب وجود ومقام دانی وجود جوهر است و دو مرتبهٔ از وجود در سلك وجودی واحد قراردارد ومعنای عدم حصول ماده درماده آنستکه هر فعلیت توقف برجهت قوه واستعداد دارد و نفس قوه دارای قوه نمی باشد از این باب گویند: ماده ابداعی است نه ابداع نظیر ابداع خاص مجردات و صور عاری از مواد و منزه از قوه واستعداد .

وباید در این مسأله نیز توجه شود که ماده معترا ازجمیع صور محل توارد صور و فعلیات نمیباشد وهرماده در عالم زمان بحسب نحوهٔ وجود ملتجی بصورتی است که این صور با ماده متحداست وبنا برحرکت درجوهر ، هرصورت بحسب نحوهٔ وجود، وبتمام هویت ماده است ازبرای صور بعد وفعلیات لاحق نهآنکه جهت فعلیت منضم باشد بجهت قوه وجهت قوه خودبخود امری باقی بین صور باشد که درمقام تبدیل صورت بصورت دیگر قطع نظر ازصورت دارای تشخص و متصف

بوحدت جدا آز صورت وشخصیت مباین با صور و ترکیب این دو انضمامی باشد و در هیچ موطن و مرتبه یی جهت صورت (۱) منضم بجهت فعلیت نمیباشد .

حكيم محقق آقاعلى مدرس «اعلى الله مقامه» دركتاب مستطاب – بدايع الحكم بعد از نقل كلام صدر المتألهين از حواشى شفا درجواب از اشكال (٢) تقوم ماده بصورت و كيفيت ارتباط آن با موجود قدس ملكوتى ونقل جواب ملا صدرا از ايراد، به طريق شيخ وخود (والاولى ان يقرر هذا الجواب بان العقل لا يمنع ان يكون المجموع ... واما الوجه الثانى فى الجواب السانح لنا بعونه تعالى ...) گفته است:

«براولیای تحقیقات حکمیه و تدقیقات فلسفه روشن وعیان بود که طبیعت کلیه جدا ازافراد خود موجود نشود واز هویات اشخاص خود مباین نیفتد ، و از بیانات گذشته لایح وآشکار گردید که مجعول از جاعل قیوم و هم موجو

ا بعضی گمان کردهاند که نسبت ماده بصورت فعلی اتحاد ونسبت بصورت لاحق انضمامی است چهآنکه بنا بروقوع اشتداد درصورنوعیه، عورت سابق جهت نقص وصورت لاحق جهت کمال آنست وبنا براشتداد وجود، حقیقت شیء بتمام هویت مبدل بوجود کاملتر میگردد وهرصورت متحرك باعتبار جوهر ذات قبول شدت مینماید وبحسب تحلیل عقل وفرض حدود در متصل واحد که لازم حرکت است هرحدی منضم بحد مقدم برخود میباشد ولی در خارج همه مراتب درمقام سلوك تدریجی بوجودی واحد موجودند که این وجود واحد درقوت حدود فعلیات متعدد است واین مسلم است که حدود بین مبدا و منتها بالفعل تحقق ندارند وشاید نظر بهانضمام فعلیت برفعلیت در حرکات جوهری و لحوق وانضمام صورتی بصورت دیگر درمقام تعقل وتصور استادنا العلامه میفرمود انضمام نسبت بصور لاحقه واتحاد باعتبار صورت فعلیه است وتبعه فیذلك بعضالاکابر من تلامیده — اداماله ظلالهما —.

۲ ـ نگارنده این دو جواب را از جواهر واعراض اسفار ذکر کردم ولی صاحب بدایع از حواشی شفا نقل نموده است .

بالذات سنخ وجود بود و سنخ ماهیت در مجعولیت وهم موجودیت تابع وجود باشد ، پس وجود او V وبالذات اشخاص را بود ، یعنی وجودات را که منسوب باشند بانتساب وجودی بحصص طبایع و بنحوی از تبعیت و ضربی از تجوز یعنی تجوز حکمی عقلی طبایع کلیه را .

ازاینجاست که گاهی طبیعت کلیه را در خارج و واقع ذاتی و وجودی جدا از اشخاص ومباین ازهویات شخصیه نباشد تا متصور شود که هویات شخصیه برآن وارد شوند .

این بیان در هیولی جاری نشود ، زیرا که هیولی در انظار مشائین امری باشد در جسم که در حالفصل و وصل بوجود شخص باقی اشد وصورتها براو وارد شوند وبتبدل صورتها ذات اوبحسب شخص متبدل نشود، اگرچه حقیقت هیولی جوهر بالقوه واصل حقیقت و ذات اوقوه محض و محض قوه بود واورا بحسب اصل ذات قابلیت تلبش بحلی هرصورت باشد اگرچه آن صورتها در عرض یکدیگر باشند و در او مجتمع نتوانند شد ...» .

منظور این این محقق آنستکه هیولی اصل محفوظ در کافهٔ صور و فعلیات است و اگرچه بدون صورتی ازصور بقا برای آن متصور نمیباشد ولی در قبال جمیع صور خود حقیقتی است باقی و روی برهان فصل و وصل هیولی در دوحالت باقی و روی برهان قوه وفعل هیولی قبول کافه صور نموده وجوهری است که صورتها یکی بعداز دیگری منضم بآن شوند و کون وفساد برصور واقع میگردد و تبدیل صورتی بصورت دیگر با بقای جسم درجمیع احوال دلیل است براین امر که شی، باقی ثابت موضوع است ازبرای قبول صورت لاحقه بعد از زوال صور وارده و لاحقه برجسم و گرنه لازم آید که از تبدیل صورتی بصورت دیگر ، جسم بکلی معدوم شود و از کتم عدم جسم دیگر موجود گردد واین مخالفت مؤدای براهین متقنه است .

روی جهت مذکور فرق است بین هیولای متشخص ومتعین ازناحیهٔ صور ، و طبیعت کلیه ماهویهٔ متشخص ومتعین ازناحیهٔ افراد ، چه آنکه طبیعت بوجود افراد موجود شود و بانعدام افراد منعدم گردد ولی ماده بزوال صور ، زایل نگردد ، موجود شود و بانعدام افراد منعدم گردد ولی ماده بزوال صور ، زایل نگردد ، طبیعت امری کلی و لابشرط و در احکام ازجهت تعدد و تکتشر خارجیت و ذهنیت تابع افراد است واصلاً جدا از افراد وجود ندارد ، لذا ینعدم بانعدام جمیع الافراد ، ویوجد بوجود فرد – میا – بنیا براین قیاس هیولی بجنس قیاسی است دارای فارق و بنابرطریقهٔ مشیا ماده منضماست بصورت وخود جدا از صورت مطلقه تحقق دارد و ازاین رو ، درجعل و تحقق تابع صورت نباشد لذا با جعل صورتی موجود نشود تا با انعدام آن صورت زائل گردد و احتیاج بصورت – ما – دلیل است بر اینکه در اصل و حدت تابع صور خاص نمیباشد لذا نمیشود صور مطلقه علت تحقق آن باشد بر ای آنکه صورت مطلقه بحسب هویت اضعف است از ماده و احد بو حدت عددی .

«واز آنجا که افتقار هیولی بصورت ببرهان ثابت بود ، وعدم احتیاج اوبصور خاصه یعنی بهویات خاصه که اشخاص صورت را بود، محقق، طبیعت صورت بحسب اطلاق بدون اعتبار هویتی خاصه با او علت هیولی بود و حافظ او بحفظی وجودی لازم آید که علت در وجود اضعف ازمعلول بود وقیاس هیولی بجنس قیاسی بود بافارق (۱) زیرا که جنس از آنجهت که جنس بود در نزد محصلین مشائین با

ا ـ منظور صدرالحكما آن نیست که هیولی مثل اجناس امری کلی وابهام آن ازناحیهٔ تردد واحتمال بین کثرات باشد ، بلکه در نحوی از ابهام شریکند وازاین رو بتعدد صور متعدد میشود ، واین نزد همه مسلم است که جنس مفهوم مردد وهیولی مصداق جوهربالقوه است کله صورتی بود متشخص ومتعین ، لذا باید گفت : صدرالحکما دراین مقام بمشرب خود بحل مشکل پرداخته است وچون صورت با جهت قوهٔ موجود در خود متحد است ناچار محتاج بعلت خاص متعین نیست لذا مشائیه هیولی را مستند بوجود درمقام تحقق نمیدانند بهمین لحاظ آن را بجهت ظلمت امکانی مستند کردهاند .

فصل دروجود متحداست وبزوال فصل زائل شود، اگرچه طبیعت معروضهٔ جنسیت، نه ازآن جهت که جنس باشد بلکه بآنجهت که ماده بود ، بزوال طبیعت معروضهٔ فصلیه . نه بآن جهت که فصل باشد بلکه بآن جهت که صورت بوده ، در مرکبات خارجیه زائل نشود. از این اجا ظاهر و منکشف گردید، که جواب دوم که صدر الحکما فرموده است در جلی نظر ومفهوم ظاهر او خالی از مناقشت نباشد . از آنجا که مرکبات اعتباری را وجودی جز وحدات أجزا نبود و وحدتی جز وحدت آنها نباشد ، چه مجموع من حیث المجموع را در آن مرکبات وحدتی جز وحدت هیئت نباشد ، وهیئت از طبایع متکرره بود ، وهر طبیعت متکررهٔ اعتباری باشد . پس وحدت آنمرکبات من حیث المجموع همچون وجود آنها اعتباری بود ، پس مجموع علت مفارقه و طبیعت صورت ، اعتباری محض باشد ، و شخص هیولی را خود بخود بحسب و اقع در نزد این دانایان وحدتی بالذات و بالإصالة بود ، در وجه اول از جواب اول (۱) لازم آید که علت و احدی بعدد بوحدتی حقیقیه و احدی باشد که وحدت او بمجرد اعتبار معتبر بود ، و این مطلب در فساد افحش است از آنکه و احدی بعموم علت و احدی بعدد باشد. زیراکه و حدت نوعیه و جنسیه بلکه و حدت هر مفهومی عام ، و حدتی و اقعیه بود نه اعتباریه .

واز آنجا که صورت مطلقه را وجودی باشد غیروجود علت مفارقه وهم غیر

<sup>1</sup> ـ ما قاله الشيخ على ما نقلناه من الشفاء: ان العقل لا ينقبض عن ان يكون الواحد بالعموم الذي يستحفظ وحدة عمومه بواحد بالعدد علة لواحد بالعددي وهاهنا كذلك، فان الواحد بالمعنى العام النوعى بل الجنسى وهو طبيعة الصورة بما هي صورة على الاطلاق مستحفظ بواحد بالعدد وهو السبب المفارق .

ملا صدرا بعد از نقل جواب مناقشه از شیخ رئیس خود جواب را به نحوی دیگر تقریسر نموده است .

وجود هیولی در وجه دوم ازجواب اول لازم آید (۱) که صورت مطلقه را اقتضایی خاص در مرتبه ومقام خود نسبت بهیولی ثابت بود و فاعل قریب او باشد و علت مفارقه فاعل موجب بعید بود نه آنکه موجب ، مفارق باشد ، وصورت متمم واز شرایط ایجاب او بود و اگر متمم علت متوسطه باشد ، علت مفارقه نیز متمم ایجاب سائر علل بود که بوجود در نظام علل از او اقوی باشند ، پس در این جواب شبهه بحال خود باقی (۲) می ماند...»

مقصود آنکه بنابر جمیع این فروض وبنابر سهوجهی که آخوند – قده – در حواشی شفا و جواهر و اعراض درمقام جواب ازمناقشت تحریر فرموده استبحسب

١ ـ در حواشى شفا ملاصدرا فرموده است: والاولى ان يقررالجواب: بان العقل لا يمنمان بكون... حاصل كلام آنكه مجموع حاصل ازواحد بعدد يعنى واحدعددي وواحد بالعموم، علت واحد عددی است یعنی معلول که ماده و هیولی باشد و وحدت آن عددی است مستنداست بهواحد عددی که عقل مجرد باشد و واحد عام ؛ صور صادر از عقل مجرد باین معنا که ا علت بحسب حقيقت عقل مجرد قدس است كه واحد شخص ومحيط بعالم ماده و زمسان میباشد و چون هیولا بدون اتکاء بصورت وطبیعت جسمانی نمی تواند موجود باشد و قهوه يدون انضمام بهنعليت تابل تحقق نيست عقل مجرد بواسطة انضمام صورت بماده فاعل ابجابي ومبدأ تحقق آن ميباشد . بهعبارت ديگر ماده موجود بوحدت شخص مستند است ب فاعل موجب تحقق ومبدأ أيجابي كه عقل مجرد باشد وعقل مجرد واحد مبدأ تحقق وحدت است ولى ازآنجايي كه ماده متصف بوحدت عددى بدون صورت قابل تحصل وتحقق نيست فاعل ایجابی وعقل مجرد این واحد عددی را ازناحیهٔ انضمام آن بهصور نوعیه و طبایع متوارد برماده حفظ نماید لذا بحسبواقع واحد عددی مستند است بواحد عددی که این وحدت بواسطه انضمام صور متوارده متواليه نكه ميدارد بس حافظ واحد وفاعل واحسد عددي واحد عددي استنه واحد بالعموم وابن واحد عددي مبدأ أبجاب با انضمام صورت سما که واحد بالعموم باشد علت واحد عددی است نه آنکه مجموع مسرکب از عقل مجرد و صورت مطلقه مبدأ ايجابي هيولا باشند .

٢ ـ رجوع شود به كتاب بدايع آقاعلى حكسيم ، ص٢١٩، ١٣٠ و١٣١ .

نظر دقیق و فکر عمیق علت ایجابی و احد بالعموم و معلول و احد عددی است و هر سه جو اب در حقیقت خلاصه دریك جو اب میشود و آن استناد ماده است به صورت بانضمام عقل مجرد .

ولی حق آنستکه اشکال برجواب صدرالمتألهین که هیولی را مانند جنسر امری مبهم میداند ومعتقد بهتر کیب اتحادی این دو است و در حقیقت از آنجایی توارد صور برماده از ناحیهٔ تجدد و تحرك صور بطرف اشتداد جوهری است وارد نمیشود چهآنکه اصل ماده بدون صورت وجودی ندارد و تحصل ماده از ناحیهٔ صور است و در حقیقت ماده نیز متحول است چهآنکه هرصورت نوعی اگر بهقیاس به صورت بعد لحاظ شود؛ خود ماده از برای صورت بعدی است نهآنکه حافظ ماده باشد جهت اتصال آن بصورت بعدی لذا صدرالحکما تصریح به بطلان کون و فساد نموده است چهآنکه تبدیل صورت بصورت دیگر از جهت آنستکه در جوهر اشتداد و تکامل حاصل میشود و فعل وارد بر فعلیت میشود ، فعلیتی که نسبت بصورت سابق فعلیت و نسبت بصورت سابق فعلیت و نسبت بصورت را بحق قوه و زمینه است و نسبت قوه بفعل نسبت نقص بکمال است ، و و ا آنکه صورت موجوده رو بهضعف میرود و بحدی میرسد که امری متوسط بین دو صورت محسوب میشود .

بنابراین – ماده و صورت در مقام انتساب بمجرد قدسی از باب آنکه یك وجود دارای جهت قوه وجهت فعلیت است یعنی وجودی واحد بوحدت عددی دارای دو جهت عقلی و تحلیلی است که این دو جهت ، جوهرند نه عرض ، نه یکی عرض و دیگری جوهر ، ناچار معلول واحد مستند است بعلت واحد وابهام صورت وفعلیت ازباب تجدد صورت واشتداد تدریجی میباشد وابهام از ناحیه آنستکه شی، متحرك بحرکت ذاتی دارای صریح وجود نیست و در خارج صورت اگر سیال لحاظ شود مادی است واگر صورت را بالفعل و متحصل لحاظ نمائیم قهراً مجرد ، و از ماده معسراست وصورتیاست بتمام جهات بالفعل وغیر مرکب از دو جز، جوهری .

در این صورت جهت فعلیت صورت ، طبیعت نوعیه و جهت قوه و استعداد ماده است ، هرفعلیت مسبوق است بماده و ماده متحد با صورت ، ماده ندارد و ابداعی است . بناءاً علهیذا ، بنا برنفی ترکیب اتحادی واعتقاد بهبقای ماده در مقام فصل و وصل ولحاظ تحقق برای ماده جدا از صورتهای گوناگون ، یعنی باقی در ضمن جمیع صور متوارده بوحدت عددی لازم آید که واحد عددی معلول واحد بعموم باشد وچون مجموع صورت و مجرد که دارای وحدت ابهامی واعتباری میباشند و واحد بالعمومند علت ماده هستند ، ناچار بعد از زوال صورت ، علت زائل میشود و بقاه معلول بدون علت از محالات اولیه است لذا باید بعد از زوال صورت ، جسم بتمام هویت معدوم و از کتم عدم طبیعت جسمیه موجود شود و این برخلاف معتقد جمیع دانایان است چهآنکه فرق بین مبدعات و مادیات آنستکه مادی در زمینهٔ مستعد موجود میشود و موجود ابداعی از کتم عدم لذا دومی ازلی واولی ازحوادث مسبوق بعدم زمانی است چه ما جسم را مرکب از دو جزء صوری بدانیم و یاآنکه مستقد بجوهریت ماده نباشیم .

پس بنا برطریقهٔ ملاصدرا ورود صور برمواد و تبدل صور برهیولی بتجددات جوهری و تحولات ذاتیه است و لاغیر وجواب اخیر که از مصدر تألثه فیلسوف دانا صدرالمتألتهین صادر شده است. بنا برمبنای شخصی ملاصدرا است نه بطریقهٔ شیخ بشود هیولا بمنزلهٔ جنس، وامری متحدالوجود با صورت باشد و بعقیدهٔ راقم این سطور آنچه که حکیم محقق آقاعلی زنوزی در این مبحث بیان نموده است تقریر مراد ملاصدراست کما ذکره استاذناالمتأله(۱) افضل الحکماء

ا - وهو سید سادات اعاظم الحکماء والفقهاء الحاج میرزا ابوالحسن القزوینی «ادامالله حراسته» این استاد بزرگ بانواع واقسام مشارب فلسفی احاطه دارند وبواسطهٔ علاقه شدید بمطالعه و کارعلمی دارای اطلاعات وسیعی در علوم اسلامی میباشد در تدریس آثار ملاصدرا تخصص قابل تحسین دارد و درمقام تقریر مسائل مشکل مستمع را بوجد و حال میآورد .

المحققين المترقى بمدارج الحق واليقين – ادامالله ظلاله – فى مجلس الدرس على مايأتى بالبال وسمعنا منه (روحيفداه) مراراً .

#### كشف و تحقيـق

اما برهان براتحاد جهت قوه و فعلیت درخارج واتحاد صورت وماده بحسب وجود خارجی ، و نفی ترکیب انضمامی ، باید توجه داشت که معنای ترکیب انضمامی آنست که دو شیء هر کدام خود بحسب نفس وجود خارجی دارای ذات و حقیقتی جدا، و منحازازیکدیگر داشته بعلاوه انضمام آندوبهم بنحوی که از مجموع حقیقتی غیر اجزاءحاصل شود و یکی از این دو زمینه از بسرای تحقق دیگری قرار گیرد ، اگر شرایط وقوع این دو تحت نوع واحد حاصل باشد ناچاریکی از دوجزع باید بنحوابهام و دیگری به نحو تحصل ملاحظه شود و بلحاظ لا بشرطیت احدالجزئین جنس و جزء دیگر فصل محصل آن قرار گیرد ما قبلاً شرایط وقوع اجزاء تحت نوع واحد وحصول ترکیب حقیقی و وحدت واقعی را تحریر نمودیم .

بنابرتر کیبانضمامی جهت قوه و جهت فعلیت بحسب و اقع هر کدام جداز دیگر دارای تحقق خارجی است و ماده قطع نظر از صورت دارای مرتبه بی است اگرچه این مرتبه و تقشر و تحقق ، تحقق بنحو قوه باشد چه آنکه هیولی نزد دانایان از مشائیه – علی ما صرح به الشیخ – قوه وجود و قوه فعلیت است و چون جهت قوه مباین جهت

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

زمانی که راقم این سطور وبعضی دیگر ازموالیان فاضل ومحقق خدمت استاد به قرائت مباحث نفس اسفار اشتغال داشتیم برای ما مسلم شد که معظم له مطالب یك صفحه از کتاب را نحوی تقریر والفاظ را طوری بجا و بموقع و درجای خود القا مینماید که یك کله زائد و غیرلازم برزبان جاری نمی نماید و کلمه یی لازم از او فوت نمیشود .

فعلیت میباشد ناچار بحسب وجود خارجی این دو جهت بالفعل تحقق خارجی دارد لذا تصریح نمودهاند که هیولی سرحالت فصل و وصل باقی وخود محل توارد و تبدل صور است .

#### بحث و تفصيل

ازآنجا که وجود مساوق فعلیت است ، و آنچه که درخارج تحقق دارد موجود است و معدوم ذات خارجی ندارد ، اگر ماده جدا از وجود لحاظ شود عدم صرف محسوب شود و اگر چیزی قطع از چیز دیگر تحقق داشته باشد خود موجود است و و وجود با فعلیت یکی است بنابر این قوهٔ محض جدا از صورت تحقق ندارد اگر داشته باشد خود فعلیت و صورت است ناچار ماده و هیولی بوجود صورت موجود است و جهت قهوه یی است در مقام و جود صورت و هرضورتی که در آن جهت قده باشد ، این جهت قوه تحقق و مقامی جدا از حیطهٔ و جود صورت نخواهدد! شت قهراً بوجودی و احد موجودند، نه آنکه دو و جودباشد یکی بالفعل و دیگری بالقوه ، لذا تحدد صور و سیلان آن ، عین تجده ماده است و تغایر این دو چون بحسب تحلیل تحدد صور و سیلان آن ، عین تجده ماده است و تغایر این دو چون بحسب تحلیل

عقلي است ؛ صدر الحكما در مبحث حركت و مؤلف اين رساله كويند :

«فتجدد الطبيعة عين ثباتها وكما ان قسوة المادة عين فعليتها ... » و در مقام استناد همين ماده متحد با صورت بمبدع فياض ، باين جهت كه قوه ، ماده نسدارد وقوه موجود در طبيعت ملاك تجدد آن ميباشد ، گويد : «كما ان المادة بما هي لها فعلية القوة ... صورت على سنة الإبداع وبما هي قوة و امكان يستصح بها الحدوث والدثور والفناء و السيلان ... »

ازبراى اثبات تجدد وفنا و زوال درمجموعهٔ عالم - مادة وصورة، قوة وطبيعة - گويد: : «فهذا الجوهران، بدثورهما و تجددهما و اسطتان فى الحدوث و الزوال للعالم الجسماني ...»

واز باب سرایت احکام متحدان وانسحاب حکم هریك بدیگری گوید: «فللمادة فی کل ان صورة اخری بالإستعداد (چهآنکه امر متجده ، دائماً در سیلان است ویك آن ثبات ندارد) ولکل صورة مادة اخری بالایجاب (ازباب آنکه هرفعلیت وصورت سابق بنفس ذات ماده و هیولا ازبرای صورت لاحق است) لتقدم حقیقة الصور علی المادة بالإستلزام طبعاً و تأخر هویتها الشخصیة عنها باللشحوق الإنفکاکی ... فلکل منهما تجدد و دوام بالأخری لا علی وجه الدور المستحیل» در مطاوی این بحث ،

۱ ـ رجوع شود به مبحث تجدد طبیعت باب سادس ص ۸۶، ۸۵، ۸۳ ـ اصول المعارف ممین کتاب ـ و اسفار چاپ جدید جلد سوم ،

مسألهٔ بقای موضوع در حرکات جوهری و عرضی و فرق بین این دو ، کیفیت قدوام حرکت عرضی بحرگات جوهری و نحوه بقای موضوع درحرکت جوهری وعرضی واثبات این اصل که در جمیع اعم از جوهری وعرضی موضوع ثابت موجود است واین مسلم است کسه موضوع حرکت در حرکات عرضی منشأ تشخص حرکت است و در حرکت جوهری وحدت حرکت شخصی بروجه اتصال مراتب و وحدت مستمره فرع برموضوع ثابت است ونیز بیان میشود که در حرکات جوهریه ، حدرکت و موضوع حرکت وما فیهالحرکه یکی است و اگر حرکت را در وجود عام لحاظ گنیم کلیهٔ مناقشات جواب داده میشود .

حدوث زمانی که مجمع علیه قائلان بمبدأ ومعاد است نیز ثابت میشود ، بدون التر ام به آنچه که متکلمان قائلان بزمان موهوم ومعطله بر آن رفته اند .

## نقل و تحقیق

همانطوری که در اول این بعث بیان کردیم جهت دفع برخی از اشکالات بر حرکت جوهر مطالبی را تقریر نمودیم که بعد از نقل مناقشات برمتدر "ب در فن سستی این اشکالات واضح و لایح میشود .

سخن ما در این مهم این بود که بنا براتحاد ماده وصورت و تحقق جهت قوه در ضمن صورت و فعلیت و عدم جواز بقای ماده در مقام تحول صور و حصول حرکت حدوث صور فقط از ناحیهٔ حرکت و تبدل صور برماده بتحول جوهری و تجدد ذاتی ممکن باشد نه بنحو – کون (۱) و فساد – چه آنکه در بحث قبل گفتیم که اگر علت ماده مجموع صورت مطلقه و فرد مجرد عقلانی باشد ، از آنجا که مرکب از این دو فقط دارای و حدت اعتباری اند ، لازم آید که و احد عددی معلول و احد اعتباری باشد و اگر علت اصلی مجرد است و صورت مطلقه متمم علیت بمعنای علت متوسطه و و اسطهٔ فیض ، لازم میآید که ماده و صورت موجود باشند بوجودی مقتضی وجود خارجی ماده ، در این صورت ، صورت مطلقه (نه صورت معیتن) دارای

<sup>1</sup> ـ بنا برمدهب تحقیق کون و نساد ، نه درصور عرضی امکان دارد و نه در صورطولی ونیز باید متوجه بود که تجدد جوهر و تحول تدریجی مواد واجسام و وقوع حرکت درشراشر وجود عالم ماده توقف براثبات ماده جوهری نیز ندارد وما چون حرکت دراصل وجود قائلیم موضوع حرکت وماقیهالحرکة وما البهالحرکة یك چیز است واصل وجود ساری در مراتب حرکت از مبدأ حرکت ومقام استقرار در وحم مثلاً تا فنای فیالله یك وجود عام ساری قابل درجات و مراتب تشکیکی است ودرخارج اصلاً ازجوهر ومناهبت اسمی و رسمی در میان نمیباشد.

اقتضای خاص ماده باشد و نفس صورت بالدات فأعل قرب ماده باشد «واز آ محاکه طبیعت مطلقه بانعدام فردی از او منعدم شود بزوال شخص از صورت ، طبیعت صورت منعدم شود و در هردو وجه ازجواب اول و دوم ، لازم آید که در تبدل صور برهیولی، هیولی منعدم شود، زیراکه بزوال علت، معلول (۱) منعدم گردد...» همانطوري كه حكيم دانا ميرصدر دشتكي احقيق نموده است وصدر اكابرحكما مولانا صدر الملة والدين بيان فرمود اند ماده يا صورت دروجود خارجي متحداست ودرمقام تحلیل ذهن متغایرند و این باین معناست که علیت و معلولیت، بحسب ذهن است وحال ماده که جوهری بالقوه مرتبه و حقیقتی مطابق مقام جنس دارد درمقام تحصل خارجي بفصول ، بنابراين ماده مقامي جدا وباقي درمقابل جميع فعليات ندارد مگر باعتبار تحلیل ناچار تبدل صور بهتجددات ذاتیه است واعزاض در تحول تامع جواه ند چه آنکه جوهر مبدأ مباشر حرکت است نبه مفیض وجود آن تا آنکه توهم شود که وجودی واحد شاید که در مرتبه یی ثابت و در مرتبه یی متحول و متحرك. از آنجایی که جرکات شخصیه بدون وحدت شخص امکان ندارد ، در حرکات حِوهریه و تحولات عرضیه، ثبات موضوع حتمی و ضروری است ، و در جای خود ثابت شده است موضوع از مشخصات عرض است و عرض ازناحیهٔ موضوع موجبود شود و وجود وتشخص مساوقند، ودرحر کات کمیته و کیفیته لازم که موضوعی ثابت در جمیع مراتب و حدود حرکت باقی باشد و فرق است بین باقی و ثابت باعتباری

١ - رجوع شود به بدايع الحكم آقاءلي حكيم ص ١٣٠ ، ١٣١ .

حقیر در رساله یی که در حرکت تألیف نموده است مفصل در این قسم مباحث بحث کرده است ۶ درمسائل حرکت هشکلاتی وجود دارد ودقایتی موجود است که آقاعلی حکیم در بین محسین و دربرخی ازمواضع حواشی مختصر آخوند نوری که مانند الماس درخشاناست متعرض برخی ازآفها شده اند درك این مباحث برای طالب حکمت محتاج بحضور درس استادی مثاله ومطالعهٔ دانمی و دقت نظر دارده و اگر امر تحصیل در قلسفه بهمین قستم که فعلا مرسوم است دوام بیاورد در آینده خیلی نودیك یك نفر بیادا تخواه در این عهده فهم یك صفحه از کتب ابتدایی فلسفه برآید ؛ چهرسد باسفار ومشکلات و دقایق آن

ومنافات ندارد که شی، باقی باشد و وجودی واحد سیال در مقام اشتداد ، ملاك بقاء آن محسوب شود ، و ببدل موضوع اگر درمراتب وجود واحد باشد ، موضوع باقی است و ملاك ثبات و بقاء وقوع شیء در حركت در وجود ذات واحد است نه آنکه موضوع ثابت و ساكن باشد، سكون در نظام عالمماده امری نسبی بل که غیر واقعی است. و قد قیل : «ان تشخص الحرکة انما یکون بالموضوع و بما منه و مافیه و ما الیه الحرکة» وحدت حرکت شخصی جزیی بوجه اتصال مراتب و عدم انفصال حدود و بقای آن بوحدت استمراری همان ثبات و بقای موضوع است که در بین مراتب با قبول تغیر ات و تبدلات محفوظ است ، وحرکت واقع در مراتب و جود و احد از آنجاکه و جود قبول تشکیك و اشتداد نماید و در و اقع و جود لاحق همان و جود سابق است در مراتب اشتدادی و حرکت اشتدادی بمعنای حصول فعلیات است و هر حورت سابقه مادهٔ صورت لاحقه است و حدود حاصل در مراتب اشتداد بالقوه موجود ند و بالفعل اصل و جود ساری در مراحل و مواطن و مسافات است ، موضوع بوحدت خود باقی است نه آنکه حرکات مختلف و و جودات متباین باشند تا لازم بوحدت خود غیر متناهی بالفعل در بین مبدأ و منتهای محصور و متناهی .

«و ازآنجایی که این حرکت در جوهر ذات باشد وجوهری وذاتی موضوع بود ، موضوع حرکت از ذات حرکت خارج نباشد وحرکت وموضوع حرکت وما فیه الحرکة و احد باشند بحسب وجود درخارج ، بلکه اگر حرکت دراصل وجودی عام اعتبار شود – ما منه الحرکة وما الیه الحرکة – نیز واحد باشد ، همچون حرکت لون بوجود ، از بیاض بسوی سواد . از آنجا که هربك از سواد وبیاض (۱) از

ا بدایعالحکم ص ۱۳۱، ۱۳۲ صدرالحکما در اسفار درمقام بیان حرکت در کیف و تحقیق آنکه در حرکتکیفی موضوع جوهر است با کیف ما چون در حرکت در کیف موضوع بعینه ثابت وباقی نمیباشد بواسطه توارد صور تدریجی در موضوع حرکت و عدم برای حدود درمقام اشتداد گوید: واذ اجاز ذلك فیالکیف فلیجز فیالجوهر، و سیأتی تفصیل ذلك .

مراتب وجود لون باشد ...»

×

باید خوب در این مقام دقت و تأمل نمود تا بکنه این مسألهٔ مشکل، که از آن مشکلتر کمتر مسأله یی را می توان در مباحث عویصه پیدانمود رسید لذا کمتر کسی را می توان سراغ نمود که بحق از عهده درك این قبیل از مباحث بر آید ، نوعاً ارباب داعیه در این مسأله یا جاهلند و یا متحیر .

در حرکت جوهری از آنجاکه ماده وجودی جدا از صورت ندارد وخود امری عدمی است چون جوهر بالقوه است شیء متحول وامر متحرك و متجدد وامر تدریجی الوجود و حقیقت قابل اشتداد ، صور نوعیه وطبایع جوهریه است و مصحح ایسن حرکت و منشأ سیلان اشتدادی جهت قوه موجود بوجود صورت بل که عین صور تست و امکان ندارد جهت قوه منشأ تحول امری باشد جدا از صورت و باقی در مراتب و درجات حرکت و تحول و منضم بآن و مباین با آن بحسب اصل ذات .

باید فهمید که ماده بالذات و بتمام هویت مصحح حرکت است و معذلك خود بالعرض یعنی به تبع صورت متحرك و متجدد است چون به تبع صور موجود است و همین و جودی تبعی با صورت مادامی که ملازم با صورت است حرکت موجود بل که حتمی است و با قطع نظر از این جهت صورت مجرد است و مجرد از ماده اگر چه جسم متقدر متکیتف باشد ، حرکت و تجدد محال است .

امتدادجسمانی یعنی نفس ممتد جسمانی متحرك بالذاتست و این وجود سیال بحسب اصل وجود مجعول و بلحاظ تحرك و تجدد مستغنی از جعل است و وجود و احد متحدد سیال بعد از مرور درمراحل جوهر ، بمقام لوازم جوهر از كمو كيف و این و دیگر اعراض متجدد رسیده و بالأخره و جودی ممتد و احد ساری، درمر تبه یی جوهر و در مرحله یی عرض است .

حکیم مؤسس آقاعلی مدرس در کتاب بدایع دراین مقام درمقام بیان فرق بین جسم طبیعی و تعلیمی فرموده است:

«وامتداد (۱)، درهر مرتبه از مراتب حرکتذاتیه خود بوجود عین آن مرتبه بود، و بخسب ذات مستمره که موضوع حرکت (۲) باشد، از آن مرتبه بآن جهت که آن مرتبه بود مجرد باشد ، پس هیچ مرتبه از مراتب محدوده از امتداد خالی نباشد ، ومطلق امتداد باطلاقه از هر مرتبه مجرد بود ، پس اگر بحسب اطلاق وجودی که اور ابود ودر جمیع مراتب ساری باشد مأخوذ شود و هیچ مرتبه از مراتب و حدود زمانی و مکانی ، و تناهی و لاتناهی و دیگر تجردات و تقدرات خاصهٔ مساحیه ، در او اعتبار نشود ، جسم طبیعی بود و جوهر بود و اگر با حدی از حدود زمانیه و مکانیه و خصوصیتی از خصوصیات حدود متجدده و تقدرات مساحیه ، ملحوظ شود جسم تعلیمی و عرض باشد» .

یکی از اعلام (۳) درحاشیه بر این قسمت از کلام آقاعلی مدرس که فرمود: «پس اگر (امتداد جسمانی) بحسب اطلاق وجودی که اورا بود درجمیع مراتب ساری باشد مأخوذ شود و هیچ مرتبه از مراتب و حدود زمانی ... در او اعتبار نشود، جسم طبیعی بود وجوهر بود ...» مرقومداشته اند: «این اعتبار در نفس حرکت واقع در نفس ممتد جسمانی نیز جاری شود و در نفس زمان نیز اعتبار شود، چه آنکه زمان باعتبار آنکه مقدار حرکت است با احاظ حرکات جوهری و عرضی منقسم میشود بزمان جوهری و عرضی واگر بخواهیم بین حرکت جوهری وحرکت عرضی مقایسه نمائیم باید بگوئیم: حرکت جوهری بمنز له جسم طبیعی است و حرکت عرضی عرضیه همان نسبت جسم تعلیمی را دارد نسبت بجسم طبیعی ولی همانطوری که جسم تعلیمی و طبیعی بوجودی و عرضی نیز جسم تعلیمی و طبیعی بوجودی و احد تحقق دارند، حرکت جوهری و عرضی نیز

۱ ـ امتـدادجوهری یعنی نفس ممتد متحرك سیال و روان ٠

۲ ـ بیان کردیم که بچهنحو موضوع حرکت در این مقام باقی وبهچه لحاظ سیال و متحرك است واگر ما سراغ موضوع ثابت ساكن ازهمه جهات را بگیریم درعالم ماده و حرکت چنین امری وجود ندارد .

٣ ـ وهوالحكيم النحرير سيد اماجد الحكماء والفقهاء آقاميرزا ابوالحسن قزويني «جعلني الله عن كل مكروه فداه و ادامالله حراسته».

همين حكم را دارند والفرق بينهما انما يكون بحسب الاطلاق والتقييد» .

ما در مباحث بعدى در مقام نقل مناقشات سيدالحكما آقاميرزا ابوالحسن جلوه (قده) در اين قسمت بيشتر بحث مينمائيم تا معلوم شودكه درك اين قسمت ازمباحث حركت چهاندازه صعب است .

#### بحث و تحقيق

اهل تحقیق گویند صعود دراصل وجود برطبق نزولاست باین معنا همانطوری وجود در مقام نزول دارای مراتبی است وجمیع این مراتب بوجودی واحداطلاقی غیرعدی موجوداست این حکم درمراتب صعود جاری است بدون فرق بین ایندو. همانطوری که وجود بعد از تنزل ازمقام اطلاق ومرتبهٔ عمائیه بعالم عقل میرسد و بعد از طی درجات عقول بعالم برزخ رسیده و بعد از مرور بدرجات برزخیه بعالم ماده میرسد از باب امتناع طفره وجود تا درجات نباتی و حیوانی وانسانی را طی ننماید بحضرت عمائیه متصل نشود و تا مرتبهٔ برزخ را طی ننماید بمقام عقل – مثلاً نمیرسد . باید توجه داشت که مراتب عقول درعین اختلاف درجات بوجودی واحد موجودند و برهان این مطلب (۱) در اسفار قسمت الهیات و در حواشی ملاصدرا برحکمت اشراق موجود است (درآنجا که فرماید: در این مقام شبههیی است که آن

۱ - بنابراصالت وجود و وقوع تشکیك خاصی درمراتب طولیه حقایق وجودی که شیخ اشراق ازآن به نور تعبیر فرموده است بین حق وعقل اول وجودی عقلانی تصور میشود که باید بنابر قاعده امکان اشرف موجود باشد وهکدا بین هرعقلی وعقل مقدم براو این فرض جاری است. و لازمه آن تسلسل درمراتب وجودی است و لیی از آنجایی که مراتب در سلك یك وجود واحد قرار دارد این اشکال وارد نمی آید بنابر تفصیلی که درجای خود موجوداست.

بر کثیری از اعلام عصر ازجمله به استادنا الحکیم الالهی عرضه داشتم و کسی جواب درستی بما ندارد) .

این وحدت مراتب در اطوار حرکات جوهری محفوظ است باین معنی که در جمیع مراتب حرکت صورت از مقام ماده واستقرار در رحم طبایع تا رسیدن بمقام سکون و ثبات و آرامش و تجرد تام بحسب استعدادات موجود در قوای متحرك وجودی واحد ساری دراین مراتب موجود است که بنا بهفرض حرکت در اصل عام وجود – ما منه وما الیه وما فیه – وجوداست بحسب اطوار وشئون و درجات و مراتب لازمذاتی وجودمشکك دارای عرضی عریض وازاین ما شخص وارد بعویصات باین اصل اساسی پی میبرد که منکران حرکت در جوهر همیشه درمقام ایراد باین مسأله، واقامه دلیل بامتناع احکام ماهیت را جای دراحکام وجودنموده اند وبالاخره بین احکام وجود وماهیت خلط کرده اند و از روی انکار تشکیك درذاتیات مطلب اساسی ومسلمی را انکار کرده اند که حکم آن درجمیع مسائل فلسفی جاری است انکار معاد جسمانی که یکی از ثمر ات انکار در اصل ذوات وجواهر است .

#### تحقيق مشرقي

باید دانست که در نزد اولیای حکمت وسلاطین مدائن معرفت بین هر علت و خالق بالذات و معلول و مخلوق از جهتی کمال مناسبت موجوداست و در عین حال کمال مباینت نیز حاصل است چه آنکه معلول مقام نازل و رشح وظهور علت و بتمام هویت و جودی عین فقر و فاقه و نفس ربط بعلت است لذا علت مطلقهٔ اشیاء بتمام هویت و ذات بی نیاز صرف است و مخلوق و صنع او فقر صرف و فاقه محض و ربط محض است بآن حقیقت مطلقه الهیه و هیچ موجودی در مقام و مصر تبهٔ و جود صرف غنی محض وجود ندارد و او در مقام غنای ذاتی بغیر خود ننگرد که:

دائسها او پادشاه مطلق است در مقام عـز خود مستغـرق است او بسر ناید زخود آنجا که اوست کی رسد عقل وجود آنجا که اوست

از جهتی این امر نیز مسلم است که جاعل بالذات مفیض وجود معلول خود است و تــر تُتُب هرمعلول برعلت خود توقف دارد بروجود مناسبت و سنخيتي كه مآن جهت معلول خاص ازعلت خود صادر شود واگر این مناسبت نباشد لازم آید صدور کل شيء عن کل شيء . لذا نز ديکي و قرب بحق شر ايطي دارد که باوجود آن شر أيط خلق بمحق نز ديك شو ند لذا خو أجه عالم فر مو ده است: تخلَّقو باخلاق الله كه نز اهت از ادناس و ارجاس شرط قرب بحق است که: - قرب حق از قید هستی رستن است - ني ببالا و بپائين رفتن است - ازاين مناسبت اهل حكمت بوجوب و ضرورت مقدم بروجود خارجی معلول تعبیر نمودهاند و این اقتضا در وجود علت بنحوی اتم و اعلى ازوجود معلول موجود است واگر وجودي درمقام ذات واجد جميع شرايط ایجاب باشد ، نفس ذات او بتمام ذات عین اقتضای وجود معلول است ، واین حکم درقابل بالذات ومقبول بالذات نيز جارى است باين معنا بايدبين ماده يى كهمتحول بصورت خاص شود مرتبة ناقص آن صورت باشد كما اينكه علت بالذات مرتبة كامل معلول بالذاتست وصورت حاصل از تحول ماده، درماده مستعده، بوجو دىناقص موجو داست و مرتبة كمال اين استعداد ناقص نفس صورت حاصل ازتحول ماده است كمااينكه این صورت نیز دارای استعداد و خود ماده وقوه ناقص صورت بعدی است و مراتب در جمیع حرکات و تحولات بوجودی واحد قابل اعتبار تقدم و تأخر وقابل فرض حدود مختلفهٔ حاصل از حركت موجود ميراشد.

لذا اگر فرض شود که علت بالذات ازمقام خود تنزل نماید عین معلول بالذات خود گردد و اگر ماده واستعداد صورتی ترقی وصعود نماید ونقصی را که دارد رها نماید عین فاعل بالذات شود واصل سنخیت که حافظ آن وجودی واحد و ساری در نزول وصعود وجود است در جمیع مراتب محفوظ وباقی است .

در جای خود بیان کرده ایم که وجود درمقام تنزل از مرتبهٔ اطلاق محض آنقدر قیود و تنزلات قبول مینماید که میرسد بمرتبهیی که قوه وجود است و جوهری است که فصل آن قوه است و این قوه صرف ازجهت قبول تناهی ندارد کمااینکه حاشیه دیگر وجود که حق اول و غنی صرف است از لحاظ تمامیت ، تناهی ندارد نه افاضت که منشأ آن عین ذات حق است پایان دارد و نهقوهٔ قبول صور و این استعداد قبول صور و فعلیت مصحح دوام تجلیات در عالم خاتی است .

واین ماده قابل صور زمینه است از برای تحتق وظهور قوس صعود که بواسطهٔ تجلیات اسماءالله (۱) رجوع بحق ازناحیهٔ صعود وجود تحتق پذیرد .

به نظر دقیق و فکر عمیق همانطوری که وجودی و احد در مراتب نزولی ساری در مراحل مدسیر وجود است، در مراتب صعود نیز وجودی و احد ساری است و باعتباری وجود ساری در مراتب نزول و وجود متجلی در مراتب صعود وجودی و احد است که:

یک نقطه دان حکایت ماکان و ما یکون این نقطه گه صعود نماید گهی نزول و لیکون این نقطه دان حکم خاص مخصوص و لیک باید توجه نمود که هر مرتبه از وجود دارای حکم خاص مخصوص بآنم رتبه است در عین حالی که احکام عامه وجود در همه ساری است .

\*

اما مسألهٔ موضوع ثابت در حركت جوهریه از اینجا معلوم میشود كه وجود درخارج دارای احكامی است كه چهبسا این احكام را ماهیت قبول ننماید «واز آنجا كه صعود (۱) وجود بحركت جوهریهٔ ذاتیه و درمراتب وجودیهٔ وجود بود بنهجی

ا ـ ولى بايد دانست كه هراسمى از اسماء الهيه سلطنت و حكمى خاص خود دارد، برخى از اسماء منشأ ظهور قوس نزول و بعضى مبدأ تحقق قوس صعودند مثل اسماء حاكم برآخرت «ولله ميراث السماوات والارض» عجب آنكه جميع اسماء حاكم برآخرت و اسماء مصحح و مبدأ تحقق قوس صعودى ، دلالت بروقوع حركت در جوهر عالم دارند كما سنذكره مفصلاً .

۲ - رجوع شود به حواشی آقاعلی حکیم براسفار وکتاب - بدایع الحکم - جاپ گ طهران ص ۱۵۳ .

که متحرك بالذات اصلالوجود باشد وما فیهالحرکة مراتب وجودیه آنوجود و موضوع حرکت درهرمرتبه از مراتب مافیهالحرکة عین آن مرتبه بود زیراک حرکت جوهر ذاتیه استکمالیه باشد و ثابت بود بنحو سریان درهمه مراتب، زیراکه موضوع هرحرکت در جمیع مراتب باقی باشد آن مراتب بوجودی واحد ساری موجود باشند، بنهجی که آنوجود عین آن مراتب بود در صعود وجود مراتب بوجودی واحد موجود باشند.

ونیز گوئیم از آنجا که هرحرکت ، ذاتیهٔ جوهریه باشد ، یا عرضیهٔ وضعیه ، در انظار جمهور محصلین ملازم با زمان ومنطبق برزمان وزمان مقدار حرکت و آن حرکت منطبق با مسافت باشد ، واگر حرکت صعودیه وجود را مراتبی بفعل باشد منفصل از یکدیگر و جزئی در او بقوه نباشد ومتصل باتصالی وجودی که عبارت از اتحاد در وجود بود نباشند جزء لایتجزی لازم آید. پس آن مراتب، مراتب وجودی واحد باشند که تجزیه در او بفعل نبود ، بل که بمجرد فرض و اعتبار بود ، و از آنجا که صعود و جود برطبق نزول بود و مطابق آن باشد، لازم آید که در نزول وجود نیز مراتب بیك و جود موجود باشند ، و آن و جود ، ساری در همه مراتب ، و عین نیز مراتب بیك و جود موجود باشند ، و آن و جود ، ساری در همه مراتب ، و عین آن مراتب بود» .

ازآنچه که ذکر شد و در توضیح مراد ملاصدرا از بقای موضوع و لزوم ثبات آن در حرکات جوهریه و عرضیه مفصل سخن گفتیم، مسألهٔ اصالت وجود و وقوع تشکیك در مراتب هستی و اثبات تشکیك خاصی از ناحیه وجوب سنخیت بین علت ومعلول بالذات و نحوهٔ تحقق قوس نزول وصعود و لزوم حفظ وحدت در عین کثرت در سلاسل طول و عرض عالم وجود ، معلوم میشود که اساس کار در حرکت در جوهر مسأله تشکیك وقبول وجود شدت و ضعف درمقام حصول فعلیات و تحول استعدادات بصور و فعلیات است لذا منکران حرکت در جوهر تباین خاص مفاهیم وماهیات را بوجود سرایت داده و از اینکه امکان ندارد شیء ذات خود را از دست بدهد و از ذات خود خارج شود ، حرکت در جوهر را از محالات شمرده اند و قبل بدهد و از ذات خود خارج شود ، حرکت در جوهر را از محالات شمرده اند و قبل

از ملا صدرا محققان احتمال هم نمی دادند که کسی تفوه بجواز حرکت درجوهر نماید و در عصر او و بعد از او نیز جمعی از اهل دانش آنرا شدیداً انکار نمو ده اند و برخی از متأخرین نیز که بعضی از میانی ملاصدرا را قبول کرده اند بو اسطهٔ غموض درك این مسأله در دلائل آن تشکیك نموده اند و بعضی دیگر در این بحث حیرانند و برخی الفاظ را جاری برزبان مینمایند ولی از تصویر آن عاجزند.

جمعی حدوث جسمانی نفس ناطقه را انکار کردهاند و معتقد شدهاند که شیء مجرد باید قدیم زمانی باشد و بالأخره ازباب عدم نیل بدرك مسأله حرکت درجوهر مبنای خاص در نفس قائل شدهاند و بعضی نیز اتحادعاقل و معقول را انکار کردهاند و انکار آنان ناشی از انکار حدوث جسمانی است (۱) و نتوانستهاند درك کنند که نفس خود ماده معقولات و مدر كاتست و ادراك منشأ رسیدن بمقام انسانی است و کسانی که بمقام ادراك حقایق معقوله نرسیدهاند ، از تجرد و روحانیتخاصانسان محرومند ، حیوان بالفعل و انسان بالقوه اند .

### نقل و تزييف

حكيم محقق آخوند ملا عبدالرزاق لاهيجي دربرخي ازآثارخود (٢) حركت

۲- رجوعشود بکتاب توهو مراد چاپ سنگی بمبئی ۱۳۰۱ ه. ق. ص ۵۱ و ۵۲ .

<sup>1</sup> ـ سیدالحکما آقامیرزا ابوالحسن جلوه بااینکه بهتشکیك خاص در وجود قائل است و اصل وحدت را ساری در مراتب وجود میداند وناچار مراتب وجودیه را متصل بیکدیگر دانسته ولی در مقام حفظ این وحدت ویا تصویر آن در مرانب صعود وجرد، بااینکه مسلم میدارد که صعود برطبق نزول است اظهار عجز نموده وبه بعضی از دلائل حرکت جوهر مناقشه مینماید و در مسألهٔ اتحاد عاقل و معقول نیز در برخی از احیان از شیخ و اتباع او جانبداری نموده و در مقام تقریر دلیل خوب واضح است که قوه ادراکی اودرمقام غور تام دراین مباحث قدری راجل است .

جوهریه را نفی کرده است و در کتاب – گوهر مراد – گفته است :

«وچون حرکت حالتی است ازبرای جسم بر سبیل تدریج و جمیع حالات ، مندرج در تحت مقولات عشر ، پس حرکت (لامحالة) در مقولات ، واقع میشود، اما نه در هرمقوله ؛ چه حرکت در مقولهٔ جو هر ممکن نیست ، بسبب آنکه جوهر ذاتی جسم است و حرکت درذاتی جایز نیست ، چه تمامیت شیء بذاتیات است .

پس اگر ذاتی از ذاتیات شیء او را حاصل نباشد، آنشی، آنشی، نخواهدبود، وچون آنشی، آنشی، نخواهدبود، وچون آنشی، بسوی ذاتی خود حرکت کرده. ووقوع حرکت در مقولات عرض جایز است ودر چهارمقوله از آن واقع».

اگر اصالت اختصاص بوجود ماهیات نداشته باشد ، ونیز بفرض اصالتماهیت، ماهیت قبول تشکیك ننماید و دارای مراتب مقول بهتشکیك نباشد وجوهر معلول ظل جوهر علت وعلت مشتمل بركمال وجودی معلول با شی, زاید نباشد ، ایندلیل برنفی حرکت در مقولهٔ جوهر تمام است .

بنا راصالت وجود در تحقق کمااینکه ماحب شوارق در کلمات طیبه و جلد دومشوارق تصریخ نموده است میشود جوهر بحسب خارج مشکك باشد و مثل اصل وجود در قوس نزول دارای درجات رفیعه باشد و در قوس صعود از آنجا که وجود قابل تشکیك است جایز است وجود ضعیف درمقام استکمال ازمقام نقص روبکمال رود ودر این صورت ذات شیء دارای مراتب است و درمقام صعود و ترقی از نقص بکمال چیزی معدوم نمیشود تا شی، ذات خود را ازدست بدهد بل که اصل وجود باقی است و در اطوار شیء واحد تکامل حاصل میشود. لذا وجود ناقص که کامل میشود ذات خودر ارهانمی کند معنای حصول کمال قبول فعلیات و کمالات تدریجی است.

ا سحث در این امر نیست که آیا جایز است طبیعت یا وجود ضعیف تبدیل شود از حقیقتی بامری دیگر اشد واقوی از طبیعت اول ، دلیل مذکور دلالت نماید برامتناع حسرکت در وجودات منفصله از یکدیگر ، ولی حرکت ذات یا وجود خارجی در مراتب ذات و وجسود واحد وانصالمراتب وجودواحد درمقاماستکمالاتذاتی، دلیلمدکور هرگز آنرا ابطالنمیکند.

پس میشود ذات شیء به نحو ناقص در آن شیء حاصل باشد و همان شی، از نقص به کمال میرود و کامل نیز همان شیء است نه ذات دیگر و چون حرکت اشتدادی متصل و احداست و حرکت و تکامل در وجود حاصل شده است نه راتب متصل بیکدیگر و آنچه که در مقام حرکت از بین میرود نقص وجود است نه رفع اصل و جود کما ذکرناه مفصلا و آنچه که حکیم لاهیجی در این باب فرموده است مبتنی است بر اینکه ذات شی، قبول تشکیك ننماید و طبیعت متحرك در مقام استکمال ذاتی دارای افرادی آنی است و افرادی زمانی ، فرد و بالقوه طبیعت افراد آنی است و اما فرد زمانی همیشه از برای متحرك حاصل است و گرنه باید شی، تدریجی دفعی باشد .

نظیر آنچه را که در گوهر مراد ذکر نموده است در شواق درمقام نفی اشتداد وجود از ناحیه حرکت و نفی حرکت در ذاتیات وعدم جواز حرکت ماهیت از وجود ضعیف بوجود قوی بیان نموده است.

#### \* \* \*

حكيم محقق متأل خاتم المحققين خواجه نصير طوسى - اعلى الله مقام ها الشريف - در تجريد فرموده است: «ولا تزايد فيه ولا اشتداد ...» يعنى دروجود تزايد و اشتداد نيست .

مطابق ظواهرموجود در تجرید و شرح اشارات ودیگر آثارنفیس علامه نامدار نصیر الدین طوسی ، مؤلف دانای این آثار در وجود قائل بهتشکیك (۱) عامیاست قهراً بهتشکیك در مراتب وجود تصریح نکرده است وشاید این عبارت دلالت دارد برنفی تشکیك خاص دروجود ویا نفی حرکت درجوهر ازباب آنکه خواجه باصالت

۱ ـ بگدریم ازاینکه خواجه در تجرید برطبق مشرب متکلمان ودر شرح اشارات بهطریق حکمای مشایی به شرح مباحث و تحقیق درمشکلات پرداخته است واز قرار دلائل موجود بسر حکمت اشراق نیز تسلط داشته است وازاین واه باصول و قواعد حکمای اشراق احاطه داشته است و در باب صدور و حدت از کثرت و تقریر قاعده نور وظلمت درمراتب نور قهرا تشکیك خاص واقع است ولی ظواهر آنچه مقرر داشته است دلالت نماید براینکه به تشکیك خماص معتقد نمی باشد .

وجود معتقد است و قهراً حركت درطبايع حمل برحركت وجود طبايع ميشود و خواجه در صدد ابطال اين عقيده برآمده است وياآنكه اين عبارت دليل برنفى اشتداد وجود است درقوس صعودى نهآنكه بخواهد اشتداد جوهر بمعناى حركت ماهيت از وجود ضعيف بوجود قوى را انكارنمايد ومعتقد باشدكه وجود ازبابآنكه مثل برخى از مشا، زايد برماهيت است قهراً در حركت واشتداد در اعراض مثل حركت در كم وكيف ، ماهيت ازمرتبه وجودى ضعيف بوجود قوى منتقل ميشود بانتقال تدريجى و ازآنجايى كه وجود امرى زايد برماهيت نيست و عين ماهيت بانتقال تدريجى و ازآنجايى كه وجود امرى زايد برماهيت نيست و عين ماهيت تاآنكه معرا ازوجود ، ماهيت داراى تحقق و تقرر خارجى بدون وجود نيست تاآنكه معرا ازوجود ، از وجودى ضعيف زائد برذات خود ، بوجودى قوى حاصل در ذات خود منتقل شود بانتقال تدريجى ، صاحب شوارق كلام خواجه را حمل برنفى حركت ماهيت نموده است اگرچه بنا برحركت درجوهر بنا برمسلك تحقيق ازباب آنكه وجود با ماهيت متحد است قهراً ماهيت نيزمتصف باشتداد ميشود و حركت در ماهيت ، همان حركت ماهيت در اطوار وجود است بعين حركت وجود در اطوار ومراتب ذات خود وخواجه كه تشكيك در ذاتيات را نفى نموده است بعين مركت وموده است بعين حركت وجود بېخنين امرى معتقد نمى باشد .

صاحب شرارق در مقام شرح كلام خواجه وتوضيح مرام او گفته است: «فالتزايد فىالوجود هو حركة المهية متوجهة من وجدود ناقص الى وجود ازيد منه وعكس ذلك هوالنقص اعنى: حركة الماهية متوجهة من وجود زائد الى انقص منه، والاشتداد فى الوجود، هو حركة الماهية من وجود ضعيف الى وجدد اشد منه».

چون شارح تجرید خود در جلد دوم قسمت الهیات شوارق بهمسلك استادخود گرویده و وجودرا دارای مراتب شدید وضعیف میداند ودرقوس نزول بنا بروقوع

۱- شوارق جلد اول چاپ سنگی طهران ۱۳۱۱ ه. ق. ص ۷۶ ، ۸۸ .

علیت ومعلولیت در سنخ وجود ، قهراً وجود عالی شدید و وجود دانی ضعیف ، وجود اعلی اشد و وجود أدنی اضعف است وسلاسل وجود از امور تشکیکی و تشکیك در مراتب وجود بنا بفرموده خود او تشکیك خاصی است (علی ما فصله هو وغیره) در این جا فرموده است : حرکت ماهیت از مقام ضعف بمراتب قوت و شدت غیر از آن تشکیك و تز ایدی است که در قوس نز ول بآن معتقد شده ایم .

«وهذا اعتى التزايد فى الشىء والاشتداد فيه غير الزيادة والنقص والشدة والضعف، اعنى كون الشىء ناقصاً او زايداً ، او ضعيفاً وشديداً ؛ فان معناه ان يكون فرد من الشىء ناقصاً او ضعيفاً ، وفرداً آخر منه زائداً او شديداً و جواز ذلك فى الشىء لا يستلزم جواز حركة شىء آخر فيه من فرد الى فرد آخر . ولهذا جوزوا ان يكون الوجود ذا شدة وضعف و زيادة ونقص على ما سيأتى من ان الوجود مقول بالتشكيك على افراده ، ولم يجوزوا ان يقبل الوجود التزايد والإشتداد» .

صاحب شوارق مثل دیگران از منکران حرکت در جوهر و قائل به تشکیك خاصی ، بوحدت وجود در قوس نزول معتقدند ولی در صعود از درك این معنا که وجود درمقام رجوع بغیب بالذات عروج نماید و عروج و صعود نیز برطبق نزول در حقیقت ذات وجود واقع میشود – وما منه وما الیه وما فیه وفاعل وقابل واقع در اصل وجود است و مسلك و سالك ومبدأ سلوك ومنتهای آن اصل وجود است و این از خواص حقیقت تشکیکی رفیع الدرجات است که در هر مرتبه حکمی دارد و در احکام عامه وجود جمیع مراتب مشتر کند . مثل سریان علم و قدرت و دیگر کمالات در وجود و بساطت وجود وغیر از این ها از احکام عامه وجود که از وجود هر گز جدا نمیشود .

بعقیده شارح محقق تجربد تشکیك در ذاتیات جائز نیست ونمیشود حقیقت ناقص از ناحیهٔ حرکات ذاتیه – کامل شود و تشکیك بمعنای وجدود تفاوت در وجودات منفصل از یکدیگر و حقایقی که دارای وجود منحاز ازیکدیگرند جائز

است . ولی این محقق در این مسأله درست تعمق نفرموده است که در حقیقت تشکیکی چون تشکیک در یك اصل واقع است قهراً افراد دارای اتصالی وحدانی هستند و چون مراتب از تنزلات و تجلیات یك اصل واحد موجود شدهاند، حصول مراتب ، منافات با وقوع آنها در سلك وجود واحد ندارد ، ما در حرکت جوهر و اشتداد وجودی همین اتصال را حفظ مینمائیم و در جای خود بیان کرده ایم که وجود بعداز طی در جات نباتی وحیوانی و انسانی باید بمقام فرای در واحدیت بر سدو جامع جمیع حضر اتشود و بعد از استیفای مقام جامعیت از هر مرتبهٔ آن مفهومی انتزاع میشود و از آنجا که صعود بر عکس نزول از ماده شروع نموده بمقام اصل خود متصل میشود، و از آنجا که صعود بر عکس نزولی اتم و اکمل است چون در مقام صعود از مرتبهٔ عقل قوس صعودی از قوس نزولی اتم و اکمل است چون در مقام صعود از مرتبهٔ عقل اول و صادر نخست میرور نموده بمقام فناء فی الله میرسد . سیر اکملیت حقیقت محمدیه از عقل اول از این جا ظاهر میشود، و این مطلب را اهل توحید از اشارات اهل و لایت و کمل از و رثهٔ (محمدیه — ) استفاضه نموده اند .

#### نقل و اشكال

شارح تجرید صاحب شوارق در مقام ابطال قول بهتزاید در بجود از ناحیه ، حرکت ذاتی گوید: «...وهو ان الحرکة فی کلشیء معناها، ان یکون المتحرك متقوماً و موجوداً بین دون ذلك الشیء (یعنی ذات شی، باید در مقام ذات مستغنی از امری باشد که از حرکت حاصل میشود و این جوهر است که در ذات بی نیاز از عرض و ثابت است در اطوار وارد برخود ناچار در مقوله جوهر حرکت و اقع نمیشود) و باقیاً بعینه و یتوارد علیه فی کل آن من الآنات المفروضة و زمان الحرکة فدر د من افراد ذلك الشیء .

فان معنى حركة الجسم في الاين هو ان الجسم موجود ومتقوم بدون الأين وباق

بحاله من التقوم والتعين والوجود ويتوارد عليه في كل آن أين آخر. وكذا معنى حركة الماء في السخونة هو ان الماء باق بعينه و يتوارد عليه ويتبدل عليه في كل آن فرد من السخونة وظاهر ان مثل ذلك التبدل لايمكن في الماهية بالقياس الى الوجود، فان المهية لا يتصور كونها متقومة وموجودة وباقية من دون الوجود ليتصور توارد الوجود عليها، ولهذا السبب لا يمكن ان يتحرك الهيولي في الصورة أيضاً، ومنذلك ظهر انه لا يمكن الازدياد والتنقص والاشتداد والتضعف في الجوهر والمهية والذاتي، وبالجملة في كل ما لا يمكن تقوم الموضوع بدونه ، وذلك غير كون شيء منها غير قابل للتشكيك كما عرفت .

فان قيل: على الوجه (١) الاول ، الماهية لا تتقوم بدون واحد من افراد

ا ـ محقق دوانى در جواب (ان قيل) گفته است: «بان الحركة (الف) لما استلزمت ان يكون جميع افراد المقولة التى هى واقعة فيها بالقوة لا بالفعل ، لانها لوكانت بالفعل ، فاما ان يستقر المتحرك فى واحد منها اكثر من آن ـ ما ـ فيلزم انقطاع الحركة ، واما ان لايكون فى شىء منها ـ الا آنا واحدا ، فيلزم تتالى الانات ، وكون الامور الموجودة المترتبة الفيسر المتناهية محصورة بين حاصرين .

فلو تحركت الماهية فى الوجود لزم ان يكون جميع افراد وجودها فى زمان الحركة بالقوه، فيلزم كون المهية حال الحركة فى الوجود، موجودة بالقوة لا بالفعل لا يقال: يلزم مما ذكرت من وجوب كون جميع افراد ما يقع فيه الحركة بالقوة ان لا يكون للمتحرك فى الاين – مثلاً – اين بالفعل، وهو باطل لامتناع خلوالبحسم عن اين ما . ويجاب بانا لانسلم بطلان ذلك ، لان القدر الضرورى عدم خلوالجسم عن جميع افراد الاين ، وعن التوسط بين تلك الافراد معا وفى حال الحركة ثبتت التوسط بين تلك الافراد بالفعل ، وان لم يكن شيء منها بالفعل .

قان قلت : لعل بعضها بالقوة وبعشها بالفعل ، وهو كل فرد يصل اليه المتحرك في آن مفروض ، ولا يلزم تتالى الانات ، اذكل آنين بينهما زمان لامحالة .

قلت: فيلزم ان يكون الماهية في ذلك الزمان اللي بين ذينك الانين موجودة بالقوة (ب) لا بالفعل \_ فتدبّر \_ .

الوجود ، كما أن الهيولي أنما تتقوم بواحد من أفراد الصورة، فيجوز أن يتوارد على المهية وجودات متعاقبة بحيث اذا انتفى عنالمهيةوجود في آنحصل لها في ذلك الآن بعينه وجود آخر اشد او ازيداو انقص وكذلك في الهيولي.

قلت: وجوب بقاء الموضوع في الحركة بعينه يستدعى بقاء وجود بعينه مع المهية مالضرورة ، والالكانت المهية مع كل وجود فرد آخر منها ، فلا تكون باقيه بعينها وكذلك الحال في الهيولي بالقياس الى الصورة.

اهل فن از تقریر برهان برامتناع تحول و حرکت در ذاتیات می فهمند ک لاهیجی اولاً بین احکام ماهیت و وجود خلط کرده است و دیگر آنکه حصول صور و فعلیات وارد برحرکت را بنحو اتصال تدریجی واستکمال ذاتمی در یك وجود واحد که محقق معنای اشتداد و تکامل ذاتی است ، از قبیل تبدل موضوع حرکت و حصول شیء دیگر مباین شیء اول دانسته است و دربقای موضوع هم باین نکته و دقیقه توجه ننمود ماست که بقا و ثبات موضوع دو قسم است در حرکت ذاتى و اشتداد وجودى ، بقا و ثبات موضوع عين تجدد و نفس زوال و فناست ولى زوال مجامع با بقاى وجود واحد در جميع اطوار و درجات حركت و اگر بقا و ثبات بمعنای قرار و سکون مطلق باشد ، چنین امری در هیچ قسم از اقسام حرکات کمتی و کیفی و أینی وجود ندارد وما این معنا را مفصّل تر تحریر مى نمائيم .

و شرح آن نوشته است : قديم ، جديد واجد ، اين حواشي را برحاشيه جديد مرقوم داشته است .

<sup>(</sup>ب) \_ جواب این اشکالات در ضمن جواب اشکال شارح لاهیجیمفصل داده شدهاست.

از آنجا که ماهیت عین تحقق وجود و وجود عین تحصل وثبوت ماهیت است وبنا بر مساك تحقیق ماهیت امری اعتباری است ، ماهیت در خارج حکمی جدا از وجود ندارد و وجود از عوارض خارجی ماهیت نیست که ماهیت متحرك بسوی وجود باشد ، از وجودی ضعیف بقوی و هکذا .

و در نظر تحقیق حرکت شأن وجود است و ماهیت به تبع وجود متحرك است و بنا برجواز حرکت در جوهر و ذاتیات این وجود است که دارای سیلان است و از هرحد آن ماهیت خاص انتزاع میشود و چون حرکت متصل و احد است این حدود بالفعل و جود ندارند و مستهلکند در و جود و احد که هر و جود قوی که از ناحیهٔ عرکت بمقام قوت رسیده باشد در آن قوهٔ حدود و شئون و امور متعدد است که همه بوجود و احد موجود ند لذا امور غیر متناهی بالقوه محصور بین حاصرین باطل نمی باشد ، و چون تباین ماهیات و مفاهیم عزلی است نشاید ماهیت و احده مشتمل برماهیات متعدد باشد و کسانی که تشکیك در ماهیت قائلند گویند جو هر معلول ظل جو اهر علت است و هر قوی مشتمل است برحقیقت ضعیف مع شیء زاید .

اما اینکه شارح گفته است: «فان الماهیة لا یتصور کونها ... الخ» بخط شریف استان نگارنده (۱) حاشیه یی باین موضع از شوارق خطی (ملکی مرحوم آقا میرزارفیعای قزوبنی) تلمیذ آخوند ملااسماعیل در کوشکی اصفهانی «قدسالله سر" هما» نوشته شده است.

«لا يخفى على المتمهر فى الفن: ان الوجود اذا كان له مراتب متفاوته بالشدة والضعف والكمال والنقص بحيث يكون بعضها متصلاً ببعض فما لم تخرج الماهية الموجودة بمثل هذا الوجود عنجميع مراتبه لا تصير معدومة ، فما دامت لها مرتبة

۱ - وهوالحكيم الاعظم سيد اماجدالحكماء والفقهاء آقا ميرزا ابوالحسن حسينى
 قزوينى - ادامالله علوه ومجده واضاء فىسماء العلم بدره -.

من مراتب هذا الوجود تكون موجودة باقية بعينها ، فانا تحركت المهية في مراتب هذا الوجود من الضعيفة الى الشديدة او بالعكس لم يلزم محذور اصلاً ، اذالماهية المتحركة موجودة باقية بعينها في اثناء الحركة الى الغاية ، ولو كان بقائها عين تجددها ، فان البقاء على ضربين بقاء على نحو القرار ، وبقاء على سبيل التجدد ، ولم يشترط في المحرك الضرب الأول من البقاء ، فالالزم ان لا يتحقق حركة شيء في شيء اصلاً .

بيان ذلك ان الكم والكيف والوضع التى تقعالحركة فيها اعراض شخصية للجسم الذى يتحرك فيها . ومعنى كونها شخصية انها لوازم للشخص و علامات للشخص الذى هو مساوق للوجود بل عينه بحسب الحقيقة والتبدل فيها مستلزم لتبدل الشخص والتشخص، فاذا تحرك الجسم فيها واشتراط فى المتحرك البقا على نحوالقرار والثبات ، لم يكن الموضوع باقياً بعينه وتشخصه ، والحركة فى ساير المقولات تبع و فرع للحركة فيها ، فاذا لم يتحقق الحركة فيها (١) لم يتحقق

۱ - معلوم نیست که این حاشیه از استاد است ویا آن را از جایی نقل فرموده است روانی عبارت و پختهگی آن خیلی شباهت بهنوشتههای استاد دارد .

مقصود آنکه حرکت در ذات شیء درصورتی که اصل محفوظ بین مراتب باقی باشد از ناحیهٔ تجدد ذات و تحرك اصل موضوع اشکالی وارد نمی آید اگرچه ماهیت بطرف وجدود متحرك نمیشود برای آنکه تحقق ماهیات بوجود است مگر آنکه بگوئیم مسراد قائل حرکت ماهیت است از وجود ضعیف بوجود شدیدی که این وجود عین متحرك است در خارج اگرچه باآن مغایراست درمقام تعقل و تحلیل عقلی بسرای آنکه موضوع غیر ثابت و متحرك ، بحسب اصل وجود سعی معدوم نمیشود و موضوع متحرك از ابتدای حرکت تا انتهای آن موجود است ولی بوجودی غیر قار و سیال و روان که درجمیع آنات و در جمیع زمانات موضوع خالی از وجود سیال که بقاء آن در فناء و ثبوت آن در زوال آنست نمی باشد و در حرکات کمی و کیفی نیز موضوع حرکت صورت طبیعت است با به کم ما به و بیف ما به چه آنکه اگر در مقام حرکت کیفی مثلا الصاف طبیعت به مقوله یی که در آن حرکت و اقع است بطور مطلق قید موضوع نباشد ، حرکت که غی نیست .

الحركة في شيء اصلاً.

فظهر ان حركة الماهية في الوجود الذي له مراتب متفاوتة بعضها متصل ببعض لا محذور فيها ، وعليهذا فقس حركة الهيولي في الصورة وحركة الشيء في الجوهر والماهية والذاتي – فافهم واغتنم وكن من الشاكرين» .

آخوند ملاصدرا در مشعر ثالث از رساله مشاعر درمقام بیان حدوث عالم از طریق حرکت جوهریه گوید:

«العالم بجميع مافيه مسبوق الوجود بعدم زمانى ، بمعنى انه لاهوية من الهويات الشخصية الا وقد سبق عدمها وجودها و وجودها عدمها سبقاً زمانياً ؛ وبالجملة لا شيء من الأجسام والجسمانيات المادية فلكياً كان او عنصراً ، نفساً كان او بدناً الا وهو متجدد الهوية غير ثابت الوجود والشخصية ، ببرهان لاح لنا من عندالله لأجل التدبر في آيات الله تعالى و كتابه العزيز مثل قوله (عز من قائل): «بل هم في لبس من خلق جديد» و قوله: «على ان نبدل وامثالكم وننشئكم فيما لا تعلمون» و قوله: «وترى الجبال جامدة وهي تمثر مر السحاب » وقوله : «ان نشأ نذهبكم ونأت بخلق جديد» و قوله : «والسماوات مطويات بيمينه» وقوله: «انا نحن نرث الأرض ومن عليها والينا ترجعون» و قوله : «كل من عليها والينا ترجعون» و قوله : «كل من عليها فان، ويبقى وجه ربك» وقوله : «ان كل من في السماوات والأرض ، الا اتي الرحمان عبداً ، وكل آتيه يوم القيامة فرداً». نگارنده اين رقوم در نحوه دلالت آيات ، دلالتي كه قابل خدشه نباشد ، فرداً». نگارنده اين رقوم در نحوه دلالت آيات ، دلالتي كه قابل خدشه نباشد ، مفصل بحث مينمايم وحتى آنكه مؤلف اسفار اول مفسرى استكه اين اصل مهم را از آيات قرآنيه و روايات وآثار ولوي استفاده نموده بواسطه حسن متابعت از اهل بيت عصمت و طهارت و ابواب مدينه علم ختمي مرتبت عليه و عليهم السلام والصاؤ والصلوة .

باید دانست که افکار و اقوال اهل دانش در کیفیت حدوث وقدم عالم مختلف

است، حكماى الهى؛ مشايى و اشراقى مجموعة عالم وجود يعنى ماسوى الله را معلول حق ومخلوق و آفريدة آفريدگار مطلق ميدانند وقديم نزد اين دانايان منحصر است بحق تعالى و ماسوى الله حادث است ولىلى ظرف اين حدوث را عالم زمان ندانند چون عالم نزد آنان منحصر بعالم زمان نيست بل كه وراى عالم زمان عوالمى قائلند كه ساكنان آن موجودات زنده و عالم وسميع ومريد ومتكلمند و حق را هميشه تسبيح وتقديس گويند بل كه طعام و شراب آنان تسبيح وتقديس حق و مشاهده جمال محبوب مطلق است.

و از آنجایی که مجرد از ماده در مقام اخذ فیض ازفیاض مطلق محتاج بامری غیرامکان ذاتی نیست و حالت منتظره جهت قبول وجود در مجردات و ملائکهٔ قدیسین نمیباشد و حتی نیز دائم الفیض و باسطالید است و کلیهٔ جهات لازم افاضه عین ذات اوست ، ناچار موجودات نشئآت امری که سرادقات جمال الهی محسوب شوند و جودشان مسبوق بعدم زمانی نیست .

اهل تلام و صاحبان وساوس و اوهام ، عالم را منحصر بعالم ماده میدانند و بوجود مخلوق مجرد از هاده معتقد نیستند وبالملازمه در حق اول نیز تجرد تام منجمیعالجهات قائل نیستند واز روی جهل و نادانی حق منزه از اوصاف امکانی را محل حوادث دانند و آنان مجموعهٔ عالم را که همان عالم زمان ومکان باشد حادث بحدوث زمانی میدانند و از نهایت نادانی و ابتلای بجهل مرکب علت زمان را در عرض وجود جستجو نموده اند وچون اهل تحقیق بآنها اشکال کرده اند که حدوث زمانی موجودی است که عدم سابق بروجود آنعدم در دوزمان باشد و این معنی در نفس زمان جاری نیست بعلت آنکه زمان نیز داخل عالم است چه آنکه زمان مقدار حرکت است .

آنها گویند: وهم از ذات ممتد واجب اول تعالی شأنه العزیز معنای متصرم غیر ثابتی را انتزاع نماید که زمان موهوم نام دارد. این قول باندازه یی باطل است

که نباید در حول آن بحث نمود ولی از برای روشنشدن اصل مسألهٔ حدوث ونیز برای آنکه طلاب مبتدی دراین ورطهٔخطرناك نیفتند تا اندازه یی درآن بحث میشود.

اینجماعت ظرف عدم سابق بروجود اشیاء وبالأخره ظرف حدوث عالم را وهم دانند و چون مبدأ انتزاع این زمان حاصل در قوت وهم ، حتی اول است و حتی بانفاق کلیهٔ اهل بحث وباجماع جمیع قائلان بمبدأ ، قدیم بالذات است ناچار عالم وجود در وهم حادث است وچون بین حادث وقدیم واسطه وجود ندارد اینجماعت ملزم هستند که معتقد شوند بهقدم خارجی عالم و حدوث وهمی آن واین قول از عجایب است واعجب آنکه بعضی از بزرگان در علوم نقاعی مثل جمال الدحققین عجایب است واعجب آنکه بعضی از بزرگان در علوم نقای مثل جمال الدحققین نحوهٔ وجود حقایق ملکوتی در این – تله – افتاده اند ، چهآنکه از لی بودن فعل را با اختیار منافی دانسته اند و ندانسته اند که مخلوق حادث محتاج باراده و اختیار و در نتیجه علم وقدرت حادث است و اصولا مختار حقیقی موجودی است که دارای نتیجه علم وقدرت حادث است و اصولا مختار و دارای جهت امکانی خاص اختیار و ارادهٔ زائد بر ذات نباشد وقدرت و اختیار او دارای جهت امکانی خاص قدرت حیوان نباشد بل که و اجب باشد برخی اراده را حادث و بعضی اراده را صفت فعل دانسته اند و دقت نکر ده اند که اراده از اسماء حتی است وحتی مرید علی الاطلاق فعل دانسته اند و دقت نکر ده اند که اراده از اسماء حتی است وحتی مرید علی الاطلاق است و مرید مطلق متصف باراده است به نحو اطلاق – لفظ گویند و از آن غیر معنای و اقعی لفظ اراده کر ده اند و یا لفظ گفته اند و معنی زخدا طلب نموده اند – .

برخی از اهل معرفت به تبع سید داخق داماد بحدوث دهری عالم معتقدند و این جواعت ظرف حدوث عالم را عالم دهر دانند و مراد از دهر علت عالم زمان است و آنها گویند: چون علت بحسب رتبهٔ وجود مقدم براشیاست قهراً معالیل امکانی در رتبهٔ وجود علت نیستند یعنی معدومند بخصوص علتی که صرف وجود و صرف نور است و حقایق محدود امکان ندارد در رتبهٔ او موجود باشند.

بفرض آنکه با بازی الفاظ بتوانیم معنای معقولی از این قول تصور نمائیم، درد مسألهٔ حدوث را دوا نکر ده ایم چه آنکه مطلق مسبوق بودن بغیر محقق معنای حدوث نمیباشد و حدوث اگر بمعنای (نبود و بود شد) باشد و این معنا مقابل قدم لحاظ شود اگر مسبوق بعدم زمانی نباشد وظرف عدم آن زمانی باشد حادث زمانی است واگر در ظرف وجو دخود همیشه مستقر باشد ودائم وازلی، حادث ذاتی است وعدم واقعی ندارد مگر عدم در رتبهٔ ماهیت و ذات ویا عدم بمعنای فقر وجودی وربط صرف بودن و عدم استقلال که همان استهلاك و فنای محض باشد.

باید بدانیم که دهر اگر علت عالم زمان باشد و عالم زمان درموطن دهر موجود نباشد این عدم وجود رزمان درموطن دهر، چیزی غیر ازمعلول حادث در مرتبهٔ علت قدیم نمیباشد . ازطرف دیگر عالم دهر عالمی است ثابت ، عدم عالم در مقام عالمدهر، چیزی غیر ازعدم معلول در رتبهٔ وجودعلت نیست چون دهر علت عالم ماده است وقدیم است معلول ناچار قدیم خواهد بود و این امر درصورت قدم معلول و علت نیز صادق است که علت تامهٔ متصف بهقدم معلول آن نیز قدیم است و درواقع جای خالی را پر نکرده است اگرچه باعتبار وجود امکانی صرف ربط است ومعلول صرف و بلحاظ نفس ذات فناست، و آنچه در آیات و اخبار و ارداست ناظر است به آنکه همهٔ ماسوی مخلوق حق هستند و غیر حق مؤثر در وجود نمی باشد و توحید و جودی اقتضا نماید استناد همهٔ کائنات را بوجود واحد بی نیاز .

قول بحدوث اسمی و رسمی نیز همان طریقهٔ اهل عرفان است که حقیقت مطلقهٔ وجود در موطن ذات ومقام صرف وجود معرا ازجمیع تعینات ومبرا از کافتهٔ تمایز و تعدد و تکثیر است ، پس در مقام ذات هیچ امری لحاظ نشود – اگرچه غیر تعین خلقی باشد و تعین اسمایی لحاظ شود – وجود باسماء حسنای خود متجلی در اعیان است و حقیقه هیچچیز در آن مقام نیست و نبود وظاهر شد و – الآن کماکان – واین تعینات ناشی از تجلیات حق ، متأخر از مقام ذات متجلی است که

-لميكن- وكان- ناچار غير ذات مطلق همهٔ اشياء حادث باشند . در واقع آنچه كه معقد اجماع شرایع است همین نبودن و بودشدن است ولی آیا ظرف این حدوث چیست زمان است ، عدم ذاتی است ، واقع ونفس الامر است ، امر دیگری است ؟ ولی بحث در این امر مهم است که ظرف این حدوث چیست؟ کلام در حدوث زمانی است واین امر ناچار بمسلك اهل حكمت برمی گردد ، و اگر حدوث زمانی اراده شود كيست كه در مقام ظهور حق در جلباب اسماء وصفات اسم زمان ببرد ويا دم ازحدوث زمانی بزند، و نبز درمقام تجلی فعلی حق بهصور امکانی و تجلی و با ظهور در جلباب خلقی درمقام ارواح کلیهٔ اسمی از زمان برده نمیشود وحق درمقام تجلی درءالم زمان بحكم ظهور احكام اسمايي نظير - دهر - يا - ديهور - هرشيء بعدم ذاتي خود فرو رود وامداد و تجليات حق است كه بنحو اتصال وعدم انقطاع، فيض بعالم میرساند و اگر یك لحظه قطع ومنع فیض نماید همه بعدم ذاتی خود رجـوع نمایند (اگر نازی کند، ازهم فرو ریزند قالبها ، که، باندك التفاتی زنده دارد آفرینشرا) حق در مقام تجلی در عالم زمان ، باسمایی متجلی است که لازمهٔ این اسماء، افناء وایجاد است واسماءالله در این مقام بحسب تجلی و ظهور دارای تفنین هستند و دائماً باسم اول وظاهر واز ناحيهٔ اسمايي نظير مُعيدو مُفنى و مُميت و بوجهی باعتبار حکومیت اسماء مشعر بهبطون واسمایی مثل وارث وقهـّـار مبــدأ حرکت ذاتی و تحول جو هری حقایقند ، چه آنکه از ناحیهٔ تدریج و تدرج قه وای استعدادي به فعليت ظهور وبه عود ورجوع ميرسند «والله غالب على امره» مهم آنكه: با حفظ دوام فيض و عدم انقطاع افاضت فياض مطاق بايد اثبات حدوث نمود وبيان كرد كه دوام فيض با حدوث مستفيض وقدم علم با حدوث معلوم وقدم اراده با حدوث مراد ، منافات ندارد .

برخی از ارباب اوهام و خرافات مدعی آنند که اصلاً فیض حق حادثاست وحق در ازل متصف بفیاضیت نبوده است و اتصاف او بفیاضیت و مبدئیت حادث

است و آنها چون خود انغمار در حوادث دارند واز وجود چیزی غیراز زمان و مکان وزمانی و مکانی درك ننمایند ، الفاظ (۱) وارد در کتاب و سنت مثل – کان الله ولم یکن معه شیء – یا –لم یکن شیء – را حمل برمعانی عرفی نمودهاند ، غافل از آنکه اطلاق این الفاظ برحق حکایت از وقوع حق در احکام مخصوص بموجودات زمانی و مکانی ننمایند والفاظی نظیر ماضی و مستقبل ازباب آنکه حق بحسب ذات از زمان و مکان انسلاخ دارد ، این الفاظ نیز دلالت زمانی خودرا از دست میدهند مثلا – کان الله غفورا ، یا کان الله حکیما و قادراً – دلالت بردوام و ثبوت نماید نه آنکه حق در ماضی بقدرت و علم و حکمت متصف باشد و در مستقبل بآن متصف نباشد .

بنا بروقوع حركت در جواهر عالم ماده ، هيچ موجودى قديم نيست و جمله حوادث – مادة وصورة – مسبوق الوجودند بهعدم زمانى نه آنكه فقط صور حوادث، حادث زمانى باشد ، حكم حدوث در نفس ناطقه انسانى نيز جارى است واز ثمرات

ا ـ نگارنده ابن حروف در مقدمه رسالهٔ ـ متشابهات القرآن ـ مفصلا در عقیده جمعی از متکلمان از عامه بحث نموده ام ، این جماعت که در بحر غیرمتناهی جهل غوطه ورند و فکر آنان از حیطهٔ زمان و مکان واشباح جسمانی واکل وشرب فراتر نمیرود ، در فهم متشابهات از آیات عقاید عجیبی اظهار نموده اند ، آنها غیراز محسوسات چیزی نمی فهمند ، ماورای اجسام و طبایع را انکار نموده اند منکران مبدأ وجود موجود غیرمحسوس رامنکرند وحق اول تعالی ـ شانه ـ را نیز جسم میدانند لذا اهل تحقیق آنا نرا اهل جاهلیت در دوران اسلامی دانند با آنکه درظاهر مسلمان و قائل به شریعت و کتب الهینه اند درباطن درزمره منکران روحانیات بشمار آیند و تصریح نموده اند که موجود همان محسوس است وغیرمحسوس وجود خارجی ندارد ، در حالتی که موجود بحسب مفهوم خود محسوس نیست وبا حواس ظاهری ادراك نمیشود، ناچار عقل سلیم حکم می کند که مدرك غیرمحسوس بطور مسلم خود محسوس نمی باشد

قول بهحركت جوهريه حدوث جسمانى نفس ناطقه انسانى است وازاين طريق كثيرى از مشكلات حل ميشود ازجمله قول بقدم نفس ناطقه وازجمله اعتقاد بمعاد جسمانى وحشر اجساد عالم علاوه بر ارواح .

در مسأله نفس و كيفيت وجود آن عقايد مختلف است و روى اصول شيخ و ديگر حكماى اسلامى كه نفس را روحانى الحدوث ميدانند اشكالاتى وارد ميشود ازجمله آنكه امكان ندارد مجرد بتمام ذات بماده تعلق گيرد وازناحيهٔ ماده جسمانى كامل شود اگرچه كمال عرضى باشد واز اين اشكال شخص متدرب درفن پى ميبرد بآنكه نفس نيز در اول وجود و طلعيهٔ ظهور عين مواد واجسام است وبه تدريج بمقام تجرد برزخى و تروحن تام ميرسد.

باین مهم نیز باید توجه داشت که امکان بردو قسم است ، امکان ذاتی وامکان استعدادی ، ناچار موجودات متصف بامکان بردو قسمند ، قسمی که نفس امکان ذاتی کافی است ازبرای قبول وجود از مبدأ فیاض ، و برخی از موجودات از آنجا که در ماده حادث میشوند بامکان دیگری که امکان استعدادی باشد علاوهبر امکان ذاتی احتیاج دارند واگر امکان منحصر بود بناتی ، ناچار فیض وجود بایجاد سلسلهٔ نزولی وجود که عقول طولی وحقایق برزخی باشد متوقف میشد و رجوع بحق و قوس صعودی متحقق نمیشد ، وبرخی از اسماء حق اول دارای مظاهر تابع این اسماء در مقام خفاء ذات بدون اظهار حکم واثر معطل از تأثیر میماندند ودر نتیجه مظهر تامی که محل ظهور جمیع اسماء کلیه وجزئیهٔ حق متعال است که دارای مظاهر الهیه متفنن است بعرصهٔ وجود نمیآمد .

برخی از متکلمان که وجود ملکوتی را انکار کردهاند و ملاك احتیاج ممکنات را حدوث دانستهاند تصریح کردهاند که موجود معلول محققاً باید مسبوق الوجود بعدم زمانی باشد و از باب قیاس کلیهٔ ممکنات بهخود که حادث زمانی اند و از باب

انغمار آنان در زمانیات موجود غیرزمانی را که معلول ومخلوق باشد انکار کرده اند واصو لا تتوانسته اند بفهمند که استناد به حق ملازم باسبق عدم زمانی نیست و موجودی که بهیچامری غیر از وجود حق مستند نباشد و در مقام قبول فیض و استناد ، فقط مرتبط بمبدأ فیض باشد ارتباط آن بحق اتم انحای ارتباط است . آخوند در اسفار بعد از تقسیم امکان بذاتی و استعدادی گوید:

«... له ا نحصر الامكان فى القسم الأول ، يغاق باب الافاضة والاجادة ، ويبقى فى كتم العدل عدد من الوجود لم يخرج الى فضاء الكون اكثر مما وقع، وهو مبرهن الإستحالة ... وليس فى هذه الأحكام حيص عما ذهب اليه المحققون من اهل الحكمة القويمة، وانما الزيغ الحكم بقدم المجعولات الزمانية (١) ولا نهاية القوى الامكانية، فان الحوادث المتسابقة بقة وان لم يكن حدوثها الا بعد حركة وتغير ومادة وزمان، ولكن الحوادث الابداعية سواء تجردت عن الزمان والمكان ، او اقترنت بهما ، لا على الوجه الانفعال والتجدد لا يعتريها المسبوقية بالزمان والمكان ...»

در رسالهٔ حدوث (۲) وجواهر واعراض اسفار گوید: «فی ان القول بحدوث العالم مجمع علیه بین الأنبیاء والحکماء...وانه لا ینقطع ولم ینقطع فیضه عما سواه ابداً مع ان الدالم متجدد، كائن فاسد، وانما الذي لا یبید ولا ینقص ابداً هي كلمات الله تعالى.

ا ـ قال استادنا الاعظم (الف) في حواشيه على الاسفار: «يعنى قدم المجعولات الزمانية «بما هي هي» ولا نهاية القوى الامكانية بدون انتهائها الى اصل ثابت دهرى وهو فيضه وفعله بما هو فعله ومن صقعه . واما على القول بانتهائها اليه ، فالقدم يرجع الى ذلك الاصل الالهي، لا الى العالم بما هو عالم ، ومئال القول الى القدم يرجع الى قدم ذاته وفيضه .

٢ ـ رساله حدوث چاپ تهران ص٦٦ ، اسفار چاپ قديم ص ٨٨٤ .

<sup>(</sup>الف) - وهوالحكيم النحرير والفقيه الكامل سيد سادات اعاظم المتألهين درحواشي اسفار .

استادناالمعظم (۱) درحواشى خود براسفار فرمودهاست: «انالحوادثالمتسابقة وهى الصورالمتواردة على المادة الجسمانية على التعاقب الزمانى مسبوقة وجوداتها بأعدامها زماناً، فكلواحدة صورة حادثة زماناً، لكنها مرتبطة باصل ثابت وهوالتغير الكلى وهو مرتبط ومتصل بمباديها العقلية الدهرية التى بجهة ثباتها مبدأ شوق المتحركات، والمبادى العقلية متصلة باصل ثابت سرمدى بالثبوت المطلق وهوالحق الأول هو خير محض بلا شر، وكمال بلانقص وفعل بلا قوة. فهو تعالى بسرمديته وجوب فاعليته يديم الافاضة على العقول المجردة وهى يديم الافاضة على المواد، فجهة القدم والثبات راجعة الى فعله و تأثيره وما هو من صقعه، والحدوث والتجدد يتحقق من اثر فعله و نتيجة افاضته وهوالمصنوع بما هو مصنوع. وبناءاً على ما هوالحق عندنا ان العقل ليس غير صنعه (۲) وصنعه غير مجعول بلا مجعولية ذاته المقدسة والمجعول انما هو يتحقق من اثر صنعه وهو مصنوعه بما هو مصنوعه.

فالعالم الجسمانى بشراشر وجـوده عـالم حادث ، و اما فيضه فقديم ، لأنـه لا يمسك عنالإعطاء كما فىالادعية المأثورة «يا قديم الدن» ولـذلك حكم المصنف العظيم – رض – بان الهيولى قوة غير متناهية الانفعال والحق فاعل غير متناهى الفعل والتأثير ، وحكم بدوام الخير والبركات .

ا ـ استادنا المتأله الحاج ميرزا ابوالحسن القزويني ـ اديمت بركاته ـ در حواشي اسفاد .

۲ - بنا برمشرب استاد از آن جهت ملاصدرا عقول مقدسه راماسویاله نمیداند که نفس فیض حق وعین تجلی مبدأ مطلقند ، لذا باقی بهبقای حقند نه باقی با بقای او بهمین لحاظ مراتب عقول که مراتب فیض ممتد حقند از لوازم غیرمجعولند ولی بلامجعولیت ذات حق اول ، چون فیض حق نفس ظهور حق است و حکم ماسوی براو جاری نمیباشد - کلا قال الاستاد فی بعض ایام استفادتی منه فی سالف الزمان وقد استفدت منه کثیرا واخلت منه دام ظله - قسطا و فیرا .

وبوجه بعيد مثل فعله وصنعه القديم مثل البحر الثابت ، ومثل الحو ادث المادية مثل الأمواج الحادثة والحبب المتراكمة المتولدة على البحر – خاك برفرق من و تمثيل من –

بنا برآنچه که ذکر شدعالم حادث زمانی است و منافات بین قدم فیض و حدوث عالم نمی اشد ، ارادهٔ حتی ازلی وغیر متناهی است و اراده در حق اول همان حب بذات و عشق بمعروفیت ذات و ظهور اسماء وصفات در جلباب ممکنات است و از ارادهٔ حتی به علم به نظام تام و علم به نظام اصلح و اتم نیز تعبیر کرده اند ، و از آنجا که ذات حتی تناهی ندارد و وجود صرف است صفات کمالیه او که مثل ذات مبدأ اشیاء است تناهی ندارند ، محبوب و معشوق و مراد در مقام اول ذات حتی اول است که محدود بحدی نیست و آنچه از سنخ علم و اراده و قدرت و علم محسوب شود در مقام ذات به نحو اتم موجود و ذات صرف علم وقدرت مطلقه و اراده تامه و محبوب است فیره محدود است و چون مبدأ ایجاد است ذات او اقتضا نماید ایجاد اشیاء را برطبق علم ذاتی عنایی که از جهتی بآن تجلی نیز اطلاق شده است .

از آنجا که ذات مبدأ تحقق اشیاء است وذات بهتمامجهت وبهتمام هویت مبدأ تجلی و ظهور است وجهت فاعلیت عین ذات اوست وفیاض مطابق است ، ناچارفیض او مقید بقیدی و محدود بحدی نمیباشد چهآنکه تمام جهت خدایی و کلیهٔ جهات خلقی بوجودی واحد در ذات او موجود است لذا دائمالفیض است ، ناچار فیض او عام ومطلق وغیر مقید مرتبه یی از مراتب و مقامی از مقامات و موطنی از مواطن ایجاد وظهور است لذا در همه جا و در همه از منه و امکنه ف علی مطلق و حقیقی است ولیس لفعله وفیضه حد محدود و لا حقیقی است ولیس لفعله وفیضه حد محدود ، لأنه – لیس لصفته حد محدود ولا نعت موجود و لا اجل محدود – کماصر ح بهرئیس الموحدین و خاتم الأولیاء الکاملین – مولی الموالی علی مرتضی – صلی الله علیه و آله – خلاصهٔ مطلب آنکه حق اول

بسيط حقيقى است و جميع صفات كماليه و كافة جهات لازم ايجاد عين ذات اوست، مصلحت وغايت وغرض ازخلقت وايجاد نيز عين ذات اوست لذا جهت خلاقيت او با جهت رازقيت و جهت قدرت او با جهت علم يكى چيز وهمه آنچه كه مدخليت در اظهار كلمات وجوديه دارد با ذات بسيطه او متحد و ذات در موطن خود مشهد و موطن كافة صفات كماليه و درعين حال مرءات شهود جميع معاليل وجوديهاست. اراده كه همان حب (١) بذات ومحبت ذاتية حق باشد ازباب آنكه بصرافت و

اراده که همان حب (۱) بدات و محبت دانیه حق باشد ارباب ایکه بصراف و محوضت تام و فوق تمام متصف است و بحسب شدت و عدت و مدت غیر متناهی بل که فوق لایتناهی است بالبداهه و بالضروره فعل او نیز غیر متناهی است و فیض او ک

۱ ـ از آنجا که کلیهٔ صفات کمالیهٔ مبدأ ایجاد و منشأ اظهار حروف و کلمات وجودیه عین وجود صرف حق اولند واز لحاظ دیگر حق بتمام ذات مبدأ ایجاد است وجهت علم او با جهات قدرت و اراده و حب و حیات ودیگر صفات با اصل وجود متحدند و حق باسم علیم و قدیر و مرید ومتکلم ودیگر صفات عینیت در اشیا متجلی است قهراً جهت مخلوقیت اشیاء بحسب وجود عین جهت معلومیت ومقدوریت است وازاینجا باین اصل مهم پی می بریم که جمیع صفات کمالیهٔ حق در شراشر وجود ممکنات ساری است و هروجود معلولی بنحو بساطت و سداجتعین علم وقدرت و حیات و عشق و حب و دیگر صفات کمالیه است وگرنه مبدأ تجلی نباشد ولی هروجودی بقدر حوصله وجودی خود واجد صفات الهیه است نه بهنحو صرافت واطلاق و محوضت که: «العطیات بحسب القابلیات» و هرشیء بوجه خاص با حق اول ارتباط مستقیم دارد و بعلم بسیط حق اول را شهود نماید و این علم غیر علم حصولی انتزاعی است لذا شهود و ادراك بسیط و تصدیق و اذعان شهودی ازباب بساطت منافات با انكار علم حصولی ندارد و حق بوجه خاص وازطریق ـ قرب وریدی ـ و ـ تولیه حق را شهود نماید وازاین راه جامع کمالات و باعتباری دارای جمیع حضرات الهیه است .

من نیم جنس شهنشه ، دور ازاو لیك دارم از تجلس نور از او

مرتبط باراده و حب وعلم وقدرت اوست باعتبار مدت و عدت غیرمتناهی است و یکی از صفات او فیاض است که دارای حد نمیباشد وباعتبار مدت و عدت تناهی ندارد لذا مولیالموحدین فرمودهاند: «لیس لصفته حد محدود».

## در بیان آنکه محدودیت فیض حق با وجوب وجود منافات دارد وافاضت او بحسب مدت و عدّت و ذات او بحسب شدت تناهی ندارد

از بیانات گذشته بمنصه ظهور رسید که عالم وجود حادث زمانی است ، و فیض حق ازلی و دائمی و ابدی است وچون حدوث ذاتی عالم ماده است واین حدوث ناشی از حرکت جوهری و اشتداد ذاتی وجود است ، فیض نازل از فیاض مطلق ثابت و مفاض ومعلول حادث و سیال ومتحرك است .

در این اصل مهم باید خوب توجه نمود که ذات حق درمقام غیب وجود عین کافهٔ صفات علیا و اسماء حسناست واینکه گوئیم – ماسوی الله – حادث است ازبرای ذات اسم – الله – که ماسوای آن گفته میشود حادث است وضع شده است ازبرای ذات جامع جمیع صفات و مراد از این صفات ، اسماء ذاتیه مستهلك در غیب ذات نیست چون ذات تعیین ندارد و به نحو عدم امتیاز صفات ذاتیه از یکدیگر و عدم تمایز آنان از وجود صرف ذات الهیه ملحوظ و اعتبار میشود و قید جامعیت اسماء در مقام غیب (۱) ذات لغو است بل که اسم الله وضع شده است ازبرای ذات جامع اسماء و

ا ـ اینکه از اهل عصمت و طهارت و خزائن علم حق وارد شده است ـ عالم حیث لا معلوم و قادر حیث لا مقدور ... ـ مراد ذات غیرمتعین و حقیقت احدیه است که: ـ کمال التوحید نفی الصفات عنه ـ اشاره بآن می باشد و ـ اسم الله ـ مضاف به اسم \_ الرحمان والرحیم ـ و ـ وب العالمین ، مالك یوم الدین ـ اسمای حاکمه برمظاهر وجودیه اند از اولیا

صفات ربوبیت متجلی در مظاهر ومضاف به – مألوه – و – مربتی – واین صفات متجلی در مظاهر که بآنها اسماء وصفات فعلیه واضافیه اطلاق شده است .

بنابر آنچه ذکر شد اسم الله متعین و متمین از ذات ومضاف ومتجلی درمظاهر خلقیه که در سوره توحید و در صدر سایر سور قرآنی اضافه بهاسم رحمان و رحیم شده است تجلی در مظاهر قید آن میباشد لنا حق اول رحمان است علی الاطلاق ازلا و ابدا و مربی حقایق وجودیه است ازلا و ابدا و وجود منبسط همان ظهور و تعین اسم رحمان است نه این وجود متعین از اسم الله حادث است ونه سایر اسما و جزئیه که از ذراری اسماء کلیه و امتهات اسماء حادثند بحدوث زمانی .

واینکه امام اهل توحید فرماید: لیس لصفته حد محدود... ولا اجل محدود اسماء وصفات فعلیهٔ حاکم برمظاهر را اراده فرمودهاند نه اسماء ذاتیه که عناوین ذات مطلقهاند و در مقام اعتبار ذات باید نفی شوند که فرمودهاند – کمال التوحید نفی الصفات عنه – اراده فرمودهاند اسماء و صفات ذاتیه را که اعتبار ذات اعتبار همه اسماء است ولی باعتبار فنا و استهلاك آنها در غیب وجود .

بنابر آنچه تقریر شد حدوث زمانی صفات فعلیه حق و حدوث فیض متجلی از فیاض مطاق و حدوث زمانی اسماء وصفات ومفاهیم منتزع از ذات و تجدد صفت

و المه شیعه ـ علیهم السلام ـ روایات کثیره یی در عدم جواز اتصاف حق باوصاف امکانی و عدم جواز فاعلیت حق به فاعلیت زمانی وعدم مسبوقیت فعل او بزمان و زمانی واردشده است «ولیس عند ربك صباح ولا مساء» پاره یی ازاین مأثورات را در این جا ذکر کردیم و نیز روایاتی از امامان ما منقول است که دلالت نمایند برآنکه ذات مقدس احمدی دارای اسم ازبرای ذات مضاف باسماء واسماء مضاف باعیان وضع شده است وحقیقت صرف وجود مبرا و معرا از کافیهٔ تعیشاتست و ذات صرف و حقیقت محض وجود که ازآن به غیوب وکنز مخفی و عنقاء مثرب تعبیر شده است قبول غیریت ننمایدودرآن موطن همهٔ تعینات از تعیس اسمی و خلقی و رسمی منتفی است .

خلاقیت و رحمانیت چیزی غیراز حدوث زمانی ذات بهجت انبساط حق نمیباشد، چهآنکه هرحادثی بدون حصول تجدد و تحدد در ذات موصوف باین صفات امکان منتزع از ذات بدون حصول حرکت و تجدد در ذات موصوف باین صفات امکان ندارد و آن جهالی که ملاك احتیاج معلول ومخلوق را بعلت حدوث دانند نفهمیده قائل بحدوث ذات حق و وقوع ذات و فعل او در عالم زمان و زمانیات شدهاند و ندانسته اند که اگر فاعلی مبدأ فعل خود در افق زمان و زمانیات باشد ، این فاعل دارای قبل و بعد زمانی خواهد بود و قهراً خود درمعرض تجدد و زمان و حدوث واقع خواهد شد چهآنکه هرصفت متجدد مبدأ فعل متجدد میشود وهر فعل متجدد احتیاج باراده متجدد دارد و از آنجایی که صفت درجمیع اطوار تابع موصوف است احتیاج باراده متجدد دارد و از آنجایی که صفت درجمیع اطوار تابع موصوف است افعال و اوصاف متجدد ، خود سیال و غیر قار الذات است – کماحر رنا هذه اندلساله افعال و اوصاف متجدد ، خود سیال و غیر قار الذات است – کماحر رنا هذه اندلساله مفصلا و نذکر ها علی وجه تفصیلی بمالا مزید علیه –

## بحث و تكميل

باید دانست که اتصاف حق بافاضت و ایجاد بهمان دلیل که ابدی است و انقطاع ندارد ازلی است و ابتدا ندارد ، بلکه بهمشرب اهل عصمت و طهارت و اتباع آن اکابر عظام – علیهمالسلام – بواسطه بساطت ذات و صرافت وجود و عدم محدودیت و از ناحیه آنکه حق اول بهحسب عدت و مدت و شدت فوق لایتناهی است ازلی و ابدی است علی الاطلاق و فیض او نیز مثل ذات او بهمان جهت که ابدی است و بهمان لحاظ که انقطاع ندارد ازلی است وحق از ازل الآزال فیاض علی الاطلاق است.

صدور فعل از مبادی افاعیل جسمانی ومادی از آنجهت متناهی است و دارای نفاد و انتهاست که این مبادی ازجهت تقوم بمواد واستعدادات از حیث تأثیر در

غیر تناهی دارند و برهان قائم است براینکه مبادی جسمانی ازجهت تأثیر و تأثر، هردو تناهی دارند و بهمین دلیل صدور فعل از مبادی جسمانی مسبوق بهعدمزمانی است چون اصل وجود موجود مبدأ افاعیل زمانی خود زمانی و مسبوق است بعدم زمانی و اگر موجودی که صلاحیت ازبرای مبدئیت تأثیر دارد جسمانی نباشد وذات او قبول فنا ننماید فعل او دائمی است بدوام ذات او .

موجودی که مبترا از جسم و جسمانیات و مجرد از ماده ومقدار باشد برزمان تقدم دارد ولی تقدم آن ، برزمان تقدم زمانی نیست بل که تقدم بحسب مرتبهٔ وجود وقوت ودرجات فعلیت است ناچار محیط بزمان و مکان و تقدم آن برزمان و زمانیات بحسب رتبهٔ وجودی و مرتبه ومقام علی و احاطهٔ او بزمانیات، احاطهٔ قیومی است از آنجایی که زمان مقدار حرکت است و حرکت وارد برماده است و صور وارد برماده مسبوق الوجود بحرکت و زمان است و ماده چون ابداعی است و ماده ندارد مسبوق بماده نمی باشد بل که قوام آن بامر غیبی است با التجا بصور تهای پی در پی ومتوالی و از آنجا که ماده از جهت قوه و قبول فعلیات - قوهٔ غیر متناهی است - از جهت قبول نه از جهت تأثیر چون قابل علی الاطلاق و منشأ دیمومت افاضه است، زمان مبدأ عرضی ندارد و از برای زمان ، زمان تصور نمیشود و سبق و لحوق و تقدم و تأخر فراتی اجزای زمان و عرضی است نسبت بزمانیات بنابر این زمان ابتدای زمانی ندارد ولی ابتدای وجودی دارد که همان مسبوقیت منشأ زمان و حرکت باشد به امر مجرد مفیض وجود و چون حرکت مقوم زمان، حرکت جوهری است عالم ماده همیشه مسبوق است بعدم زمانی بهمان تفصیلی که ذکر شد .

بهمین لحاظ اهل معرفت از حکمای مشا و اشراق گویند: - لا یتقدم علی الزمان الاذات الباری او وجه من وجوهه - وجه حق فیض حق است و فیض حق از سنخ زمانیات نمیباشد بلکه امری است ملکوتی و محیط بزمان و زمانیات میباشد.

از آنجاکه حق متعال بسیط ازهمه جهات و کافهٔ حیثیاتست و وجود او صرف

است وشامل همه فعليات مبدأ المبادى است واز باب احاطهٔ قيومه آخر الأواخر است وهمه بسوى او ميروند وچون جهت ذات وقوت غير متناهى او علت خالق است فعل او دائمى است و از همين جهت ازلى نيز ميباشد و گرنه لازم آيد وجود يا حدوث جهت امكانى ويا تحقق جهت امكانى كه با نبودن آن فعل نبود وبا وجود آن فعل از اوصادر ميشود وهر جهتى كه فعل حق بآن جهت مرتبط باشد چون ابتدا و انتها ندارد فعل نيز بايد ابتد! وانتها نداشته باشد ودر بسيط حقيقت جهت ابدى بودن و ازلى بودن و سرمدى بودن واحد است لذا صدور فيض از آن حقيقت ازلى وابدى و سرمدى است «فهو تعالى يكون ازليا بابديته وابديا بازليته وسرمدا بعين ابديته وازليته» لذا در آيهٔ شريفه در ابطال عقيده يهود كه گفته اند: «قد فرغ الله من الأمر فليس يحدث شيئاً» وارد است «قالت اليهود يدالله مغلولة ، غلت أيديهم ولعنوا بها قالوا ، بل يداه (۱) مبسوطتان ينفق كيف يشاء» .

\*

ا ـ خوب تأمل كن در كلام حق باآنكه فرموده است: دست حتن (كه كنايه ازقدرت اوست) باز است و جمله دلالت بردوام وثبوت وقدرت وایجاد وبسط ید نماید ، معدالك برای رفع شبههٔ كسانی كه گمان كرده اند دوام فعل با اختیار منافات دارد فرماید: ینفق كیف یشاء . وامام ـ علیه السلام ـ در تفسیر و تأویل آیه گوید: یمحوالله ما یشاء و پثبت و عنده ام الكتاب ـ كنایه ازآنكه ایجاد عالم وجود همان تكلم وكتابت حق است به قلم قدرت خود ونكارش كلمات وجودیه از ام الكتاب مراتب كتب الهیه وكلمات وجودیه كه مقام علم عنایی باشد چه آنكه ام الكتاب ، و علم عنایی تفصیلی حق كه از آن بمقام واحدیت و عالم اعیان تعبیر شده است مشتمل است برجمیع كلمات و رقوم و حروف كتب كه مقام احدیت مقام جمع این كتب ومقام خلق بمراتبها ، مرتبهٔ تفصیل كتب و كلمات و احرف وجودی است وحق بنا علم وقدرت و اراده و مشیت سابقه مبدأ ظهور و بروز وتفصیل این كلمات وجودی است وجودی است برمحکمات و مشیت سابقه مبدأ ظهور و بروز وتفصیل این كلمات وجودی است

مؤلف علامه آخوند ملامحسن فيض – قدس الله سره – در كتاب تفسير صافى (سورهٔ مائده) درتفسير آيهٔ شريفهٔ «قالت اليهود يدالله مغلولة ...» از امام جعفر صادق – عليه و آبائه صلوات الله تعالى نقل نموده است (روايت در توحيد صدوق – رض – موجود است): لم يعنوا انه هكذا ، ولكنهم قالوا انه قد فرغ من الأمر فلا يزيد ولا ينقص. الم تسمع الله عز وجل يقول: يمحو الله ما يشاء و يثبت وعنده ام الكتاب.

سر آنكه فعل حق اول انتها ندارد آنستكه فياض على الاطلاق است و از باب غناي ذاتي و جامعيت نسب بهجميع جهات كماليه وداشتن آنچه كه ملاك درمبدئيت وایجاد دارد درمقام وموطن ذات واستقلال در افاضت وبساطت از کافهٔ جهات در مقام ذات دائم الافاضه است ومصاحت وغايت درايجاد امرى خارج از ذات و زايد بر ذات او نمیباشد اختیار و قدرت او مثل علم و اراده و دیگر صفات کمالیه و اجب الوجود مثل وجود او چون وجود عين كليهٔ صفات كماليه است لذا صدور فيض از اودائمی وازلی است و آیهٔ مبارکه - بل یداه مبسوطتان - دلالت بر دو ام و ثبوت صدور فعل ازاو نماید ونیز بهمین ملاك دلالت بر ازلیت فعل او نماید وچون فعل حق باعتبار صدور از حق دارای نسبت زمانی نیست چه حق واقع در قطعهیی از قطعات زمان نميباشد تاآنكه صدور فعل از او مسبوق بزمان ويا واقع در زمان باشد ودیگر آنکه صدور فعل از حق محدود بحد خاص نیست چون فعل او اطلاقی است نه اطلاق مفهومی بل که اطلاق خارجی لذا ازفعل خود به – أمر – تعبیر کرده است - وما امرنا الا واحدة - كثرت ازناحية مظاهر فعلى است نهنفس وفيض اين فعل مثل وجود حق میحط بشر اشر مظاهر وجودی است واین وحدت فعل کے از آن بوجود منبسط و رحمت واسعه تعبير نمودهاند ناشي از وحدت علم و وحدت قدرت و وحدت دیگر صفات کمالیه است که عین وجود واحد حق است واین ذات واحد حق بوحدته جامع كل الوجود كما اينكه علم او باحفظ وحدت علم بكل شيء است و ارادهاش اراده بكل معلوم است.

ازآنچه که ذکر شد معلوم میشود که اراده حق با حفظ وحدت مبدأ کلیه حقایق است وازاین اراده منشعب میشود کلیه ارادات – لأن فیالوجود وجودا واجباً وعلماً واجباً وقدرة واجبة وارادة واجبة – چه آنکه هر ما بالعرض باید منتهی به بالذات شود – همانطوریکه وجودات امکانی منتهی شوند بوجودی واحد واجب بالذات بضرورت ازلیه ، علوم موجود در عوالم امکانی و هکذا قدرتها و دیگر مظاهر امکانی باید بامری واجب از سنخ خود رجوع نمایند واز همین باب است گفته اهل حکمت و عرفان که گویند وجود منبع کلیه کمالات وجودی است و علم و قدرت و اراده وسمع و بصر و کلام و دیگر صفات منشعبهٔ از امهات اسماء و صفات از شئون کلیهٔ وجودند و در عین و ظاهر وجود مستهلکند واز همین جا به سِسِّر این مهم پی می بریم که هر جا و جود است کلیهٔ کمالات را داراست چه آنکه مبدأ و جود به تمامذات بدون لحاظ و اعتبار جهتی دون جهتی و صفتی دون صفتی متجلی در مظاهر است و هر مظهری باندازهٔ و جودخود از همه کمالات و جودی موجود در احدیت و جود به هر دارد .

ازآنچه که ذکر شد معلوم میشود که حق باعتبار – اسمالله – که ا<sup>م</sup> آلاسماء است متجلی در خلابق است و مجموعهٔ وجود که درحکم وجود و احد رفیع الدرجات و المراتب است مظهر این اسم کلی میباشد و این اسم در هر مظهر و مرتبه یی حکمی دارد و اسم الله عنوان است از برای ذات متجلی در مظاهر و حکومت آن در مجموعهٔ وجود از لی و ابدی است اگر چه مظهر تام و تمام این اسم باعتباری انسان کامل – محمدی – است که بر کلیه مظاهر و جودی این مظهر حاکم است و در هر مرتبه یی جلوه یی خاص دارد که: (تا صورت پیوند جهان بود علی بود).

وبهمین جهت نظر دارد قائلی که گفته است (أسدالله دروجود آمد – درپس پرده هرچه بود آمد) . از ائمه شیعه صاحبان ولایت کلیه وعلوم لدنیه (۱) روایات کثیره یی درابدیت و ازلیت فعل حق وارد شده است واگر برخی از مدعیان درك حقیقت باین روایات رجوع مینمودند و علوم قرآن را از اهل قرآن اخذ میكردند در صف یهود در نمیآمدند و بقطع فیض وانقطاع رحمت الله چه بحسب ابتدای وجود و چه باعتبار انتهای وجود معتقد نمیشدند و بین اختیار و قدرت و ارادهٔ وجوبی وقدرت و اراده و اختیار امكانی خلط نمیكردند و مشمول این لعن تكوینی و نفرین الهی قرار نمیگرفتند (غلت أیدیهم و لعنوا بما قالوا).

بنابر آنچه در کتب بعضی از علمای اسلامی ازعامه و خاصه مسطور است اجماع قایم است برحدوث زمانی عالم واز آنجا که کلیهٔ شرایع الهیته در اصول عقاید متفقند و در فروع اختلاف دارند ، این اجماع حکایت از اجماع کلیهٔ شرایع نماید برحدوث عالم . مثل اینکه اجماع برحدوث عالم قائم باشد وقید حدوث زمانی در بعضی از اقوال مذکور است و چون اجماع بر فرض آنکه در اصول عقاید حجت باشد، دلیل لفظی نیست و دلیل لبتی است معقد آن قدر متیقتن از موارد آن میباشدواز آنجاکه محال است حقایق موجود در ملکوت عالم که مقدم و محیط بر زمان و مکان و زمانیا تند

۱ ـ اهل بیت عصمت و طهارت بواسطه تمامیت قرابت معنوی ونسبت ظاهری بهخواجه عالم از ثدی ولایت علوم وهبیه نوشیده واز مأخذ علم حضرت ختمی دانش لدنی بوراثت بردهاند ، از خطا وسهو مصونند وقول آنان حجتاست ، در جمیع ابواب فقه از باب طهارت نا مادیات و در جمیع مباحث مربوط باصول عقاید ازآن بررگواران در کتب طابفهٔ ناجیه شیعه ـ کثرهم الله تعالی ـ بطور تفصیل روایت نقل شده است واین خود از اختصاصات ملاهب تشیع است لذا فقه شیعه دارای امتیاز خاص است ، روایات وارد در اصول عقاید و مسائل مربوط بمبدا ومعاد ومنشأ استفاضهٔ اکابر علمای اسلام است و حکما و عرفای شیعه براین روایات تفسیر و شدرح نوشتهاند، براصول کافی شیخنا الکلینی بزرگترین فیلسوف و عارف اسلامی مولانا صدرالدین شیرازی ـ ملا صدرا ـ شرح مفصل نوشته است از ایس شرح شخص محقق بهعظمت افکار اهل عصمت پی میبرد .

بعدوث زمانی متصف بشوند و حدوث زمانی شأن موجودی است که در قطعه یی از قطعات زمان واقع شود، ناچار اجماع برحدوث ماسوی الله قائم است ولی ظرف حدوث ببداهت عقل نشاید زمان ومکان باشد (۱) و این حدوث حکایت نماید از این اصل مهم که جمیع مراتب وجودی باید منتهی شوند بوجودی کامل و بینیاز از غیر وقائم بذات و مبدأ تحقق وحصول کافهٔ خلایق از زمانیات و دهریات باین معناکه عالم وجود نبود و موجود شد ناچار مقام ذات ربوبی مقدم برجمیع اشیاء و منزه از معیت با خلایق و مبدأ سلسلهٔ حاجات و تعاشفات است وصفات مبدأ خلق و ایجاد و فیض نازل از حق نشاید که حادث و یا حادث زمانی باشند .

ا سوجود صرف احدی حق باعتبار آنکه هاری از تعیش و قیو داست و ما حی کلیه تمیزات و تعینات دراین مقام تجلی وظهور ممکن نیست و کلالک دراحدیت ذاتیه و آنچه که متعین از مقام ذات ومتأخر از این مرتبه ومقام لحاظ شود از آن بوی غیریت استشمام می شود (کانالله ولم یکن معه شیئا) آنچه که متأخر از این مقام باشد دارای اسم ورسم است وباعتباری حادث است ، اسماء الهیه واعیان وصور این اسماء وحقایق خلقی ناشی از ظهور اسماء چون از تجلیات احدی ظاهر شوند باعتباری حادث و محکوم باحکام غیریت می باشند . در کتاب کانی بابی در حدوث اسماء منعقد شده است و روایاتی از خران وحی و اولیای محمدیین در این مسأله نقل شده است . این روایات از غرر کلمات و از عالی ترین معارف صادر از مصعر تألّه ارباب توحید حقیقی محسوب میشود و بعضی از اکبار در این باب تحقیقات عالیه بی نموده اند . نگارنده در شرح و تعلیقات نصوص صدر الدین قونوی در این مسأله به تفصیل بحث نموده ام . در برخی از این روایات مذکور است که مقام ذات دارای امم نیست ودر برخی مسطور است که مقام ذات دارای امم نیست میشود که حق: کل الاشیاء الوجودیة در ادعیهٔ وارد از مقامات اولیای شیعه سایم السلام در نشان دادن خواص اسماء و وجوه مناسبات بین اسماء و مظاهر خلقیه و نحوه ارتباط اسماء در مظاهر و انشای آنها از مسمی مطالب عالیه بی مستفاد میشود .

ب مسمّای احدی وکیفیت تأثیر اسماء درمظاهر وانشای آنها از مسمی مطالب عالیه بی مستفاد میشود .

واگر كسى بگويد اجماع منعقد است برحدوث زماني فعل وفيض حتى ونداند که این معنا با وقوع حق درقطعه بی ازقطعات زمان و حدوث منشأ ایجاد ملازماست و اتصاف حق بهصفات امكان ولوازم حادثات باوجوب ذاتي منافات دارد ، اين شخص اصلاً صلاحت مخاطبه را ندارد ونباید انسان عمر خود را تضمع نماید برای بحث بــا او ، چهآنکه نور اول وعقل نخست که باعتباری بــا فیض مقدس متحدند نشاید حادث زمانی باشد لذا برخی وجود منبسط را از ماسویالله نمیدانند جِه آنكه مشيّت فعليه كه: ان الله خاق الخلق بالمشية ، و المشية بنفسها ، نفس ظهو <u>ر</u> حق است وظهور شيء عين شيء است بوجهي وغير آنست بوجه ديگر بوجه غيريت منشأ كثرت وباعتباري ملاك وحدتساري در كثر تاست «يا من ربطالوحدة بالكثرة والكثرة بالوحدة». جمعي ازعامه وبرخي از خاصه واقع درطريق لجاج وعناد بكلي عوالم مجردات را انكار كردهاند وعالم را منحصر ميدانند بعالمي كه ما درآن قرار داریم وبرخی از این جماعت تصریح کردهاند که از ابتدای پیدایش آدم تا زمان ما حدود (٦٠٠٠) سال میگذرد وظاهر أ دراین عقیده ازیهود و کتب باصطلاح عهد عتيق آنان (خــذلهم الله) متأثر ند چون مطالب مجعول معروف به – اسر ائيليات-توسط معاندان اسلام در تفسير و كتب احاديث زياد وارد مسفورات اسلامي شدهاست ودر قرآن واحادیث صحیح وارد از عترت اثری ازاین خرافات وجود ندارد .

\*

چون عالم ماده متحرکست بحرکت جوهریه ، این عالم ماده وصورة بشرحیکه ذکر شد مسبوق بعدم زمانی است وازآنجا که عالم امر وملکوت نفس فیض و تجلی و امر حق که همان امر تکوینی و مشیت ساریه باشد عین ظهور حق اول است محکوم باحکام عالم و متصف بحدوث نمیباشد و بهمین جهت وجود منبسط دارای حد ماهوی نیست ولی بواسطهٔ انحطاط ذاتی ازمقام احدیت وواحدیت از ترکیب مبرا نمیباشد وازاین ترکیب ، بهترکیب مزجی تعبیر نمودهاند .

بنابر آنچه که ذکر شد معلوم میشود ستر مسلك ملاصدراکه او لا عالم را منحصر بعالم ماده میداند وملکوت وجود را ازسرادق وجود حق دانسته و احکام سوائیت جاری برعالم از این نشأت مسلوب است لذا آخوند معتقد است که مورد اجماع شرایع و ادیان حتماً عالم ماده است واین عالم برخلاف مشرب حکمای مشایی و اشراقی بجوهر ذات سیال است و فیض حق ازلی و ابدی ومفاض حادث زمانی و بحسب جوهر ذات سیال است ویك آن بقا ندارد وفیض حق که باعتبار اضافهٔ بحق ثابت و دائمی است در زمینه ماده سیال و روان استوحر کت سیلان ذاتی مفاض (۱) ومعلول است نه فیض .

در كتاب - خصال - العياشى (٢) عن الباقر - عليه السلام - در تأويل يا تفسير آية كريمة «يوم تبدل الأرض غير الأرض والسموات»: لقد خلق الله فى الارض منذ خلقها سبعة عالمين ليس ذريتهم من ولد آدم ، خلقهم من اديم الارض ، فاسكنوها واحداً بعد واحد من عالمه ، ثم خلق آدم اباً لهذا البشر وخلق ذريته منه ، ولا والله ما خلت الجنة من ارواح المؤمنين منذ خلقها الله؛ ولا خلت النار من ارواح الكافرين منذ خلقها الله ، لعلكم ترون انه اذا كان يوم القيامة وصير الله ابدان اهل الجنة، و صير ابدان اهل النار مع ارواحهم فى النار ، ان الله تعالى لا يعبد فى بلاده ... بلى وليخلقن خلقاً من غير فحولة ولا اناث يعبدونه و... ويخلق لهم ارضاً تحملهم سماءاً تظللهم ، اليس الله يقول: يوم تبدل الله (٣) الارض ، غير الارض ... افعيننا بالخلق تظللهم ، اليس الله يقول: يوم تبدل الله (٣) الارض ، غير الارض ... افعيننا بالخلق

۱ ــ و این امر نزد او مسلم است که حرکت نحوهٔ وجود مادیات است واین وجودباعتبار ارتباط آن با حق ثابت وباعتبارتقبد آن بوجود ویا ماهیت طبیعت مباشر حرکت عین سیلان است وچون حرکت جوهری عالم است طبع عالم بحسب نحوهٔ این وجود سیلانی مجعول نیست و مغاض نفس وجود است نه وجود متصف ومقید بحدوث .

٢ - تفسير صافى سورة مباركة ابراهيم .

٣ ـ سروهٔ مباركهٔ (ق) تفسير صافى

الأول ، بل هم في لبس من خلق جديد» .

عنالباقر – ع – فى تفسير (بل هم فى لبس من خلق جديد) قال – ع – : تأويل ذلك ان الله اذا أفنى هذا الخلق ، وهذا العالم ، وسكن اهل الجنة ، الجنة واهل النار ، جدد الله عالماً غير هذا العالم ، وجدد خلقاً من غير فحولة ولا اناث ، النار ، جدد الله عالماً غير هذا الأرض ... الى ان قال – عليه السلام والله وقد خلق الف ، الف عالم والف – الف آدم ، وانت فى آخر تلك العوالم و اولائك الآدميية ن . با دقت در اطراف كلمات صادر از مقام عصمت معلوم ميشود ك فيض دائمي وبا تأمل بيشتر براى اهل دانش ومعرفت واضح وهويدا ميشود، ازليت فيض حق بهم الاحظة ازليت و سرمديت و ابدى بودن وجود او و ملاك ازليي و ابدى بودن فعل او تماميت ذات وبساطت وجود و عينيت جميع صفات واسماء كماليه است درمقام وموطن ذات بعين وجود ذات وعدم تناهى صفات بلحاظ عينيت با ذات غير متناهى بحسب شدت و عدت ومدت بل كه وجود فوق ما لا يتناهى شدة و عدة و مدة .

ازلیت فعل از ناحیهٔ ازلیت اراده واختیار وقدرت و نوریت و مبدئیت ظهور و ازلیت غایت ایجاد واظهار کلمات وجودیه ، منافات با اختیاریبودن فعل نداره واز آنجا که اختیار ومبادی آن در حق بوجودی واحد درمقام ذات ، بعین وجود غایت و غرض از افاضت موجود است مختار حقیقی و موجود مستقل در اختیار و بالأخره مختار مطلق اوست واختیار و اراده او مطلق وغیر مقید بقیود ناشی از تقید قدرت است ودرفواعل امکانی اختیار ظلتی ودرموجودات حادث دارای اراده و قدرت واختیار زائد برذات علت مختار ، مختار درعین مضطر وبلحاظی مضطر در صورت وجلباب اختیار است وعدم توجه باصل مذکور جمعی از اهل کلام از جمله فخر رازی گمان کرده اند که بنا بر رأی حکما حق تعالی مختار نیست و خلط کرده است بین اختیار واجب و اختیار ممکن ودر قدرت حق را نیز بهصحت فعل

و ترك تعربف كردهاند واين خود نفى قدرت واجب است نه اثبات آن لذا ميرداماد در مقام رد" برخطيب رازى (١) گفته است : حكما گويند مختار حقيقى حق اول است و تو اى خطيب رازى گويى آنها حق را مضطر ميدانند .

\*

شخص با درك وهوش كه مختصر اطلاعی ازمباحث كلامی داشته باشد وخوب در این مسأله تأمل نماید كه حق اول محیط بزمان و زمانیاتست وموجود محیط بزمان و مكان بهمه زمانیات ومكانیات احاطه دارد ناچار نسبت اول بهمه زمانیات و زمانی متساوی است نسبت باو ماضی و مستقبل وحال یك چیز است بهمین لحاظ از مصدر تأله صادر شده است : ولیس عند ربنا صباح والا مساء : فعل چنین موجودی مقدم برزمان ومكان است لذا ارباب عقل گفته اند : افاعیل حق از زمان انسلاخ دارد. اشخاص غیروارد باین مسائل چون نمیخواهند دانا شوند واز علم فرارمی كنند زحمت تأمل و تعقل بخود نمیدهند واز باب ابتلای بجهل مرکب مطالبی اظهار

۱ ـ شك نيست كه اين مسأله ازغوامض است و درك آن بسيار مشكل است و شخص غيرمتعمق ويا اشخاص مبتدى بعمق اين مسأله نميرسند واغلب با فخر رازى و امثال او همدم ميشوند ولى شخص وارد و متدرب درعقليات بخوبى ميفهمد كه حق با اهل تحقيق است و اختيار وقدرت واجبى، اختيار وقدرت مطلق و درحقيقت قادر ومختار حقيقى اوست كمااينكه عالم و مريد و بالاخره موجود حقيقى اوست (باتى نسب وجود حق و كليه صفات مبادى افعال اختيارى ازعلم وقدرت وارادت وديكر صفات در ممكنات رقايق و نسبب وظهورات وتجليات وصور صفات الهيهاند) وهيچ موجودى غير حق استقلال در اختيار ندارد و فعل او ثير معلل بامرى خارج از ذات نمى باشد لذا در صحيفه الهى وارد شده است:

«هوالاول والاخر» واز باب آنكه مظاهر وجودى و قواى امكانى نيز ازتجلى اقدس او ظاهر شده اند و اصولاً همه چيز از اوست وباو پايدار است وهيچ چيز از دايره ملك اوخارج نيست وارد شده است «هوالظاهر والباطن» .

می کنند که سرتا پا کفر و شناعت است .

×

کسانی که در مسأله قدم و حدوث کیفیت صدور وجود از مبدأ جود بجنگ فلاسفه رفتهاند در این نزاع مغلوب و مورد تمسخر واستهزاء واقع شدهاند اگرچه چند صباحی دربین عـوامالناس تنورگرمی داشتهاند وجهت تقرب بجهال و نیل بمناصب دنیوی قدری پیروز شدهاند ولی مئآلا مغلوب گردیدهاند .

غزالی در تهافت در مسأله صدور اشیاء از حق اول و قدم فیض از فیاض علیالاطلاق ، دوام فیضرا منافی با اختیار دانسته است واظهار داشته است که از لیت فیض ملازم با اضطرار حق ومستلزم آنستکه صدور افاعیل از حق نظیر صدور حرارت از نار و مثل افاعیل طبیعی که فعل از آنها بدون شعور و ادراك سرمیزند نفی علم و اختیار وارده و شعور از مبدأ فیاض است و در لفظ صدور نیر بنای مناقشه را گذاشته است .

بعث ما در الفاظ مستند بحق نیست ، سخن در این جاست که اهل حکمت علم و قدرت و اراده را عین ذات حق میدانند نه مثل اشاعره که قایل بزیادتی صفات و خلت حق در ذات از صفات کمالیه میباشند ، مسلك حکما در باب صفات عین مسلك ائمه شیعه است با این فرق که حکما از طریق عقل وقدمای آنان به حسن متابعت از وحی نفی صفات زائده از حق نموده اند و ائمه شیعه – علیهم السلام – از طریق علم لدنی و اخذ معرفت از مقام احدیت وجود و ام الکتاب حق را جامع صفات کمالیه و کلیه حقایق از جمله صفات عامه وجود را در عین وجود حق در مقام فناء فی الله و کلیه صفات کمالیه و جسمانی خود شهود نموده اند بنا بر نفی زیادتی صفات و نفی حدوث صفات کمالیه و جسمانی خود شهود نموده اند بنا بر نفی زیادتی صفات و نفی حدوث صفات کمالیه و اول در کمال اختیار که از آن تمام تر تصور نشود مبدأ فیاض است از لا وابداً. و از آنجا که حدوث ، و تجدد نحوه وجود مادیات و زمانیات است مفاض موجود در عالم حرکات و استحالات حادث زمانی و اراده و اختیار از لی منشأ این و جسود در عالم حرکات و استحالات حادث زمانی و اراده و اختیار از لی منشأ این و جسود

حادث قدیم ذاتی است ، «بل یداه مبسوطتان ینفق کیف یشاء» که بسط ید واظهار قدرت درمقام خاق حقایق امکانی وصدور افاعیل ازحق به نحو دوام ، منافات با اختیار ندارد و بهمین معنا اشارت رفته است و تصریح شده است در کلمات اهل حکمت که «مختار و قادر کسی است که درحتی او صدق باشد که گفته شود اگر بخواهد کند واگر نخواهد نکند ولکن الحق شاء وفعل ازلاً » این جماعت از درك مشیت ازلی گویا عاجزند عقل آنان از تصور اختیار ازلی و ابدی در نهایت عجز است، و این اشكال در ذهن هر شخص بالغی که درعالم زمان واقع شده باشد وصدور افعال این اشكال در ذهن هر شخص بالغی که درعالم زمان واقع شده باشد و واختیار تابع ازاو مسبوق بعدم زمانی باشد از باب نقص وجودی و حدوث اراده واختیار تابع وجود منفعت و غرض در فعل هر کاری که انجام دهد محتاج باراده واختیار و تمکشن از فعل که همان قدر تحیوانی و حادث است موجود است و حق اول را نیز قیاس برخود نماید در ۱۰۰ لتی که حق با خلق نسبت زمانی ندارد و اعتقاد باینکه حق در افاعیل خود مقید بسلاسل و قیود زمان و مکان است کفر و زندقه و بالأخره ملازم با انکار مبدأ و جو ب است .

این جماعت اطلاق وجود وعلم وقدرت و اراده وسایر صفات کمالی را مشترك لفظی بین حق و خلق دانند از باب آنکه اشتراك معنوی این اوصاف مستلزم وقوق سنخیت و تجانس بین حق و خاق میشود و از طرف دیگر اراده و اختیار و قدرت حق را نظیر قدرت و اراده و اختیار خلق دانند لذا درجایی بزیادتی صفات قائلند و در جای دیگر ، فعل حق را زمانی دانند درحالتی که در افراط و تفریط عجیب و اقع شده اند چه آنکه از باب و قوع تشکیك در وجود و شئون و جود اطلاق اوصاف و جود مثل اصل و جود برحق و خلق از باب آنکه این اوصاف در عین اشتراك بالذات متمایز ند و باید سنخیت بین اصل و فرع و شیء و فیء موجود باشد و گرنه تعطیل در ذات و صفت و فعل حق لازم آید و در مقام استناد افاعیل بحق حتما باید فعل حق را در افق زمان ندید و فعل او را مثل ذات او محیط بهمه افاعیل

دانست ولى:

حیرتم از چشمبندی خددا

چشم بازو گوش بازو ، این عمی

## نقل و تزییف

ازآنچه که درمباحث قبل راجع به حدوث عالم و کیفیت تقوم آن بعتی وملاك احتیاج معلول به علت بیان کردیم معلوم میشود فساد آنچه خطیب رازی در کتاب اربعین در مقام استدلال به حدوث عالم بیان نموده است «ان ماسوی الله ممکن، و کل ممکن یجب ان یکون محدثاً، لأن کل ممکن مفتقر الی مؤثر فی ترجیح وجوده علی عدمه ، و هذا الافتقار الی المؤثر لا یمکن ان یکون حال وجوده ، لأن التأثیر فی الموجود و المادة حال کونه موجوداً تحصیل للحاصل ، فیجب ان یکون هدا الافتقار (۱) حال عدم الممکن او حال حدوث و جوده، فیلزم ان یکون الممکن مسبوقاً بالعدم » ملاك احتیاج حدوث نیست و در بقا ممکن نیز احتیاج بعلت دارد ، بل که ملاك احتیاج امکان وجودی است که ملاك احتیاج امکان وجودی است که ممان عین ربط و فقر بودن ممکن باشد و حدوث در عالم ماده ذاتی است و ملاك

۱ – مثل اینکه امام توجه ندارد که چهمینویسد ، تأثیر درحال عدم نیز محال است چون عدم با وجود مناقض است. در حال حدوث هم تأثیر امکانندارد چون حدوث وجود بعد ازعدم است و خود گفت تحصیل حاصل است ، پس ممکن بآن قید که موجود است قبول وجود ننماید وعدم هم نقیض وجوداست حدوث هم که معلوم شد چهحال دارد پس ملاك احتیاج و سبب قبول وجود درصورت وجود علت وسبب عدم ، عدم علیت است ناچار امکان که تساوی نسبت باین دو باشد میلاك عدم امتناع شیء از قبول وجود است ویا عدم اتصاف بامتناع غیری واین وجوب بالغیر وامتناع بالغیر در صورت تساوی ماهیت نسبت بوجود وعدم دلیل برآنستکه امکان ملاك حکم است وممکن اعم است از قدیم و حادث .

تجددماده در ذات وجو د مادی موجو د است و موجو دی که درسیلان و حر کت بل که نفس تجدد وحركت است وبنا براعتبار اين حركت دروجود عام مافيه واليه وما منه وجود است و جميع مراتب متصل وتمام مراتب بوجودي سيال موجود است و هرطبیعت مشابك عدم ، که نقای آن در دثور آن و ثبات آن در فنای آن میباشد، علل حفظ وبقاى آن شيء عين اسباب هلاك ودثور آن است «يرسل عليكم حفظة حتى اذا جاء احدكمالموت ، توفته رسلنا» بهبين بچهنحو حق تعالى وخالق محيط و قاهر برطبایع ، حفظ موجود مادی و توفیی آنر ا بهرسل مستند نموده است ودر جای دیگر فرموده است «والسماوات مطویات بیمینه» و «انا نرثالأرض» برای آنکه تبدل طبیعت مستلزم جمع درباطن است واین درصورتی است که طبایع مسختر حق اول وحق محیط برآن باشد ولفظ – ارث – دلالتنماید برآنکه موروث امری تدريجي است كه از ناحية حركت حاصل ميشود - وفات عنه ماكان معداً لحصو له-ورجوع درصورتي ميسور است كه شيء مادي بهتبدلات ذاتي ازمتمام ماده بمقام تجرد برسد و اصل خود را بیابد واین خود سفری است بسوی حق که بدون قطع منازل حاصل نمیشود. ناچارماده مستعد وامکان استعدادی زمینهاست ازبرای تحقق وراثت حق وانقهار ذاتي ممكن وفناي حقايق امكانيه وتسليم وجود عاريتي بسلطان وجود و رفع تعیثنات و حدود بعد از قبول فعلیات تدریجی و رجوع کل شیء الی اصله؛ رجوع وجود باصل وجود ورجوع ممكن باصل عدمذاتي خود «فلا بد" يوماً ان ير د الوديع».

شیخ اعظم – ابن سینا – درجمیع مواردی که برهان برامتناع حرکت جوهری اقامت کرده است، درطبیعیات (۱) کتاب شفا گفته است: «... ان قولنا: ان مقولة کذا – فیها حرکة – قد یمکن ان یفهم منه اربعة معان ... والرابع انالجوهر یتحرك من نوع لتلك المقولة الی نوع

١ - طبيعيات شفاط ك تهران ص ١٦ .

آخر، ومن صنف الى صنف آخر... فنقول: ان الجوهر، فان قولنا: ان فيه حركة، قول مجازى فان المقولة لا يعرض فيها الحركة، وذلك لأن الطبيعة الجوهرية، اذا افسدت، تفسد دفعة واذ احدثت، تحدث دفعة، فلا يوجد بين قوتها الصرفة وفعلها الصرف كمال متوسط؛ و ذلك لان الصورة الجوهرية تقبل الاشتداد و التنقص، وذلك لانها اذا قبل الاشتداد والتنقص لم يخلو امان ان يكون الجوهر (وهو فى وسط الاشتداد والتنقص) يبقى نوعه اولا يبقى، فان كان يبقى نوعه – فما تغيرت الصورة الجوهرية – بل انما تغير عارض للصورة فقط، فيكون الذى كان ناقصاً، فاشتد قد الجوهرية – بل انما تغير عارض للصورة فقط، فيكون الذى كان ناقصاً، فاشتد قد عدم، والجوهر لم يعدم – فيكون هذا استحالة – اوغيرها، لا كوناً، وان كمان الجوهر لا يبقى مع الاشتداد، فيكون الاشتداد قد جلب جوهراً آخر، وكذلك فى كل آن يفرض للاشتداد، يحدث جوهر آخر، ويكون الأول قد بطل، ويكون بين جوهر و جوهر ، امكان انواع جوهرية الى غير النهاية بالقوة فى الكيفيات».

نزد قائلان باصالت وجود و اعتباریت (۱) ماهیات ، معانی ومفاهیم در تبدل و تغیر و تعول و استحالات تابع انحاء وجوداتند و فرق است بین دو فرد از جوهر بالفعل ویا دو فرد از کیف بالفعل که هریك از این دو دارای وجود و ماهیتی مستقل از دیگری هستند ، در اینجا تبدل جوهری بجوهر دیگر محال است و در

۱ ـ نگارنده بدین علت این مبحث را بهتفصیل بیان مینمایم که یکی از عویصات مسائل حکمی است وبراین مسائله متفرع است اثبات عالم اشباح ومثال واثبات معادجسمانی ووقوع عالمی متجسم در صعود وجود و اثبات للت و الم جسمانی وکثیری ازمهمترین مباحث مربوط بحشر و نشر وتطایر کتب وتجسم اعمال واحوال قبر وعذاب وثواب برزخی واثبات جمیع احوال وارد از شریعت غرا در مقامات ومراتب اهل جنت و نار وبیان وجوه فرق بین جنت و جهنم نزولی وصعودی و باخره حشر جمیع قوای جزیی جسمانی نفس ناطقه وبروز احکام کلیه قرای ظاهری و باطنی علی ما وعده الشریعةالمقدسه و رؤیت کتاب نفس بتمام حقیقت هما لهذا الکتاب لایفادر صغیرة ولا کبیرة الا احصاها» صدقالله ورسوله و ولیه .

صورتی که اشتداد واضعف دارای دو وجود ممتاز از یکدیگر باشند تباین این دو، تباین ماهوی است و فرق است بین دو شیء موجود بوجود واحد واز آنجاکه وجود عین فعلیت است دو موجود متحصل بالفعل هر گز واحد نشوند واحد بسوی دیگر نیز متحرك نمیباشد ولی در حرکت اشتدادی اگرچه از متحرك جوهری مفاهیم و معانی مختلف ومتباین انتزاع میشود ومقوله جوهر درهر آن متصف است بهفردی متباین با فرد قبلی ولی بواسطهٔ التجای ماهیت وفنای آن دروجود خارجی و تبعیت آن از احکام وجودی ، جمیع معانی ومفاهیم منتزعهٔ از متصل واحد متحرك بوجودیواحد موجودند ومفاهیم وجود و تحصلی جدا از یکدیگر ندارند وشیخ بواز تشکیك در ماهیت واحد نیز میتوان گفت جمیع معانی ومفاهیم مختلفه در یك جواز تشکیك در ماهیت واحد نیز میتوان گفت جمیع معانی ومفاهیم مختلفه در یك ماهیتواحد مضمن میباشند و قائل بهجواز تشکیك در ماهیت از این معناوحشت ندارد و حق با اوست .

باید دانست کلیهٔ ادلهٔ شیخ و اتباع مشایی در نفی تشکیك مهاهوی مصادره بمطلوب است و فقط ادلهٔ اصالت وجهود چون نفی تحقق و اقعی از معانی ماهوی مینماید قهراً ماهیت درجمیع حکام مربوط به خارج تابع وجوداست ازجمله تشکیك و قبول اشتداد و تکامل چه آنکه میشود بنا براصالت ماهیت، ماهیت و احده دارای عرضی عریض باشد و نفس ذات ماهیت در مرتبه یی کامل و درمرتبه یی ناقص، در موطنی علت و در موطنی معلول و ظل علت باشد، و اینکه شیخ گوید: اگر ملاك تمامی ذات ، مثل انسان قابل تشکیك باعتبار نفس ذات ، آنست که در قوی حاصل است باید ضعیف یا متوسط داخل در این حقیقت نباشد چون از ذاتیات خاص انسان و جوهریاتی که انسان بآن متقوم است ، فرد ضعیف کم دارد ، و اگر ملاك تذوت و جوهریاتی که انسان بآن متقوم است ، فرد ضعیف کم دارد ، و اگر ملاك تذوت عرضی باشد نه داخل درجوهر ذات ، جواب آنکه این استدلال در کلیات متواطئه عرضی باشد نه داخل درجوهر ذات ، جواب آنکه این استدلال در کلیات متواطئه

جاری و تمام است ولی در مشککات ، فرض آنستکه نفس ذات دارای درجات رفیعه است مثل اصل حقیقت نور که ملاك نوریت در همه است وقوت وضعف از شئون انحای نور است و مفهوم ذاتی در همه هست و آنچه که برهمه منبطق است نفس مفهوم است که درخارج رفیع الدرجات است ، وباید خوب در این مسأله تعمق نمود که با غیر ازاد له اصالت و جود نتوان تشکیك را از معانی و ماهیات نفی نمود .

بنا برآنچه که ذکر شد در حرکت اشتدادی درجوهر انسان مثلاً ملاك حرکت درجوهر متجدد و متصرّم که (کونالشیء بین صرافةالفعل ومحوضةالقوة) باشد موجود است ، برای آنکه جمیع معانی ومفاهیم قابل تشکیك ناشی ازاشتداد وجودی وجودی واحدشخصزهانی دارای ماهیت وحدة – لها فی کل آن مفروض حدمن الوجود بالقوة القریبة من الفعل – چون جمیع معانی در سلک وجودی واحد موجودند خروج شیء واحد دارای حرکت مثل انسان متحرك ، خروج از وجود حیوانی بوجود حیوانی ابوجود حیوانی از وجود حیوانی بوجودی دیگر منتقل شود چون حرکت در صراط انسانی وحیوانی است که حرکت بوجودی دیگر شود .

آخوند ملاصدرا در مباحث نفس اسفار (۱) گوید: ومقولة الجوهر عندنا کمقولة الکیف فی انه یقبلهما (اشتداد و تضعین فجاز بعض انواعه المتعلقة (۲) بالمواد،

<sup>ٔ</sup> ۱ ـ اسفار چاپ قدیم که طهران ۱۲۸۲ ه. ق. سفر نفس ص ۱۳ ، چاپ جدید طهران ۱۳۸۲ ه. ق. ص ۲۵۷ ، ۲۵۸ ، ۲۵۹ .

۲ \_ یعنی انسان مادی ولی انسان جبروتی وملکوتی وانسان برزخی ساکن در عالم مثال دارای حرکت نیست ، ولی وجود خاص انسان حاصل ازقوس نزولی که باعتباری انسان ملکوتی بلکه جبروتی از فروع وقوای باطنی اومحسوب شود ازنحوه وجود سیال بمقام فنای فیالله میرسد و تا نیل بمقام باب اللهی سیال و دوان و روان است .

حركات الاستحالة الجوهرية ، فكما ان الاشتداد لا يخرج السواد الى غير السواد، بل يخرجه من نوع منه الى نوع آخر ، او من شخص فقط الى شخص آخر، اما بالقوة كما فى اوساط الحركة ، او بالفعل – كما فى انتهاء الحركة ؛ فكذلك لا يخرج الجوهر الى مقولة اخرى، ولا الى جنس آخر غير ماكان – الا فى حركات كثيرة...(١) بايد بهيك امر ديگر نيز توجه داشت تا ناتمامى دليل شيخ بر ابطال حركت جوهرى و تماميت دلائل اثبات حركت درجوهر واضح و آشكار شود ، و آن اينست كه در كلام اهل حكمت از قنما و متأخرين موجود است «كل متحرك يحتاج الى محرك غيره» اين قاعده را كه پياده در موارد آن مى كنيم با اين مسأله مواجه مى شويم در مقولات عرض اين مسلم است كه متحرك بطرف كم ياكيف مثلاً محتاج است به محرك در مقولات عرض اين مسلم است كه متحرك بطرف كم ياكيف مثلاً محتاج است به محرك كه مفيد حركت الشده و جسم متحرك است بطرف كم مناسواد يا بياض و يا حرارت وغير اينها – وشيخ در نقل اقوال بظاهر باطل در مسأله نفس در كتاب نفس شفا گويد: «لامتحرك الا من محرك (٢) و انه ليس شيء متحركاً منذاته».

۱ ــ وقد حققناه فى رساله الفناها فى المعاد وقلنا: ان بالانسان الناسوتى يتحقق القوس الصعودى والمعراج التركيبى .

٢ \_ قال استادنا المتالله العظيم (الف): «والحاصل انالمحرك على قسمين، فقول الشيخ \_ طابرمسه \_: ان كل متحرك لابد له من محرك آخر غيره ان كانالمراد منالمحرك هو بالمعنى الاول ، اى ما يجعل الشيء ، متحركا ، بان يكون جعل الحركة غير جمل المتحرك، وكانت المحركة من العوارض الوجودية ، فهذا غير ثابت ، كما فى الحركات الذاتية ، وان كان المراد من المتحرك ما هو اعم منه ومن المحرك الذى هو مفيد الوجود التجددى للمتحرك ، وجعل الحركة عين جعل الموضوع ، فهذا ثابت ، لكن لا ينفى الحركة للذاتية ...» .

<sup>(</sup>الف) - سیسدالحکماء والمنجتهدین استادی وسندی الاقا میرزا ابوالحسن القزویشی - ادامالله علی رؤسنا ظل وجودهالشریف - ایامی که به قرائت این قسمت از مباحث نفس در خدمت استاد در شهر قزوین اشتال داشتم ، این تعلیقه را ازحواشی او براسفار نقل کردم. استاد در آن زمان (سال ۱۳۷۶ ه. ق.) درشهر قزوین اقامت داشتند واین اواخر در طهران

در مقام تصویر حرکت در مقولهٔ جوهر که متحرك ذات جوهر است بطرف اشتداد واقع در ذات جوهر، طبیعت انسان باعتبار جوهرذات قابل تشکیك و باعتبار وجوه خارجی دارای اشتداد ذاتی است واشتداد سبب نمیشود که انسان در مقام تحول جوهری از جوهر انسان بامری دیگر غیر انسان منتقل شود، و اشتداد وجودی ، چون اشتداد در مراتب وجود واحد واقع میشود ، وجود ضعیف حد ضعف را رها نماید وبوجودی قوی منتقل شود، واین انتقال ، از وجود بوجود و انتقال انسان در حد ضعف بحد کمال وشدت است ، کمااینکه سواد قابل اشتداد، از حرکات متباین و مختلف از نوع خود خارج شود ، مثل خروج لون سواد، و انتقال حرکات متباین و مختلف از نوع خود خارج شود ، مثل خروج لون سواد، و انتقال متصلهٔ شیء واحد است نه اشیاء متباینهٔ متعدده ، مثل آنکه اهل حکمت متعالیه تجویز نموده اند انتقال انسان را باعتبار سیر باطنی از مقام انسانی بمقام ملکی و و رود در سلك ملائکهٔ مقربین از جهت سیر او در وجود اشتدادی روحانی و رسیدن بدر جات عقول و ملائکهٔ ربوبی و یا سیر انسان بحسب حرکت در مراتب نفس أمارهٔ بالستُوء و دخول در سلك بهایم و شیاطین باعتبار وجود اخروی .

على اى حال آنچه كه شيخ اعظم در نفى حركت جوهرى تحرير فرموده اند متحمل مناقشات كثيره و ايرادات واضحه است وما در مطاوى اين مباحث گفتيم محرك در حركات ذاتيه و انقلابات جوهريه ، مفيد و جود طبيعت است و حركت ذاتى آن ميباشد «اذ قد علمت الحركة من عوارض ماهيته لا وجوده ، لأن الحركة

\_

ساكن شدهاند ، استاد ما درآن شهر غریب بود باآنكه آنجا وطن او بود ، اگرچه حكیمی الهی مثل او در عالم دنیا غریب است ، ابتلا بهاصحاب خناس از ابنای دهر عرصه را بآن عالم عظیم المنزله تنگ مینمود .

فى المتحرك بذاته الجوهرية وشيئية الوجودية نحو وجــوده، وفى الحركة العرضية يحتاج الى المحرك بمعنى المفيد له الحركة، فان المحرك هنا عرضية معللة بخلافها. ثم الجاعل جعل هنا وجود المتحرك، ثم جعله بجعل آخر متحركاً، وكــذا انتهاء المتحركات الى محرك غير متحرك ثابت، ولــكن فى موضوع بمعنى مفيد وجوده متحركاً، وفى موضع بمعنى مفيد حركته».

اما حدیث بقاء موضوع ومسأله ثبات متحرك ، به نحو تفصیل بیان كردیم كه درحر كتجوهریه موضوع بحسب انحای وجودات متحد با صورت است و از باب اتحاد ماده و صورت باعتبار وجود خارجی ورود صور برزمینه و توالی صور بسر مواد بنحو تجدد و تصرم است وماده قوهٔ صورت است وامكان وجود و تحصال است نه خود فعلیت منضم بصورت و گرنه لازم آید انعدام ماده و جسم بالكلیه و حصول جسم از كتم عدم درمقام خلع ماده صورتی را و لبس آن صورتی دیگر را .

بنا برحر کت جوهر ، صورت وطبیعت انسان متحرك بحر کت جوهری تحصی و فعلیت نداردوحال آن در عدم تحصل و فعلیت حال زمان و حرکت است و چون صورت متحرك و امر سیال الوجود مثل انسان در عالم طبع ، دارای تحصل و ثبات و جودی نیست ، بقا و ثبات و وجود فعلیت و تحقق آن در زوال و فنا و اضمحلال آنست و تحصل و جودی پیدا نمی کند مگر آنکه از ماده مجرد شود لذا صور حاصل در مواد ، مثل اصل حرکت و زمان صورت محسوس آن غیر صورت معقول و کلی و متخیل آن می باشد و چون هر صورت سابق بتمام ذات ماده و زمینه است از برای صورت بعد و هکذا ، جوهر در وسط اشتداد باقی است ولی بوجودی سیال و روان و حصول صورتی جوهری در مقام اشتداد نسبت بصورت حاصل از اشتداد ماده است نسبت بآن لذا و قوع صورت قوی در زمینهٔ صورت ضعیف امری غیر حصول اشتداد در صورت قبلی نیست لذا نوع دائماً باقی است ولی بصورتی کامل تر از قبل و از آنجا که حرکت متصل و احد است و متصل قبول انقسامات مینماید بین جوهر و جوهر

ديكر أنواع غير متناهي فرض ميشود ولي قبول أنقسام ألى غير النهايه بالفعل نسبت و موضوع حركت مادامي كه حركت باقى است ازصورت وفعليت خالى نيست ولى صورت و فعلیتی که سیال بطرف صورت وفعلیت دیگر است نه صورت ثابت وساکن كه قابل حركت باشد بالقوه. قول الشيخ: لأن الطبيعة الجوهرية اذا فسدت، تفسد دفعة ، وإذا حدثت تحدث دفعة » إين بنا ير وقوع حركت در جوهر درست نيست چه آنکه فرض آنستکه صورت انسانی مثلاً بهتدریج حاصل میشود و امور تدریجی دفعي الوجود والحصول نيستند. اما اينكه فرمود: «لأن الصورة الحوهرية لا تقبل الاشتداد» فرض آنستكه قابل اشتداد است در صورت فرض حركت درجوهر، واما دليل آن عظيم كه فر مود: «لأنها أذا قبل الاشتداد والتناقص لم يخلو أما أن يكون الجوهر في وسعد الاشتداد باقياً اولاً ؟» كُونيم بلي : جوهر درصورت اشتداد باقي است ولى به نحو ثبوت ، بل كه باقى است به نحو سيلان و حركت ، وفرض در حصول حرکت در ذات جو هر آنستکه جو هر بوجودی سیال که بقا و ثبات آن در سیلان و فنای حدود و نقایص آن باشد باقی است و ثبات و بقا در هر ماهیت تابع انجاء وجود آن میباشد وشیء سیال مثل حرکت و زمان بقا بمعنای ثابت وساکن درآن متصور نمي باشد بل كه وجود آن وجود غير ثابت وغير قار است ، چون وجود دو قسم است الوجود معدوم صرف باشند . اما اینکه فر مودهاند : «فان کان پیقی نوعه فما تغير ت الصورة ... بل انما تغير عارض للصورة» كوئيم نوع آن باقى است ولى بوجودی اتم و اکمل حاصل از اشتداد وچون حرکت در وجود واحد قابل تشکیك است و در حرکت جوهری شیء فعلیت برفعلیت میافزاید ، نوع باقی است ولی بوجودی که اشنداد پذیرفته است و این اشتداد چون در جوهـراست حصول صورت لاحق در زمینهٔ سابق خلع ولبس نیست بلکه لبس بعد لبس است لذا زائد و امــر حاصل ازشدت همان شيء بالقوه است كه مبدل بفعليت شده است وجون شيخ تشكيك

خاصی را انکار نموده است گمان مینمایی درمقام اشتداد جوهری شیء حاصل از اشتداد بنابر لزوم بقای موضوع امری عارض وزائد برصورت واقع در اشتداداست وچون هرصورت قابل شدت زمینه وقوه است از برای صورت قبلی، حرکت جوهری عبار تست از بفعل رسیدن صورت قبلی و بفعل رسیدن آن همان قبول اشتداد است و جون اشتداد تدریجی است و حصول از حرکت تحقق یافته است ، فرقی بین صورت ضعیف و قوی نیست مگربشدت و ضعف و مراتب شدید و ضعیف همیشه بوجود ماهیت و احد تقوم دارد و وجود و احد قابل انتزاع صور و انواع غیر متناهی است لدا ولی بنحو انطوای کثرت در وحدت نه تبدیل کثرت بوحدت به نحو اتحاد دو شیء متحصل ، لذا جوهری مشتد که منشأ انتزاع حدود است در وجودی و احد اشتداد از یکدیگر لذا هرصورت کامل همان صورت ناقص است مع شیء زاید و هرناقص از یکدیگر لذا هرصورت کامل همان صورت ناقص است مع شیء زاید و هرناقص در نزول و صعود و جود همه مراتب و اقع در مقام تنزل یا تصاعد بوجودی و احد در قوت و جودات متعدد است (۱)

ا ـ همانطوری کـه در نزول وجود ، جمیع عقوانیه طولیهٔ ومراتب برزخیه موجود از تجلیات عقول ، بوجودی واحد موجودند وازاین وجود واحد باعتبار امتداد سیر نور و مـد قیض نیر اعظم وجود ، ازهرمرتبه یی مفهوم خاص انتزاع وانفصال وجودی در مراتب وجود محال است ، در صعود وجود نیز ، جمیع درجات بوجودی واحد موجود است و در مراتب اشتداد حاصل از حرکت اتصالی انفصال خارجی معقول نیست مثلاً بین عقل اول و عقیل ثانی وبین عقل اول و حق اول بحسب امکان ذاتی وقوع وجودی عقلی ومجرد، ممکن الحصول است وبنا برقاعده امکان اشرف باید بین حق وعقل اول عقلی مقدم واکمل و اتم از عقل اول قبل از تحقق وجودی مجرد،

چون حرکت درمراتب وجود واحد واقعمیشود واینمراتب متصل بیکدیگرند

\_

متصور است بنابرابن لازم آید بین هرعقل مجرد ومعلول آن عقلی مجرد متحقق باشد ولازم اجرای قاعده در مراتب طولی تسلسل است ، صدرالحکما این اشکال را بهافاضل عصرخود مرضه داشته است «ولم يأت احد ... بما يسمن ويفني عن جوع» جواب آنكه مراتب بوجودي واحد موجود است نه وجودات منفصل ازیکدیگر چه آنکه بین هرعقل مجرد و معلول و علت آن اتصال وجودی موجود است . اصولاً باید در اجرای قاعده امکان اشرف تأمل نمود چون قاعده در مجردات نیز بهنحو اطلاق جاری نیست ، مثلاً بین حق اول و وجود منبسط، امكان وجودى اشمل ازفيض مقدس معقول نيست وجون وجود منبسط داراى ماهيت نيست ر نفس ظهور حق است که از باب سعه و اطلاق سربانی فقط محاط حق اول است ولا غیر و عقل اول ، نخستین تعین عارض بروجود عام واول قابل است و فرق بین این فیض عام وعقل اول، باجمال وتفصيل است و عقل اول واسطهٔ سريان اين وجود است واگروجود عام جلوهيي دیگر در مرتبهٔ عقل نخست داشته باشد لازمهٔ آن تقید آن میباشد ـ وان فی جمال الله سعة لو تكرر لضاق ، وليس كمثله شيء ، اما مسأله ملائكه مهيمه كه برخى از ارباب عرفان بوجود آنها درعرض عقل اول تصریح کردهاند وعقل اول را دارای وساطت ترقیم دانسته و ایسن ملائكه را باآنكه در صدر وساقهٔ ملكوت و جبروت قراردارند واسطهٔ ترقيم نقوش امكاني نمیدانند در آن بحثی است که حقیر در مقدمه نصوص وتعلیقات بر تعلیقات عارف نامدار استاد مشايخنا العظام آقاميرزا هاشم رشتى مفصل درآن بحث نموده است واستاد اعظم **اقا میرزا مهدی اشتیانی در کتاب اساس التوحید در این بحث مطالبی نوشتهاند و حمسزه** فناری در مصباح بطور مختصر و مرحوم آقامیرزا هاشم در حواشی آن متعرض این بحث شده اند ، و روی اصول و قواعد فلسفی نتوان در این باب سخن گفت .

اهل عرفان گویند: حکم این ملائکه درعالم ربوبی در حکم افراد از کمل اولیاست در عالم ما که محکوم بحکم قطب نیستند وخود نیزتصرف دراحکام ولایت ندارند \_ کاش دانایان بیشین این بگفتندی تمام \_ تا خلاف ناتمامان ، ازمیان ، برخاستی .

كهال متوسط بين قوة صرف وفعل محض وجود دارد وهيچ اشكال ندارد كه بين جوهر و جوهر امكان انواع جوهريه الى غير النهاية موجود باشد فقط يك اشكال لازم میآیدکه شیخ چون به تشکیك درجو هر قائل نمی باشد حرکت و اشتدادجو هری را انکار کرده است و آن لزوم تشکیك درماهیت است وما بیان کردیم که تشکیك در متواطئه ازماهیات محال است ولی اگر فرض شود از برای ماهیتی افراد مختلف بشدت وضعف باین معنا که شدت و ضعف در اصل ذات ملاحظه شود مثل اینکه بنا برقول بارباب انواع انسان بلحاظ قوس نزولم دارای مراتبی است که برخی علت و برخی معلول ، بعضی مجرد و برخی مادی بهری شدید و بعضی ضعیف است وشیخ جون تشکیك را نفی کرده است - مثل نوری - را انکار مینماید و دلیل او در این مقام مصادره است و در حرکت جوهری ، تشکیك درمر اتب صعود است نهنز ول و على اى حال بنا برجو از تشكيك در ذاتيات حركت در طبيعت و ذات جايز است درصورتی که مراتب در سلك وجودی واحد واقع شوند كما هوالواقع في النزول. و در مقام حرکت در جوهر حدود حاصل از حرکت وجود بالفعل ندارند و از آنحا که اصالت حق وجود است ، تشکیك در ماهیت وجوهر بهتبع وجود واقع است و وجود از امور قابل تشكيك آنهم تشكيك خاص است وخود شيخ -اعلى الله مقامه الشريف – در برخي از آثار خود قائل بهتشكيك خاص شدهاست ولي اين معني را در قوس نزول درآنجایی که معلول را صورت و ظهور ونفس تجلی علت دانسته است تجویز فرموده است و در قوس معود برتجویز آن تن درنمیدهد روی اصولی کے در فلسفهٔ مشایی قبول کردہ است وشاید خواسته است کلمات مشائیه را تقریر فرماید وگرنه در نزد شیخ اعظم اصول وقواعدی غیرآنچه که حول افکار اتباع ارسطو تحرير فرموده است وجود دارد ومقامات عارفان دراشارات دليل مرآنستكه شیخ مشرب نهایی خود را در کتب معمول خویش که بطریق مشایی نوشته است اظهار نمی فرماید و حقیر را عقیده برآنستکه شیخ در جمیع مشارب فلسفی استاد بلکه

معلم و مفيد صناعت است «ولا يقاس به احد» .

\*

اما دليل دوم شيخ در كتاب طبيعيات شفا كه فرموده است: «... ونقول ايضاً ان موضوع الصورة الجوهرية لا يقوم بالفعل الا بقبول الصورة كما علمت ، و هي في نفسها لا يوجد شيئاً الا بالقوة، والذات الغير المتحصلة بالفعل يستحيل ان يتحرك من شيء الى شيء فان كانت الحركة الجوهرية موجودة فلها متحرك موجود، وذلك المتحرك يكون له صورة هو بها بالفعل ، ويكون جوهراً قائماً بالفعل» .

ملاحظه میشود که عمده امتناع شیخ از قبول حرکت در جوهر عدم اعتقاد به وقوع تشکیك در ذات وجوهر است در حالتی که ثبات مفهوم جوهر منافات با حرکت نحوهٔ وجود آن ندارد این مسلم نیست که هرصورت جوهری دارای ذاتی متحصل بالفعل باشد بل كه جو هر مادي اصلاً تحصل و فعليت ندارد، وثبات و تحصل وفعليت آن عين سيلان و تجدد آن مي باشد . مي كو ئيم صورت واقع در تجدد ذات متحصل ندارد واشتداد ذاتي عبارتست از تكامل ذاتي جوهر كه ازجهتي بالفعل واز جهتي بالقوه است باعتبار جهت قوه بطرف صورتي شديدتر سيال است وچونسيلان نحوة وجود آنست وهر صورت نسبت بصورت لاحقه كه جهت كمال آنست نفس قه م است لذا تتمه كلام شيخ هيچ اشكالي متوجه حركت جوهري ننمايد صورت متحرك جوهر بالفعل است ولي چون نحوهٔ وجود آن حركت و تجدد است ثبات آن همان سيلان آنست لذا صورت بعدى همان صورت قبلي است باعتبار وجود واحد متصل ساری در مراتب. و غیر آنست باعتبار آنکه قوه بود و فعلیت رسید ونسبت بصورت بعدی باز قو است و بفعلیت میر سد ولی فعلیتی که شأن و جو د حرکات و متجدداتست «فان كان هو الجوهر الذي كان قبل ان يصير متحركاً ، فهو حاصل موجود الى وقت حصول الجوهر الثاني ، لم يفسد في جوهريته بل في احواله» در حالتي كــه در تجددات ذاتیه فساد جوهری و تکون جوهری دیگر درماده معنا ندارد ، جوهر فاسد نمیشود بلکه کائن میشود بنفس ذات و لی بوجودی اتم و در مر اتب وجودی وحدت واتصال برقرار است و ما درمباحث قبل درآنجاکه حرکت را درنفس وجود عام فرض نمو دیم گفتیم در این مقام ما منه و ما الیه و ما فیه اصل و جو د مشتد سیال است وجوهر قبلي باعتبار فعليت و وجود عين فعلى است با زوال نقص لذا درحركت خلع وليس نيست وهمين معنا شيخ را در مخمصة انكار حركت قرار داده است . و از آنجایی اشتداد در یك اصل وحقیقت واقعاست هر صورت متحرك ومتحول بطرف كمال داراي اعتباري است نسبت بحال قبل ونيسز داراي اعتباري است بمسلاحظة حالات بعد ، صور حاصل از حركات جوهري درهر صورت فعلي فاني و مضمن است ولی نحو فنای کثر ات در وحدت باین معنی که صورت بالفعل همه صور گذشتهاست ولى بوجودى واحد وبهنحو اشتداد وفعليت واين صورت بالفعلكه بالقوء وباعتبار شدت وجودی منشأ انتزاع صور متعدده است که این صور در وجودی واحد مندك است دارای حالاتی است نسبت بکمالات و صور حاصل از حرکت ذاتی ویکی از احوال آنستكه اين صورت بالقوه عين صورتهايي است كه بعداً ازبراي آن حاصل میشود چهآنکه هر ماده نست بهصور منشأ تحصل است قوه واستعداد است بنابر این وجود کرالی این صورت، صور بعدی است که از حرکت حاصل میشود ومما ذکرنا يظهر ما في كلامي الشيخ:

«... وان كان جوهراً غيرالجوهرالذى فرضت الحركة عنه ، والذى اليه ، فيكون قد فسدالجوهر الأول الى الجوهر الوسط ، وتميز اذن جوهران بالفعل» گفتيم كه متحرك اگر ذات شىء باشد نحوه وجود آن مفاض از محرك است واشتداد در اصل وجود واقع ميشود و وجود متحرك بحركت ذاتى وقابل تشكيك خاص، چون بهنفس ذات سيال است ، نفس ذات قوه است از براى قبول اشتداد، ناچار آنچه در حركت اشتدادى معدوم ميشود حدود و نواقص است وآنچه باقى ميماند وجود و كمال است وچون وجود متحرك بحركت ذاتى ، نفس قوه است نسبت بفعليات

حاصل از حرکت، بحسب ذات با این فعلیات متحد میشود و بحسب قوت و درجات فعلیت عین صورتهای قبلی است و باعتبار آنکه نسبت بصور بعدی قوه است ، عین آن صور است بالقوه و نفس آن صور میشود بالفعل و لیی نه آنکه صور از یکدیگر متمیز باشند کما ذکرناه مفصلاً.

شیخ چون تشکیك خاص را منكر است واز طرفی تر کیب هیولی و صورت را انضمامی میداند همیشه در تحو لات جوهری ماده را منحاز و جدا از صورت فرض مي كند واز طرفي مـاده را چون نفس قـوه ميداند ازتصور حركت جوهر عاجز مبشود وما گفتیم که اگرماده جدا ازصورت مرتبه ومقامی را دارا باشد خود فعلیت وتحصلي است درمقابل صورت و جدا ازآن ناچار هنگام زوال صورت بايد جسم بكلية وجوده معدوم شود واين از محالات است وازآنجا كه ماده بدون صورت موجود نمیماند و از برای آن تحقق بدون ملازمت با صورت امکان ندارد لذا ماده بدون صورت نه در زمانی از ازمنه و نه در آنی ازآنات باقی نمیماند چهآنکه معلول بز وال علت معدوم شود لــذا كـون و فساد محال است وهيولا ومــاده درمقام از دستدادن صورت فاسده وقبول صورت كائنه بچهنجو يكيرا رها وديگري را قبول نماید و در حالتی که تعری آن از صورت نه در آن جائز است و نه در زمان اگر صورت كائنه در آن حاصل شود يعني تحصل آن دفعي باشد ، اين تكون وتحصل دفعي مجاور تفاسد صور فاسده واقع ميشود ويا درآن تكوين صور لاحقه ، صورتسابقه فاسد شود درهر صورت تشافع حدود ویا تعتری ماده از صورت مطلقه لازم آید لذا آنچه که آقامیرزا ابوالحسن در مقام مناقشه بر ملاصدرا دراین باب نموده است از شخص متدرب در حکمت صادر نشود کما سیأتی .

\*

«لما كانت الحركة والسُّكون (١) من آثار الطبيعة ، وقد تقرر ان كل ساكن فمن شأنه ان يتحرك ، فالطبيعة انن متحركة دائماً اما بالفعل اما بالقوة ، فهى انن

امر سيال الذات، اذلو لم يكن سيالاً، لم يمكن صدورالحركة عنها لاستحالة صدور المتجدد عنالثابت ، فان الحركة لو كانت علتها القريبة امراً ثابت الذات لم تنعدم الجنزاء الحركة ، فلم تكن الحركة حركة بل سكوناً ولا التجدد تجدداً بل قراراً..»

در اینکه طبیعت مبدأ حرکت وسکون ، چون فاعل مباشر حرکت عرضی است امکان ندارد ثابت باشد و بدلائلی که ذکر شد طبیعت جسمانی سیال الذات و متجدد الحقیقة است ولی این معنا که ساکن من شأنه الحرکة و این ساکن که بالقوه و یا بالذات قابل حرکت است چرا باید علت تجدد حرکت باشد احتیاج بدقت و تأمل دارد چون ازبرای سکون علتی غیرعدم علت حرکت لازم نیست چون امری عدمی است و علیت طبیعت ازبرای سکون مقارن با عدم و جود علت حرکت است . بعبارت دیگر و جوب انتهای جمیع حرکات بحرکت ذاتیه امری مسلم است و تجدد دراعراض دیگر و حوب انتهای جمیع حرکات بحرکت ذاتیه امری مسلم است و تجدد دراعراض حاکی از تجدد ذواتست - لأن ما بالعرض لابتد ان ینتهی الی ما بالذات – واما الستکون فلا یلزم انتهائه الی امر یکون الستکون ذاتیا له .

سیدالحکماء مرحوم آقامیرزا ابوالحسن جلوه – قده – در رسالهٔ حرکت در مقام مناقشه براستدلال ملاصدرا و اتباع او برلزوم تجدد وحرکت جوهر وسیلان ذاتی آن گوید:

«لأن نفس الحركة متجددة بالذات ولا يحتاج في تجددها الى علة بل يحتاج في وجودها الى العلم الله مالا في وجودها الى العلم الله مالا وكل جزء منها مسبوق بالحركة الأخرى ، فهكذا الى مالا نهاية له فالطبيعة مع الحركة السابقة تكون علة للحركة اللاحقة ودلائل بطلان التسلسل لا يجرى فيها لعدم اجتماعها

و ثانياً بعد تسليم هذه المقدمة لا يلزم كون جميع الطبايع حتى العنصريات متجددة ، لأن طبيعة الفلك بالنوع مخالف للطبايع العنصرية».

این یکی از اشکالات یا مناقشات آقا میرزاابوالحسن برحرکت جوهریاست. ما به تفصیل در مباحث قبل چون باین اشکال توجه داشتیم مطالب را نحوی تقریر نمودیم که اصلا این قبیل از مؤخذات که حاکی ازعدم ورود بمباحث عمیقه ودلیل برعدم تسلط قائل بکلمات ومبانی ملاصدرا است وبمؤاخذات لفظیه اشبه است بحث نمودیم وبا تأمل در آنچه که ذکرشد میتوان بآسانی بعدم ورود این قبیل ازمناقشات پی برد واز این اشکالات جواب داد اگربتوان این قبیل ازاظهارات را اشکال نامید . تجدد مسلم است که ذاتی اصل حرکت است و هرمتحرکی که منشأ حرکت است دارای محرکی است چهدر حرکات عرضی و چه در حرکات جو هری و در جایی که حرکت مستند بجو هر راست و شیء دریکی از مقولات عرضی متحرك است بااینکه تجدد ذاتی اصل حرکت است و اجزاء زمان و حرکت بنفس ذات متقدم و متأخر است فاعل مباشر حرکت طبیعت جسمانی است و جمیع افاعیل مستند بنفس که از مجرای طبیعت صادر شود ، مستند است به طبیعت و فاعل مجرد از ماده محرك است و اگر حرکت در اعراض باشد، فاعل مفید حرکت است یعنی جسمرا تحریك مینماید ولی اگر اصل طبیعت که جو هر است سیال باشد فاعل مفید و جو د اصل طبیعت است و عرضی جاری است در سیلان مستغنی از علت است و این معنی در جمیع حرکات جو هری و عرضی جاری است ، متحرك جسم سماوی باشد یا جسم مادی په .

<sup>\*</sup> عین الیقین چاپ گ طهر ان ۱۳۰۳ ه. ق. ص ۲۷۶ تألیف ملامحسن فیض. رساله یی که این مقدمه بر آن نوشته میشود خلاصهٔ عین الیقین است . بنابر این تجدد ذاتی حرکت است اصلاً ربطی بمسأله یی که ما در صدد تحریر آن هستیم ندارد بحث در این است که متحرك اگر ذات شیء باشد ، حرکت ذاتی واگر متحرك ذات باشد در تحصل وجود عرض و تحرك بسوی کم یا کمویا وضع مثلاً ، حرکت عرضی است . مرحوم جلوه باین مهم توجه نکرده است که اگر حرکت ذاتی اعراض باشد باید جوهر مادی مفید وجود عرض باشد وقول باینکه حرکت ذاتی اعراض است و طبیعت قابل حرکت ازهمان جهت که قابل است مفید وجود حرکت است از

## نقل و تزييف

مرحوم آقاميرزا ابوالحسن جلوه –قده – رساله يى درحر كت جوهر تأليف كرده و در آن ببرخى ازمطالب ملا صدرا دراين باب مناقشه وارد نموده است(١) در اين رساله (كه شايد آنرا بعنوان تعليقه براسفار نوشته است وبعد مطالب آن را بصورت رساله يى درآورده است) گويد: «قال صدرالمتألهين تارة ان موضوع الحركة الجوهرية هو العقل و تارة هو النفس و تارة مادة مشخصة بوجود صورة –ما–، لأنه قال: الموضوع لهذه الحركة ، وانما يقع حركتها فى خصوصيات الصورة الجوهرية. ولا تناقض بينهما لأن لهذه الحركة موضوعاً قريباً هو هيولى مع – صورة الجوهرية. ولا تناقض بينهما لأن لهذه الحركة موضوعاً قريباً هو هيولى مع – صورة

اباطيل و اوهام است كه لا ينبغى صدور هذا الكلام عن اصاغر الطلبة فضلاً عمن يدعى التحقيق.

اوهن ازاین کلام ، قول اوست که: طبیعت با حرکت سابقه علت حرکت لاحقه باشد . چون بحث در این است که جمیع اعراض مستند بطبیعت چه لاحقه وسابقه و ما بالعرض مستند بما بالذات است و ما بالذات درمقام فاعل مباشر حرکت است و عرض در جمیع اطوار استقلال ندارد کما فصلناه سابقا ولا نعیدالکلام دیگر آنکه لزوم حرکت طبیعت در صورت حرکت در اعراض ارتباط به تسلسل ندارد کما هوالواضح عندالمتدرب وسیأتی تفصیل هذاالکلام .

۱ ـ در مجموعه مناقشات وایراداتی که باخوند وارد ساخته است یك مطلب علمی و تحقیقی وجود ندارد وحقیر معتقد است که اصلاً آنمرحوم کلمات آخوند را درمبحث حرکت جوهری و تحقیقات عرشی این حسکیم متألبهٔ عظیم را حسل آ نکرده است ، اساتید ما از مرحوم حکیم نامدار آقامیرزا حسن کرمانشاهی نقل کردهاندکه آقامیرزا ابوالحسن درتصویر حرکت جوهری حیران بود و این کلام از شخص منصف محقق صادر شده است ، مثل اینکسه مرحوم میرزا در فلسفه و حکمت متمالیهٔ آخوند ملاصدرا تخصص نداشت ،

ما - وموضوعاً متوسطاً هو النفس ، وبعيداً وهو العقل» .

باید دانست که ملاصدرا ملاك بقا و ثبات نوع را به نفس یا مجرد عقلانی میداند، نه آنکه عقل مجرد و یا نفس از آنجهت که ترفتع ازماده دارد موضوع حر کت جوهر باشد در حالتی جوهریه است و عقل رب النوع مادی متحرك موضوع حر کت باید جسمانی و مادی و امری بالقوه و که هر مبتدی نیز میداند که موضوع حر کت باید جسمانی و مادی و امری بالقوه و ماده یی مستعد از برای انتقال تدریجی باشد و عقل صرف که ترفع از عالم ماده دارد ، هر گز موضوع و محل حر کت و اقع نمیشود و حر کت شأن طبایع و ماهیات و و جوداتی است که دارای حالت منتظره و کمال مفقودند، نه شیء مجرد تام الوجود، شیء مجرد نه موضوع قریب و نه موضوع متوسط و نه موضوع بعید از برای حر کت و اقع میشود ، بل که مراد ملاصدرا آنستکه عقل مجرد از باب اتحاد با فرد مادی و لی اتحاد حقیقت و رقیقت نه اتحاد امر لا متحصل با متحصل و قبول حالات و احکام و آثار متحد خود از باب سریان یا انسحاب حکم احدالمتحدین علی الآخر، و در این مسأله در مباحث گذشته مفصل بحث نمودیم و آن را در این جا ذکر نمی کنیم و مطور اختصار در مطاوی این بحث متعرض آن میشویم .

مرحوم جلوه – قده – چند مطلب اساسی را که درباب حرکت درجوهر پایه و اساس کار است درست بررسی ننموده است ویا از اعمال این قواعد که اساس و پایهٔ این مهم هستند غفلت نموده ویا اساساً در آن مباحث نیز عمق لازم را فاقد است قال اعلیالله قدره فی الرسالة .

«... اعلم ان مراده من صورة ما ، او صورة مطلقة كما قال فى بعضالموارد، هى الصورة التى تكون مناط شخصية الشخص ، وتكون ذاعرض ومراتب ، لاالصورة المبهمة فاطلاقها وابهاما انما يكون بالقياس الى الخصوصيات التى تفرض فى هذا العرض ، والا تلك الصورة معينة، غاية الامر تكون ذا مراتب، فالشخص المخصوص

باى مرتبة من هذه الصورة التى تكون ذات عرض و تكون بازاء هذا الشخص المخصوص اذاكان متلبّساً يكون الشخص بعينه هو الشخص المخصوص ، ففى كل مرتبة بحسب التحليل العقلى شيئان ، احدهما ما يكون به الشخص هذا الشخص وما به الشخص هذا الشخص يفرض انه ذوعرض لا يكون له مرتبة معينة من هذه الخصوصيات التى تفرض فى هذه السعة ، والآخر هو الخصوصية ، فالموضوع الثابت هو الشخص الباقى فى كل عرض بنحو التجدد والاتصال ، وما فيه الحركة هو الخصوصيات .

آخوند ملاصدرا چون ماده و صورت را بوجودی واحد موجود میداند وماده ازباب آنکه قوة الوجود است ، جدا از صورت وجود ندارد ودرباب حرکت جوهر ماده موضوع حرکت است ، وصور برسبیل تجدد امثال و تدریجی برماده وارد مبشود و چونعین صوراست وصور حاصل برسبیل تدریج وارد برموضوعی میشود که با آن متحد است و چون حرکت موضوع منشخص لازم دارد وماده تشخص و تعیین جدا از صورت ندارد قهراً تجدد صور درباب حرکت جوهری غیر از تجددات کمی و کیفی وارد برطبیعت است چون در این جا موضوع منشأ تشخص حرکت کمی و کیفی است و درباب حرکت جوهر چنین موضوع منشخص وجود ندارد و در حرکت کمی و باید موضوع دارای تشخصی جدا از تشخص صور وارد بر حرکت و مقول میی باید موضوع حرکت و صور عدر کن حرکت در آن واقع میشود باشد و در این جا تغایر بین موضوع حرکت و صور جوهری متوارد بر حرکت و احدند و تغایر بحسب تحلیل عقلی است لذا بعد از توجیه کلام ملاصدرا و یا بیان مرام او از صور وارد برموضوع که این صور در سلك یك حقیقت قرار دارند و بوجودی سعی وساری موجودند ، گوید:

«اقول: ان الصورة التى تكون مناط شخصية الشخص (التشخص) وتكون ذات عرض ، لا يكون لها وجود منحاز عن الخصوصية التى يقال ان الحركة وقعت فيها، فتكونان موجودين بوجود واحد ، فيكون تغير الخصوصية وتجددها وعدم بقائها عين تغيرها وتجددها وعين عدم بقائها . فالشىء الذى يورد عليه فى الخارج ، هذا الشىء المتجدد ويجب فى كل حركة مثل هذا الشىء ماذا ؟ نعم يتحقق التغاير بينهما

بحسب التحليل العقلى ، ولكن الحركة امر خارجى يجب ان يكون لها موضوع خارجى مغاير لهذا الأمرالمتجدد بحسب الخارج ونفس الامر ، لا بحسب التحليل والاعتبار .

ابن همان اشكال رئيس ابن سنا - قدلله روحه - است كه كويد حركت محتاج بموضوع است وماده چون بصورت تحقق ندارد نشاید موضوع حرکت باشد ، چون موضوع باید امری ثابت ومنحاز ازصور متجدده وارد برموضوع ازناحیهٔ حرکت باشد و بنا بر مذهب شیخ و اتداع او ماده منحاز از صور وجدا از فعلیات دارای مرتبهیی از تحقق است که برآن فصل و وصل وکون وفساد وارد میشود ودرجمیع موارد و حالات واردهٔ برآن باقی است و امری منضم بصورت واز این جاست که بسر کون و فساد اشکال وارد میآید که بجز از طریق حرکت جوهری حل نمیشود. وما در مباحث قبل مفصل بیان کر دیم که بنا بر مسلك مشاء و تقوم هیولی بهصورت مطلقه لازم آید که هنگام زوال صورت جسم بتمام حقیقت منعدم شود وازکتم عدم شيء حاصل شود وگفتيم كه ورود صور برهيولي برسبيل تجدد است ومعذلك موضوع ثابت را نيز اثبات كر ديم ازبر اى درك تفصيلي مطلب بمباحث قبل رجوعشود. مرحوم آقامير زا ابو الحسن - رحمة الله تعالى عليه وحشره مع آبائه- دراين جا بنا برمبنای ملاصدرا که ترکیب ماده وصورت را اتحادی میداند اشکال را واردتر تصور فرمودهاند وباید تذکر داد که میرزا (قده) از وحدت تشکیکی وجود تغافل نمودهانی و حرکت جو هر را در وجود اعتبار ننموده و تغایر مفهو می و تکث حاصل از ماهیات در ذهن واینکه عقل در حرکت جوهری موضوع وماده از برای حرکت مطالبه نماید وصورت متوارد برموضوع محصل وارد شود، پس باید موضوع حرکت امرى بالفعل باشد واين معنا در حركت درجوهر معنا ندارد .

آنمرحوم اگربحثرادروجود وحركترا درحقیقت متحصل خارجی لحاظمینمود این نكته غفلت نمیفرمود که حرکت وصف وجود است و وجود بالذات ترکیب ندارد و تشکیك خاصی شأن وجود است و بنا براصالت وجود و وحدت حقیقت و تشکیك

خاص در وجود و هستی همانطوری که مراتب وجود درمقام نزول وقوس نے ولی بوجود واحد ولی رفیعالدرجات موجودند در قوس صعود وحرکت جوهری نیز این حکم را جاری مینمود . ما برای روشنشدن مطلب و تقریر مبحث مهنحوی که اصلاً برآن اشكال وارد نشود واز جميع مناقشات جواب داده شود ميگوئيم : بنا برتجویز حرکت درجو هر لازم نیست که موضوع ازمشخصات حرکت باشد و ایسن درحـر کت عرضی لازم و حتمی است چون عرض منبعث از نفس ذات جوهر میشود همانطوری که اصل عرض در مقام وجود وتشخص، وابسته بهجوهراست حرکت در این مقوله نیز ازجهت تشخص واسته بعدات وجوهراست واگر سیلان را در نفس جو هر فرض کر دیم و حرکت را جو هری لحاظ نمو دیم ، موضوع حرکت خارج از اصل حركت فرض نميشود وما فيهالحركة ونفس حركت وموضوع حركت در شيء واحد واقع خواهد شد وا گرميخواهي گرفتار احكام كثرت خاص ماهيت نشوی اسم جوهر وماهیت وماده وصورت را نیاور وسیلان را در وجود عالم فرض ونما كه دراين صورت ما منه الحركة وما اليه الحركة وما فيه الحركة و اصل حركت بوجودی واحد متحقق باشد واین معنا را نیز مورد دقت قرار بده که فرض حرکت در وجود لون در حرکت کیفی و انتقال لون از مر اتب سو اد بمر اتب بیاض بحسب وجود ازمراتب وجود لون محسوب میشود که بحسب وجود دارای درجات است كه همه در سلك وجود واحد لون قرار دارند.

قوه چون بالذات منتزع از ماده میشود وهیولا بحسب نفس ذات قوه صرفه است درمقابل جمیع فعلیات باآنکه به تبع صورت موجوداست بالذات مصحح حرکت است و تا صورت دارای جهت قوه و استعداد است بالذات متحرکست و تحقق جهت قوه در جسم مرکب از صورت و ماده امری و اقعی است نه اعتباری و شیء مادامی که دارای جهت فقدان یعنی ماده قابل صور است در حرکت محتاج بمفید و جود است و وصف تحرك ذاتی آن میباشد و چون این حرکت در مراتب وجود و احد

واقع شود هر صورت بالفعل نسبت بصور لاحقه بواسطه اتحاد با ماده ، خود زمينه ازیر ای صورت بعدی است و نفس ذات متحرك بهطرف تز اید است و هیچ صورتی فعليت خود وهيچ جسم متحرك طبيعت بالفعل خود را رها ننمايد وصور لاحقه و هر صورت وفعلیت که بحسب استعداد موجود در جسم حاصل شود ، ازناحیه خلع صورت ناقص ولبس صورت کامل انجام نمیگیر د بل که فعلیت بر فعلیت افز اید و این فعلیت ازخارج ملحق بهشیء متحرك نمیشود بل كه كمال حاصل از طریق حركت از باطن متحرك كه اصل وحقيقت شيء وغايت وجودي آن ميباشد بآن افاضه ميشود واز باطن خود تغذیه نماید ورشد پذیرد وعقل مجرد یا موجود ملکوتی حافظ نوع است نه موضوع حركت چه آنكه موضوع حركت امرى بالقوه است از آن جهت كه متحرك است وجهت قوه درحركت جوهرى بالذات مصحح حركت است ومنافات ندارد که خود بهتبع صورت موجود باشد ، وعجبآنکه نفس ممتد جسمانی وجو هر متحرك بااينكه ماده مصحح حركت ذاتي آن ميباشد وبالذات متحرك است ازناحيه وجدان قوه ماده در حرکت ذاتی تابع آن میباشد «ومصححبودن بالـذات بحسب قوه ، با بالعرض بودن بحسب فعليت منافي نباشد ، وامتداد درهر مرتبه از مراتب حركت ذاتيه خود ، بوجود عين آن مرتبه بود ، وبحسب ذات مستمر ، كه موضوع حركت باشد ازآن مرتبه بآن جهت كه آن مرتبه بود مجرد باشد . پس هيچ مرتبه ازمر اتب محدوده ازمطلق امتداد خالى نباشد ومطاق امتداد باطلاقه ازهر مرتبه مجر د باشد (۱) ».

بنابر آنچه که حکیم محقق آقاعلی مدرس معاصر آقامیرزا ابوالحسن دربعضی ازمسفورات افادت فرموده است جسم طبیعی وممتد جوهری که بالذات سیال است و حرکت ذاتی آن منشأزمان جوهری ودرعین حال منشأ حرکات عرضیه و زمان

١ - آقا على مدرس در حواشى اسفار و در كتاب بدايع الحكم .

عرضی است عبارتست ازنفس ممتد جسوانی ساری درجمیع مراتب حرکت ذاتیه که هیچ مرتبه از مراتب محدوده از امتداد مطلق خالی نباشد ولی مقید بهیچمرتبه از مراتب زمانی ومکانی و تناهی و لاتناهی و سایر تجددات و تقدرات خاصه نمی باشد و امور مذکوره ، در آن اعتبار نشود . یعنی طبیعت جسمانی سیال وجوهر متحرك بحسب ذات و حقیقت و باعتبار مرتبه و مقام جمعی و عدم لحاظ امور عرضی از قبیل تجددات کمی و کیفی و تجددات و تغیرات خاصه مساحیه مقداریه ، جسم طبیعی است و منشأ انتزاع زمان جوهری باعتبار بودن زمان ازعوارض تحلیلی حرکت النهایه اکر حرکت جوهری باشد ، منشأ انتزاع زمان جوهری است و اگرعرض باشد و از لوازم جسم تعلیمی منشأ انتزاع زمان عرضی است (۱) .

\*

بنابر آنچه ذکر شد معلوم شد که در حرکت جوهری نیز موضوع ثابت موجود است به تفصیلی که در مقام نقل کلمات آخوند ملاعبدالرزاق ذکر نمودیم و گفتیم که وجودی سیال از ابتدای نطفه مثلاً تا اتصال نفس بعقل فعال وعروض موت و انقطاع حرکت ثابت است و در حقایقی که نحوه وجود آنها سیال ومتحرك است موضوع باقی است ولی بوجودی عریض ومتصل که هرصورت زمینه است ازبرای

۱ - نسبت حرکت جوهری به حرکات عرضی همان نسبت جسم طبیعی است به جسم تعلیمی و بنابرمبنای تحقیق جسم طبیعی وجسم تعلیمی بوجود واحد موجودند و قهرا حرکت جوهری تابع جسم طبیعی و حرکت عرضی تابع جسم تعلیمی بوجودی واحد تحقق دارند ، نفس ممتد جوهری تحرك ازجهت ثبات متصل بدهراست ناچار زمان جوهری مسبوق است بدهر واصل زمان نیز اسم دهر و دیهو راست و چون عرض شأن وظهور جوهر است ، جسم مرتبه فرق و نشر محض آن حرکت عرضیه و تقدرات مساحیهٔ لازم جسم تعلیمی است لسلا «زمان عرضی و حرکت عرضی دا فرق محض و نشر صرف باشد ، و زمان جوهری و حرکت جوهریه را ، فرقی بود با جمع و نشری باشد با حشر» .

مورت وارده و حدود منتزع ازمراتب و درجات در جمیع احوال بوجودی جمعی ومضین درصورت سیاله موجودند نه آنکه حدود ناشی از حرکت جدا از دیگری بوجودی منفصل متحقق باشند . مرحوم سیدالحکما آقامیرزا ابوالحسن در رساله فرموده اند:

«قال الشيخ: ان كانت الحركة الجوهرية موجودة فلها متحرك موجود» (ما در مقام نقل اين كلام ازشيخ گفتيم كه متحرك موجود است ودر حركت جوهرى ما منه الحركة ومتحرك وما اليه الحركة وجود است باعتبار وقوع حركت دروجود واحد داراى مراتب و صور حاصل از حركت وجودات خاصه است كه در جميع مراتب بوجودى واحد موجود است وموضوع حركت ماده است با – صورة ما واين صورت متحد ماده، ماده است ازبراى حركت واين حكم درجميع صورموجود است وماده ملاك ومصحح بالذات جهت حركت است).

اللهم ان يقال التغاير يكون بحسب التحليل العقلى لا في وجود الموضوع ، بل الموضوع من غير اعتبار المعتبر بنحو الاتصال التجددى وهو باق من اول الحركة الى آخرها ، هذا غاية ما يمكن في تصحيح هذا المطلب (در حالتى كه ملاك تصحح حركت جهت قوه باقى مرصور متجدده است واين قوه اگر وجودى منحاز از صورت داشته باشد خود فعليتى در مقابل فعليات افتد واز قبول صورت ابا دارد واگر قوه قوه را لابشرط از قبول صور لحاظ كنيم وآن را باعتبار اتحاد با هر صورت مستعد از براى قبول صورتى ديگر لحاظ كنيم باآنكه به تبع صورت متجدد و به تبع صورت ناچار موجود است ، موضوع حركت واقع شود واين حكم تا آخر حركت جارى است واگر ماده متحد با صورت ، محل صور متجدده واقع نشود به تفصيلى كه ذكر شد، بايد هنگام رهانمودن صورتى وقبول صورت ديگر، جسم بكلى معدوم وجسمى ديگر از كتم عدم بنحو ابداع متحقق شود .

مرحوم – جلوه – بنا براتحاد ماده وصورت و وقوع تجدد وحركت در صور

واتحاد خارجی موضوع حرکت وصور متوارده برماده وعدم تحقق هیولی بوجودی منحاز وعدم وجود موضوع ازبرای حرکت بنابر توهم حجلوه - در نحوهٔ تحقق حرکت متوسط و ترسیم آن از ناحیهٔ حرکت قطعیه دچار حیرت شده و گمان کرده است که بنا برحرکت درجوهریه لازم آید که موضوع ثابت موجود نباشد و درصورت عدم وجود موضوع ثابت، حرکت توسطیه، لازم آید که بین مبدأ و منتهی ، انواع غیرمتناهی ، بالفعل متحقق شود . در رساله حرکت گفته است «قال الشیخ: ان کانت الحرکة الجوهریة موجودة، فلها متحرك موجود انتهی - اللهم الا ان یقال: التغایر یکون به حسب الحلیل العقلی ...» .

ما در مباحث گذشته مفصل بیان کردیم که اصلا ماده جدا ازصورت وجود خارجی ندارد ، چون ماده امری بالقوه است واگر امر چنان باشد که شیخ فرموده است که ماده واحد شخصی است و در مقام تبدل صور ، بوحدت خود باقی میباشد لازم آید که خود فعلیت متحصل باشد جدا از صورت، و هنگام توارد صور، لازم آید، انعدام جسم ، رأساً و حدوث جسمی از کتم عدم . به تفصیل در این مقام صحبت شد و ما عبارات مسطور در صفحات قبل را در این جا تکرار نمی کنیم . و یك اشكال دیگر لازم آید و آن اشكال اینست که لازم آید خلو هیولی از مطلق صورت بنابر کون و فساد ، و نیز بیان کردیم که موضوع حسب شخص باقی است ولی با و جود عریض دارای مراتب ، کما اینکه در حرکت نزولی ، و حدت در مراتب و جود محفوظ است و فهم و ادر اك لزوم و حدت بین مراتب و جود ، در قوس صعودی و نزولی از مطالبی است که او حدی از خواص از عهده آن بر میآید .

بعد از آنچه که نقل شد میرزای جلوه فرماید:

«... واعلم انالحركة التوسطية وهي كونالموضوع بينالمبدأ والمنتهي ،

هى الراسمة للحركة القطعية المتصلة المتجددة باعتبار نسبة الى ما فيه الحركة ،

فمناط اتصال الحركة واجزائها، وهو عدم امتياز جزء منها عما يليه، وهذا معنى ما بالقوة فى قولهم: ان بين كل طرفين انواع غير متناهية بالقوة. كما قال بهمنيار: ومعنى قولنا بالقوة: ان كل نوع فانه غير متميز عما يليه بالفعل، كما انالنقطة والأجزاء فى المسافة غير متميز بالفعل وهو كون المذكور، فيجب انتكون تلك الحركة الى الحركة القطعية مسبوقه بهذا الكون بالذات حتى يتصل اجزائها، فاذا لم يكن الحركة القطعية مسبوقة بهذا الكون التوسطى، بل يتعلق التجدد والحركة بنفس هذا الكون التوسطى، يكون لأكوان لا محالة بالفعل، اى يكون كل كون منفصلاً عما يليه، لأنها لا يكون مسبوقة بالشيء الذى هو مناط الاتصال، فيلزم ان يكون بين الطرفين وجود انواع غير متناهية بالفعل، كما قال الشيخ الرئيس، يخلاف عركة الجسم فى اعراضه، لأنه يكون هاهنا انواع غير متناهية بالقوة، بالمعنى الذى ذكر لما بالقوة حيث كانت مسبوقة بامر موجوده بالفعل. فاذا فرض الحركة فسي نفس الجسم، فلم يكن تلك الحركة مسبوقة بامر موجود بالفعل، فلا يكون الانواع نفس الجسم، فلم يكن تلك الحركة مسبوقة بامر موجود بالفعل، فلا يكون الانواع نفس الجسم، فلم يكن تلك الحركة مسبوقة بامر موجود بالفعل، فلا يكون الانواع المفروضة بين الطرفين موجودة بالقوة، بل يجب ان يكون بالفعل.

مرحوم میرزای جلوه مثل برخی از افاضل عصر ما ، در تصویر حرکت جوهر حیران است و بروی خود نمیآورد مگر نهآنستکه وجود قابل اشتداد است و مگر نهآنستکه درمراتب وجودی – صعوداً و نزولا " – همه مراتب درسلك یك حقیقت قر اردارند ، ومعنای حرکت صورت یعنی وقوع آن درمواد بنحو تدریج ، همان تکاملصورت وقبولماده فعلیت بر فعلیت بنحو لبس بعد لبس وامر باقی موضوع ثابت در شیء متحرك همان عدم بقا و ثبات آن است ، و این عدم بقا و تصرم ، مقوم حرکت در جوهر است – و کون الشیء بین المبدأ و المنتهی – وجود جوهری اشتدادی است که وجود آن ، عین فناء و وحدت آن ، عین کثرت و سیلان و عدم قرار و ثبات نحوهٔ وجود آن ، مین فناء و وحدت آن ، عین کثرت و سیلان و عدم قرار و ثبات نحوهٔ وجود آن ، مین فناء و محرد عقلانی

انسا نبساشد مثلاً. وحافظ نوع و نگهدار نده وحدت و بقای آن همین فرد ملکوتی است کمااینکه بنابر کون و فساد صور متوارد برماده تقوم دارد بعقل عاشر و کدخدای نظام ماده و ما نحوهٔ بقای ماده و قوام آن بصورت نوعیه رابنابر حرکت جوهر تقریر نمودیم ، و گفتیم این معنا از محالات اولیه است که ماده در مقام توارد صور باقی و در حال فصل و و صل ثابت باشد و در عین حال جوهری بالقوه فرض شود و این جوهر لامتحصل در مقام ذات دارای تحصل و و اقعیت باقی و در صورت فصل و و صل باقی و امر می منضم بصورت شود و ترکیب آن انضمامی باشد در حالتی که این امر از مسلمیات است که هرشیء منضم بشیء دیگر ، خود قطع نظر از آنشیء - باید دارای مرتبه یی از تحصل باشد ، و در این صورت خود فعلیتی است که مرتبه یی از تحصل باشد ، و در این صورت خود فعلیتی است که امتناع از قبول فعلیت دیگر نماید «و کل فعلیت بما هی فعلیة تأبی من قبول فعلیة اخری» .

پس ماده با صورت بوجود واحد موجودند وهرصورتی نسبت بصورت لاحقه ، ماده و تسبت بماده سابقه ، فعلیت است و از این راه می توان تصویر صحیحی از اشتداد صور ترسیم نمود و از آنجا که صورت فعلی ماده و هیولا از برای صورت لاحق است برخی از اکابر (۱) معرفت فرمودهاند: ماده با صورت فعلی دارای ترکیب اتحادی و نسبت بصورت لاحقه از باب لحوق صور از باطن و ملکوت و اصل ثابت و رب النوع باعتبار اشتداد و جودی و حرکت جوهری ، دارای ترکیب انضمامی است ناچار باید گفت از باب انضمام فعلیت به و لبس بعد لبس صورت لاحق بصورت سابق منضم میشود و مسراد از انضمام همان لحوق صور است بریکدیگر ، و گرنه هرامر بالقوه بی با امر بالفعل منشأ تحصل آن متحداست و ناچار نسبت بصورت لاحقه بالقوه

ا على ما فى تقريرات بعض الاعاظم ما ادام الله ظله الظليل على دؤوس المسلمين بادامة وجوده الشريف.

متحد خواهد بود وانضمام باعتبار لحوق فعليّات (١) بر فعليات است --

در مباحث ماضیه بنحو تفصیل در نحوهٔ ثبات وبقای موضوع در حرکات ذاتیه بحث نمودیم وازبرای تقریب بافهام ، حرکت را در وجود عام عنوان نموده و به تفصیل بیان شد که اسما منه وما الیه وما فیه سدر اشتداد وجودی ، امر واحداست و وجود درمقام صعود ومعراج ترکیب ، مانند قوس نزول ومعراج تحلیل امر واحد شخصی است که متشأن بشون مختلف و دارای درجات متعدد است و کلیه مراتب بوجودی واحد موجودند و در اشتداد جوهری نحوهٔ وجود حرکت توسیطی وقطعی بیان شد و نیز تقریر نموهیم که آخوند ملاصدرا در این مسأله از جمیع اشکالات جدواب داده و در کلیهٔ جوانب بحث از ذکر دقیقه یی فروگذار بنموده است ولی مطالب او در این مبین میسیار عمیق وقابل توجه و دقت است .

سیدالحکماء مرحوم - جلوه - بعد از مطالبی که ذکر شد بوجوه دیگر از ایرادات بر آخوند پر داخته است که همهٔ اشکالات ناشی از این مهم است که در تصور موضوع حرکت جوهری گرفتارشده است و نتوانسته با فرض وقوع حرکت در جوهر، موضوع ثابت ازبرای حرکت تصویر نمایله و همه مناقشات او در این زمینه دور میزند و مر رتب بین احکام وجود و احکام ماهیت خلط می کند چون در مرحله اول بحث در حرکت جوهری عقل غیر متعمق دو چار این اشکال میشود که مفهوم ثابت انسان بچه نحو در ذات خود متحرك است، حرکت مستلزم آنستکه ذات و احد بسر فرض عدم ثبات ذوات متعدد باشد و بفرض حرکت در ذات، حرکت بحرکت چون دارای حدود متعدد است جامع حدود در ذات و احد چیست و چون ثبات ذات انسان مثلا بحسب حد مسلم قرض شده است هر تغییر و تحرك و فعل و انقعال تدریجی

ا سعلى ما حققة استاذنا المتالة سيد ساداته اعاظم الفقهاء والحكماء الحاج ميرزا ابوالحسن القزويني دوحيفداه) في حواشيه على المنظومة وسمعنا كرادا في مجلس بحثه ايام استفادتي منه سدام ظله سواخله عنه بعض تلاملته ، وكنا نود عليه يما ذكرناه و

در خارج از ذات واقع میشود و ذات باید موضوع ثابت ازبرای حرکات عرضی فرض شود ، درحالتی که بنابر جواز اشتداد وتشکیك در وجود ، ذات ثابت و وجود سیال است واز هرحدی از حدود این امر سیال مفهوم انسان انتزاع میشود که این مفهوم ازلحاظ نفس مفهوم ومعنا ثابت است و باعتبار حمل اولی هرمفهوم همان مفهوم است ، غافل از آنکه مفهوم ثابت است و درمفهوم ومعنا ، حرکت و سیلان محال است ولی بنابر اعتباریت ماهیت و تابعیت آن از وجود در انحاء تحصالات تغییر و حرکت سیلان و عدم قرار شأن و جود مادی و تشکیك و قبول شدت و ضعف شأن اصل و جود است و فرق است بین و جودات ثابت و اقع در سلك یك اصل و و جود مادی مشتد قابل فعلیات و حرکات و و اقع در صراط استکمال ذاتی و تحصالات تدریجی.

مرحوم میرزای جلوه نیز مثل شیخ درجمیع اشکالاتی که برحرکت جوهر نموده و بکلمات آخوند بقول خود، ایراد، وارد مینماید دائماً بین حکم وجود و حکم ماهیت خلط میفرماید. ما ازبرای احتراز از ایرادر مناقشات و خودداری از اسائهٔ ادب بمقام شامخ آن بزرگوارحل و نقد اشکالات را ارجاع بمباحث قبل میدهم. بعداز بیان آنچه که نقل شد مرحوم -جلوه- دررسالهٔ حرکت فرموده اند (۱):

«ان قلت: الطبيعة المطلقة من الهيولى والصورة باقيتان من اول الحركة الى آخرها ، وما فيه الحركة خصوصيات الصورة ، ويحصل من الطبيعتين المطلقتين كون متوسط بين الطرفين ، وهذا الكون هو الراسم و مناط الاتصال .

قلت: الطبيعة المطلقة لا يكون لها وجود غير وجود افرادها ، والصورة

۱ ـ رسالهٔ حرکت چاپ در حواشی شرح هدایهٔ ملا صدرا ط که طهران ۱۳۱۳ ه. ق. ، صفحات ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۷۸، ۲۸۰ درجواب ازاشکالات صاحب شوارق براشتداد در وجود و اشتداد ، جوهر درمراتب وجود ، مفصل دراین زمینه بحث شد .

آقا على حكيم و پدر و استاد او آخوند ملا عبدالله مدرس ، در اين مباحث خيلى غور نموده اند بخصوص آبا على كه در تحقيق معضلات كتاب اسفار ، بهتر ازديكران است .

الجسمية والنوعية موجودتان بوجود واحد شخصى فى الخارج، وتجددالفرد و الخصوصية مستلزم لنجدد الطبيعة، فتكون الطبيعة من حزب المرسوم وفى صقعه، فكيف يمكون راسمة، والراسم يجب ان يكون متقدمة بحسب الذات على المرسوم بحسب نفس الأمر فلابتد ان يكون له وجود غير وجود المرسوم فى نفس الأمر، و الحركة من الامور الخارجية – فيجب ان يكون لها موضوع متحقق فى نفس الأمر والخارج لا بحسب التحليل فقط...».

ملا صدرا کراراً وجود متحرك را، موجود سیّال میداند واینسیلان درمراتب وجود واحد است نه درذات ماهیت ومفهوم متحصل، وخلط بین ذات ثابت و وجود متحرك ، سیدالحکما میرزای جلوه را باشتباه انداخته است ، ومیشود ذات ثابت و وجود متحرك وسیّال باشد . بنابراین تصویر حرکت بنابر جواز اشتداد دروجود باعتبار سیلان ذاتشیء خارجی بنحوی که مافیه وما الیه وما به وما منه یك شیء واحد باشد مبدأ حرکت وجود ضعیف یا قوةالوجود است مقیداً بهفعلیةما وحرکت چون در وجود است باعتبار قبول اشتداد ، مسافت ومافیه وجود است وچون وجود متحرك غایتی دارد که بآن نائل آید تا متوقف نشود، ما الیهالحرکة نیز وجوداست و وجود ساری وسیال وموجود بهتحصل واحد باختلاف درانحای تحصلات ، واحد شخصی است و بنابر حرکت جوهر و ترکیب اتحادی ماده وصورت، اصلاً حصول صورت در هیولی بر سبیل تجدد است در حالتی که همین هیولی با صورت متحد است ، طبیعت مطلقهٔ ازماده وطبیعت کلیهٔ ازصورت بنا برممشای شیخ رئیس و دیگران است که هیولی را ثابت وصوررامتغیر دارد نه بطریق صدرالحکما که گوید:

«فللمادة فی کل آنصورة اخری بالاستعداد، ولکل صورة مادة اخری بالا بجاب، لتقدم حقیقة الصورة علی المادة بالاستازام ... فلکل منهما تجدد دو ام بالاخری باید توجه داشت که درخارج ، صورت سیال و احداست که باعتبار و اجدیت جهت قوه منشأ انتزاع هیولی و باعتبار جهت فعلیت (اگرچه فعلیت بمعنای تجدد و سیلان

باشد) صورت وفعلیت از آن انتزاع میشود، و این دوجهت دوجزء جوهری محسوب میشود و نه آنکه جهت ملازم با قوه ، از نمیشود و نه آنکه جهت ملازم با قوه ، از نموهٔ وجود طبیعت جسمانی جدا نمیباشد و گرنه مجرد از ماده خواهد بود .

صاحب رساله گمان کرده است عدم وجود موضوع ثابت على عدم تحقق حرکت توسطیه است در حالتی که اگر موضوع در حرکت نباشد اصلاً خروج تدریجی بلکه حدوث دفعی نیز امکان ندارد .

شخص متعمق در حکمت متعالیه و وارد باسلوب گفتار وافکار ملاصدرا ، در حرکت جوهری ، اول باین نکته باید توجه کندکه هیولی ذات ثابت جدا از وجود صور متوارده ندارد ، ناچار کون وفساد اصلا ٔ – بنابر این مشرب امکان ندارد واگر ماده منحاز از صورت، متحقق باشد هنگام ورود صور بایدجسم بتمامه زائل ومعدوم شود وجسمی دیگر از کتم عدم موجود شود – لزوال المعلول بعد زوال علته – در این مقام مفصل بحث نمودیم ، ازبرای احتراز از تکرار از تفصیل خودداری شد، رجوع شود بمباحث گذشته .

قال المرحوم المبرور سيدالحكماء آقاميرزا ابوالحسن – قده – فى الرسالة: «واعلم أيضاً ان توارد الصور على الهيولى لا على سبيل التدريج اتصالى كما في الكون والفساد على مذاق المشاء وبقاء الهيولى بصورة – ما – جايز، واما توارد الصور على الهيولى على سبيل التدريج الإتصالى وهو الحركة، وكون الهيولى موضوعاً المحركة فلا يجوز، لان مناط اتصال التجددى الذى يكون مرسوماً للحركة التوسطية، يجب ان يكون متحققاً قبل المرسوم بيجب ان يكون متحققاً قبل المرسوم بالذات وهيوالهيولى فهى لما كانت محض القوة بحسب الذات ليست، كذلك، فلا يكون لها كون متحصل بين المبدأ والمنتهى، حتى يكون راسمة شيء.

الحاصل انه لابت للحركة من موضوع شخصى ثابت له الفعلية . واما في الكون والفساد فلا يلزم الا وجود محل للصورة لاشيء آخر ».

ما در مناحث قبل گفتيم هيولي قوةالوجود والفعلية است لذا بجوهر بالقوم، تعریف شده است و این هیولی امکان ندارد درمقام فصل وفصل وجودی ثابت داشته باشد ازباب آلكه قوه بدون التجاء بفعليت وجود خارجي ندارد، وگرنه خودفعليت وصورت بود ، وديگر قبول فعليت ديگر نمي نمود لذا با صورت متحد ويا تجدد صورت متجدد است بدون آنكه لازم آيدكه هيولي مسبوق بهيولي باشد كما حققناه مفصلاً. اما درمقام بقاى ماده بصورتى ازصور فرق نميكند هيولي وماده بصور تدريجي قائم باشد يا صور حاصل برسبيل دفع - كما في الكون والفساد - و چون ملاك تحصل آن صورة حمــا- است مع صورة – ما – قبول صور متوارده نمايد، ناچار موضوع حركت درجوهر ، ماده مع صور ة - ما - است واين صور متواليه ومتوارده ازباب آنکه از اشتداد حاصل میشود ، از مراتب وجود واحداست نه وجودات منفصل ازیکدیگر که مستلزم محذورات کثیره شود ومعنای تحقق هیولی مع صورة ما ، این نیست که هیولی منضم بصورة ما - میباشد ودرخارج دو شیء متحصل بالفعل موجوداست ولى منضم بهيكديگر كه هركدام داراي ذات ومرتبهاي از فعلیت باشد که بحسب ذات از دیگری جدا و باعتباری منضم و متحد با یکدیگر شوند ، و این در تـراکیب طبیعی محال است ، و قوه مع صورة – ما ، زمینهاست ازبر ای حصول وجودی کاملتر و تبدل آن بوجودی اشد از وجود قبل ، ومعنای قوم آنستكه بالـذات متبدل بكمال وفعليت شود ، نهآنكه فعليت ازخارج ، لاحق برآن شود، بدون آنكه ذات تغيير يابد، كما هو الظاهر من كلام محصلي المشاء و كلام سيدالحكماء - قده - بنابر اين جهت قوه متحداست با فعلية ما ، كه زمينهاست این وچود واحد ازیرای قبول کمال وجودی ازناحیهٔ شدت وضعف حاصل از حصول فعليات تدريجي برسبيل حركت ، واين صورة ما - چون متحد است با جهت قوه، اتباع صدر الحكما كويند: هرصورتي خود ماده وهيولاست ازبراي قبول صورت هیگر ولی برسبیل تدریج و تدرج واین خاصیت وجود مادی است که موضوع ثابت بالفعل نداود وابن مجرد ازماده است که صورت بلاماده است نه صورت مادی دارای

قوه و استعداد .

و از آنجا که حرکت دروجود عام فرضم شود بدون لحاظ یا مدخلیت ماهیت اعتباري كلي ، وجود داراي قوه حركت ازجهتي بالفعل قوه است وجهت فعل و قوه بوجودی واحد موجودند واز ناحیهٔ جهت قوه است که صور متوارده برسبیل تدریج برموضوع حـركت كه جهت قوه باشد واقع شود . باقوام آن بصورت ما ، كه با آن متحداست ، عين سيلان وعين زوال وفناء وموت است و نحوهُ وجود سيّال ، فعليت آن عين قوه وثبات آن عين سيلاناست وچـون جميع صور ، از درجات وجود واحد ميباشد ، هر وجود لاحقى همان وجود سابق است با شيء زايد حاصل ازحركت ، واين حصول برسبيل لبس بعد لبس است ، نه خلع و لبس چــه آنکه اشتداد اگر در درجات وجود واحد واقع شود - همه مراتب در سلك وجود واحد قرار دارند که وجود کمالی اشتدادی درقدرت کافهٔ صور و حدود منتزع از ناحيهٔ امرممتد متصل همه بوجودي واحد موجودندكه بالقوم قابل قسمت بحدود غير متناهي است . - كما فصَّلنا في مقام نقل كلام الشوارق ودفع اشكالاته في الحركة الإشتدادي – وانسان واقعر درحركت جوهري ، بحسب اشتداد وجـودي باعتبار وجود متوسط بين مبدأ ومنتها ازحركت حاصل ميشود باين معنى كه: حادث میشود درجمیع زمان متقدر از حرکت ولی نه بنحو انطباق بر زمان ، بل یوجد فی كل جزء ينفرض في ذلك الزمان، ولا يلزم ان يكون لمثل هذاالحادث ان يكون اول آنــات وجوده ، والحدوث لا يستلزم ذلك – چهآنكه شرط حدوث آنستكه : زمان وجود آن مسبوق بزمان عدم آن باشد ، واین معنا سازگاری دارد بااینکه حدوث آن دارای اول آنباشد یا نباشد «ومن هذا القبیل وجودالحرکة بمعنی التوسط» واین وحدت استمراری شأن ولازم وجوداشتدادی است که مبدأ ومنتهای حركت ومابه ومافيه الحركة وجود واحداست كه باعتبار سعة درجات و مراتب لازم وجود اشتدادی تشکیکی و وجود سیال غیر متحصل که تحصل آن عین قوه و ثبات آن عين تجدد است، متقوم ومتصل است باصل ثابت عقلاني كه حافظو حدت

وجامع شتات ومتفرقات كثرت حاصل ازحركت ذاتى است واين امر عقلانى ثابت مستمر ملكوتى ازجهتى متحد با طبيعت وازجهتى مجراى فيض واصل از حق بطبيعت وازجهتى سبب فاعلى واز جهتى روح ومعنا واصل وبالأخره عين طبيعت است نه آنكه اين امر عقلانى موضوع حركت جوهرى باشد كما توهشم سيدالحكماء على ما ذكره في اوائل الرسالة.

ما در مباحث قبل گفتیم که اشتداد دروجود ویا اشتداد در ذات و جوهر وحقیقت شیء عبارتست ازوقوع فعلیات وتحصلات درمراتب وجود واحد محفوظ درجمیع مراتب اشتداد وامر باقی متصل بوحدت سیلانی ، ونیز بیان کردیم که تشکیك گاهی بحسب سلسلهٔ طولیه نزولیهاست و گاهی بحسب صعود وجود و وقوع اشتداد درمراتب وجود و احد که وجودات منفصل ازیکدیگر نباشند جائز بلکه واقع است ودروجودات منفصله دارای حدود متحصل بالفعل وجائز نمیباشد کما ذکرناه مفصلا فیما اوردنا علی کلام الشوارق فیالمباحث الماضیة صورت فعلی باعتباروجودتشکیکی تدریجی از بابعدم تحصل وجودی شیءسیال بتمام هویت ماده سیال باعتباروقوع بین مامنه وماالیه واقع بین صرافتقوه ومحوضت فعلیت و کون وزمینهٔ صورت بعدی است که نحوهٔ وجودی آن وجودی سیال است و هر موجود و وجود الشیء بین المبدأ والمنتهی است، وراسم حرکت قطعیه است و حرکت قطعیه توسطیه در عالم خود که عالم حرکت است دو امر متباین بحساب نمیآید و فرق بین راسم و مرسوم بلحاظ خود که عالم حرکت است دو رود اشکال السید علی القائلین بالتحول الذاتی ویظهر وجوه ومما ذکرنا یظهر عدم و رود اشکال السید علی القائلین بالتحول الذاتی ویظهر وجوه الخلل فی کلامه کما لایخفی علی الماهر فی الفن .

## وهم" و تنبيه

صاحب رساله بواسطهٔ وجود عبارتی از صدرالحکماء در رسالهٔ حدوث و بیان مطلبی بعد از نقل کـــلام زیتون اکبر گفته است حرکت درجوهر ، حرکت مصطلح

نزد قوم نیست که در آن شرط کردهاند وجود موضوع متحصل بالفعل و حرکت این موضوع در اطوار عرض از کمو کیف واین و وضع ، و در رساله گوید:

«... ولما كان المطلب محل هذه المقالات قال صدرالمحققين في رسالة المحدوث: العبارة المنقولة عن زينون الأكبر دالة وصريحة في تجددالمادة والصورة كليهما مع بقاء ذات الجسم وهويته الشخصية في ماله وحدة طبيعية مستمره محفوظة (منحفظة) بوحدة عقلية باقية (باطنية) وان لم يسم هذا التبدل حركة لضعف وحدة الموضوع ونقص جوهره الجسماني، فلامضايقة في الأسامي بعد ظهور المعاني، اذ ليس غرضنا الآن – الا اثبات تبدل التدريجي في الجوهر الصوري، فان لم يسم هذا حركة ، اذا اشترط كون الموضوع ثابت الصورة على حد واحد بالفعل كان مجرد اصطلاح، كيف ؟ ومن جوز تبدل صورة الشيء وذاته ، فقد وضع هاهنا موضوعاً غير مستقر الذات ولا ثابت الوجود على حد خاص من مراتب تأكثد الوجود وضعفه» .

آخوند از برای مماشات با خصم با اینکه ملاك حركت در تبدلات صور جوهری برسبیل تدریج موجود است وحركت از آنجا كه اضعف موجودات است بنحوی كه صورت متخیل ومعقول آن غیرصورت محسوس آن است باین معنی كه دارای صورت ادراكی صریح نمیباشد اگر درجوهر واقع شود موضوع آن وما منه ومافیه آن اضعف واخس حقایق خارجی است فرمود اگر كسی خیلی اصر ارنماید كه در حركت موضوع ثابت شرط است و عرف و دیدن متأخر آن بر این جاری است كه تغیش ات حاصل در چهار مقولهٔ عرض را حركت بنامند ، ما در اسم با او نزاع نداریم ، مرحوم جلوه به زعم خود مستمسك بیدا نمو ده است و در رسالهٔ گفته است :

«اعلم ان يفهم من عبارة هذا المحقق انه لايسلم، ان مناطاتصال مافيه الحركات في كل الحركات، هو الحركة بمعنى التوسط و ان كان في بعض الحركات هي المناط، بل يجوز ان يكون مناط الاتصال هو ايجاد الفاعل المجرد الذي هو متحد بالمتحرك نحواً من الاتحاد، افراد مافيه الحركة بنحو الاتصال، ولهذا كلما يذكر الحركة

الجوهرية ، يذكر العقل المجرد (١) معها ...» .

ور حالتي كه تجدد صور برمواد واستعدادات ، بايد يا بهنجو كون و فساد ماشد دراین صورت ماده باقی ودرحالت فصل و وصل ثابت ومتغیر صور وارد بـــر ماده است و لی بنابر حرکت جو هر ، همانطوری که مفصل تقریر شد ، ماده نیز سیال است وبقا ندارد وعالم ماده ، صورة ومادة متحرك وغير باقى است كما نص عليه الزيتون الأكبر – قدس سره – بقوله: «ان الموجودات باقية داثرة، اما بقائها فبتجدد صورها (كنايه ازآنكه شيء متحرك متقوم است ببقاء وفناء ، بقاي آن در فناء وثبات آن در دثور و زوال آنست وچـون درجمیع حالات ونشئآت حرکت ذاتی ، ماده ، بصورة ما متلبس است ، در انسان متحرك ، همیشه صورت انسانی موجود است و ملاك حركت توسطى تحقق داردوشىء متحرك متصف است بهصر افة الفعل ومحوضة المادة والقوة ، چون درفرض ثبات نه ماده تحقق دارد وتعصورت متصف بجهت قوه واستعداد) ... واما دثورها، فبدثور صورة الأولى عند تجدد الأخرى (وجون جهت قوه وصورت بوجود واحد تحقق دارد كويد: «والدثور قد لزم الهيولي والصورة معاً» لذا صدرالحكما درمواردمتعدد فرمودهاست: «ومن علم كيفيّة تعلق كل من الهيولي والصورة بالأخرى يعلم صحةالقول بتجددهما في كل آن» ولى معذلك لازم نميآيد كه ازبراي اصل قوه ، قوميي باشد ، هر صورت متجدد است درزمينهٔ ماده سابق وهرماده بي بهتبع صورت متجدد وحادث نـهآنكه هيولي وارد شود درزمينه قوه ودرجميع موارد حيركت هيولي ، ماده ندارد . و ياآنكه حدوث صور برسبيل تجددتدريجي است ازباب آنكه انواعموجود درعالهماده دارای درجات و مراتب از صوراست و هر ماده یی بفعلیت خاص خود نمیر سد ، مگر

ا ـ این امر دردی را برای معترض دوا نمیکند ، هرکه به کون و فساد هم قائل است در مقام استناد ماده وبقای آن در ضمن صور ، عقل مجرد را بانضمام صورتی از صور مبدأ بقای ماده میداند و همه بزاین معنا اتفاق دارند .

بعد از طي درجات ومراتب قابل تشكيك وهيچ نوعي حق خود را استيفا ننمايد، مگر آنکه از راه تجدد و حرکت بهنهایت فعلیت خود برسد، وچنین موجودی بحسب جوهر ذات دارای درجات و بجوهر هـویت ازحقایق تشکیکی است و حرکت از ذاتیات وجود خارجی جو هر است نهمفهوم ومعنای ذهنی آن تاآنکه لازم آید در موقع حرکت از ذات خود خارج وبذات دیگر متبدل شود و همین عدم غور در حكم خاص ماهست واحكام لازم وحود خارجي ماهست ، موجب تحسر آقاميرزا ابوالحسن - جلوه - وديگر منكران در حركت جوهري شده است و وجو داشتدادي تدریجی الوجود باعتبار آنکه دارای میداً حرکت و منتهای حرکت است مادامی که ذاتيات خود را بتمام مراتب استيفا ننموده است داراي كون متوسئط است ، وملاك حركت توسطى كه «وجود الشيء بين المبدأ والمنتهى» باشد در آن موجود وبرآن صادق است و چون جميع مر اتب تدريجي الوجود متصل است و تا آخر حركت انفصال تحقق ندارد ، حدود حركت درمر اتب حركات بالقوه است وشيء قابل اشتداد و متصف باشتداد وجودي بالفعل ، درهر مرتبه ، واجد حدود قبلي خود ميباشد ولي بهنحو جمعیت وجودی نه تحصل فر قی و تفصیلی و اگر میر زا – ره – دست از مفهوم م منداشت و اشتداد را در وجود لحاظ منفر منود ، خیال نمی کرد که ذات اگر متحرك شود ، لازم آيد هنگام حركت ذات ، دو ذات باشد ، يا اكثر از دو ذات، تا لازم آید (بناءاً على الحركة الجوهريه) اكوان بالفعل تحقق بايد و توسط بين مبدأ ومنتهي با فرض صرافت قوه ومحوضت فعل ، در فرض حركت جوهريمتحقق نباشد تا لازم آید ازنفی حرکت توسطی ، مرسوم آن ، که حرکت قطعی ماشد ، و عدم غور درتشكيك خاصي وعدم نيل باين اصلكه دراشتداد وجودي صعود برطبق نزولاست ومراتب در دوقوس وجود بیك وجود موجوداست موجب این مناقشات گر دیده است .

امااینکه درمواردمتعدد درمقاماشکالگوید: هرجاملاصدرا نامازحرکتجوهری

میبرد، صحبت ازفرد مجرد عقلانی مینماید تا این مجرد عقلانی عدم بقای موضوع در حرکت جوهر را ، ترمیم نماید ، قایل به کون وفساد هم هرجا صحبت از بقای هیولی میشود ، برای آنکه از انعدام صورت، انعدام هیولی لازم نیاید، اسم ازمجرد عقلی ، و عقل کدخدای عالم ماده نماید تا آنکه – صورة ما – بانضمام عقل مجرد، حافظ هیولی باشد ، واگر دربحث کون وفساد خوب دقت مینمود درك میفرمود که وحدت حاصل از انضمام صورت بعقل مجرد ، چون وحدت انضمامی و اعتباری است نشاید علت واحد بعدد ، واحد باعتبار باشد ، ودرصورت اختیار این مسلك باید هنگام فساد صورت جسم از اصل منعدم شود وجسمی دیگر از کتم عدم بوجود باید ، لذا ما گفتیم که هیولی باعتبار وجدان درجه فعلیت ، چیزی شبیه معانی جنس است و درواقع وخارج ازصورت وجودی منحاز نخواهد داشت ، ناچار باید توارد صور برمواد ، فقط بنحو سیلان و تحقق تدریجی باشد تا ماده درضمن اتحاد با مراتب صور ، محفوظ و متحقق باشد و هرصورت از باب و جدان جهت قوه، و یا اتحاد با جهت ماده و استعداد ، خود زمینه از برای صور متلاحقه و متوارده باشد، و مما ذکرنا ظهر ما فی کلامه من الخلط و الاشتباه ، و سیظهر ما فی کلامه بقوله :

« ... وعلهیذا لا یکون هذا التجدد ، هوالحر کة المصطلحة بینالقوم ، ولهذا عبر العرفاء عن هذه الحالة بالتغیثر والتجدد وعدم الثبات ، دونالحر کة» چون این تجدد من کور در کلام آخوند وعرفا مسلماً کون وفساد نمیباشد ، وحدوث صور یا ازناحیهٔ تدریج وبرسبیل حصول تدر جی است ویا برسبیل دفعی و کون و فساد را صریحاً ابطال نمود ، نمیماند مگر حرکت آنهم فرد اعلای در حرکت که منشأ جمیع حرکات عرضی است وزمان مقدار تحلیلی این حرکت ، زمان جوهری ممتد که رخنه در ذوات مادیات نموده وامتداد و بعدی غیر ابعاد سه گانه است ، قول باین که رخنه در و تجدد حرکت مصطلحه نیست ، از اغلاط و اوهام است .

## مناقشه برمطائب سيدالحكما - جلوه - وجواب از مناقشات او بر مالاصدرا

مرحوم میرزای – جلوه – اعلیالله قدره ، دراین مسأله که ازمقدمات حرکت در جوهر بطریقهٔ آخوند ملاصدرااست، درست غور ننمود وبمغزای مرام ملا صدرا در اعراض ذاتیه واعراض لازم لاینفك ذات موجود جسمانی نرسیده وبهاین کلام عرشی بنیان که لوازم ذات باذات بوجودی واحدمتحققند بنظردقت توجهنکردهاست واین او نیست که درمقدمات حرکت جوهری تعمق نکردهاست واغلب افاضل دراین مسأله حیرانند کما یظهر من حواشی الأسفار (۱) .

آخوند ملاصدرا درمسائل فلسفی گاهی بطریق قوم ، مباحث عالیه را تقریر فرماید و گاهی برمبنا ومسلك خویش درصدد افادت و حل عویصات برمیآید ، گاهی مبحثی به تفصیل تقریر نماید ، و زمانی عالی ترین مسألهٔ حکمی را با اشاره یی افاضت مینماید و در هیچ مبحثی اظهار رأی نمی فرماید و مدعی هیچ تحقیقی نمیشود ، مگر آنکه تمام مقدمات آنرا بحق تحقیق فرموده باشد و در مشکلات و مباحث عالیات بجمیع مشارب سخن دارد ، گاهی در تقریر برهانیات از دقیقه یی فروگذار نمینماید و همان بحث نظری را چنان بسبك اشراق و یا ممشای عرفان عالی تحریر می کند که عقل انسانی حیران میماند ، لذا محققان از متأخر ان در جمیع مشارب حکمی در مباحث الهی وی را بزرگترین متأله میدانند نه از بزرگترین متألهان ، در عرفان وسیر سلوك آن قلت : انه بایزید عصر ه ، صدقت. در اسفار و شواهد و مفاتیح فر ماید :

«ان كل جوهر جسماني له نحو وجود، مستلزم لعوارض ممتنع الانفكاك عنه، نسبتها الى الشخص، نسبة لوازم الفصول الاشتقاقية الى الانواع، وتلك اللوازم بعينها

۱ - حکیم سبزواری وبهتر از او آقا علی مدرس به سهولت مبانی ملاصدرا را تقریر نموده اند بخصوص آقاعلی که درمقام تحریر مسائل باین قبیل ازاعتراضات نیز توجه داشته است.

منبعثة عنه انبعاث الضوء عن المضيى، ، وكل شخص جسمانى يتبدل عليه هذه اللوازم كلاً او بعضاً كالزمان والكم والوضع وغيرها ؛ فتبدلها اما تابع لتبدل الوجود المستلزم اياها ، فتبدل المقادير و الأيون و الاوضاع يوجب تبدل الوجود الشخصى الجوهرى ، وهذا هو الحركة في الجوهر، اذ وجود الجوهر جوهر ...».

در مباحث قبل بیان کردیم که لوازم ذاتی دروجود با ملزوم بوجود واحد موجودند نه بوجودات متکثر ومتعدد، لذا این لوازم حمل پرماز ومات خودمیشود، اتحاد آنها غیر اتحاد علت ومعلول است که بهدو وجود موجودند ونیز در بیان نسبت حرکت جوهری به حرکت عرضی و کیفیت تغایر جسم ممتد جوهر طبیعی و جسم تعلیمی مفصل بحث نمودیم بآ نجار جوعشود تا معلوم شود عدم ورود اشکال مرحوم سیدالحکما آقامیر زا ابوالحسن – جلوه – قده، که درمقام مناقشه بدلیل ملا صدرا گوید: «تلك العوارض تكون لها سعة وعرض كعرض المزاج الذی قال به الاطباء لكل نوع و هی بحسب العرض والسعة لا تكون متغیرة ، بل التغییر یقع فی خصوصیاتها و تبدل الخصوصیات علی المازوم یکون بحسب الاستعدادات المختلفة التی ترد علیها من الاسباب الخارجة لامن ذات المازوم، فلا یکون تبدل الخصوصیات کاشفاً و مستلزماً عن تبدل المازوم ولتغییر المازوم بحسب الذات فما كان من اللوازم والمطلق و لا یتغییر و ما یتغییر و هو المخصوص لا یکون من اللزوم».

کلام ما در عوارض ذاتی منعث ازحاق ذات جوهراست ومرحوم - میرزا - مثلااینکه منکر لوازم وجودی خارجی جواهراست، انحاء تبدلات مقادیر وایدون و اوضاع ناشی از تغیرات ذات است که لازم حرکت میباشد چه آنکه حرکت و تغیر دراعراض کاشف از تبدل ذات است ، نه ذات بحقیقت باقی است و نه حالات و لوازم متوارد بر آن ، تبدل دراعراض لازم جدا از تبدل ذات نیست و مطاق و عام غیر از افراد و جودی ندارد و جود این ما و کم ما، بطور دائم با جوهر ملازم با ثبات خارجی این لوازم نیست، کم ما و وضع ما از باب بقاء مفهوم کلی درضمن یکی از افراد، لا علی التعیین، عین بقاء ذات و جوهر متحول است بایکی از صور و درضمن یکی از صور بنحو

ابهام واین با تبدل دائمی جواهر ولوازم آن جواهر سازش دارد بل که ملازماست وانکار لوازم ذاتی درجواهر خارجی و وجودات خارجیمادی، انکار امریبدیهی است برای تفصیل مطلب رجوع شود بمباحث سابق و تدبیر شود در نحوهٔ اتحاد لوازم ذاتی با ملزومات این لوازم . میرزا جوهر را ثابت فرض کرده و تبدل لوازم را حمل برلوازم غریب وغیر ذاتی نموده است درحالی که اصلا تبدلات دراعراض ناشی ازجوهر و ذات متبدل غیرثابت است . والعجب منه – قده – کیف یتفوه بان العوارض المتحدة معالجوهر المعروض ، ترد علی المعروض من الاسباب الخارجیة المنضمة والحال ان الکلام فی العوارض المتبعثة عن الذات لا اللواحق الخارجیة المنضمة الی المعروض وغیر المحمولة علیه . ویظهر مما ذکره حول هذه المباحث انه – قده – لیس متعمقاً اور اسخاً و متدرباً فی الحکمة المتعالیة .

مرحوم - جلوه - بهبرخی دیگر از مباحث حرکت جوهری مناقشاتی دارد که جهت خودداری از تفصیل از ذکر آن خودداری میشود وما در مباحث گذشته ودر حواشی بررسالهٔ حرکت صدرالحکماء این قبیل شبهات را نقل واز آن شبهات (۱) ومناقشات جواب داده ایم ، ودراین جا برای آنکه به حوالت تنها اکتفا نشده باشد به نحو اختصار ، از راه اعراض ذاتی ، یعنی اعراض لازم جواهر مادیه که با قطع نظر از لحاظ معانی جوهری وعرضی در حقایق خارجی باعتبار اصالت وجود و اعتباری بودن معانی ومفاهیم کلیه ، وجود خاص مادی ولازم منبعث از ذات وجود ملزوم ، و تبدل اعراض ذاتی در عالم حرکات و متحرکات و تغییر تدریجی لوازم وجود ، از باب اتحاد لوازم منبعث از ذات ملزوم استدلال به تغییر وحدوث تدریجی

ا - آخوند ملا عبدالله زنوزی در شرح خدود به حدیث حقیقت از کمیلبن زیاد نخمی در علیه السلام - درنحوهٔ اتحاد لوازم ذاتی وجود با ملزوم وبیان مرام ملا صدرا در استدلال به حرکت جوهر از ناحیهٔ اتحاد لوازم وجودی با ملزومات تقریری عالی دارد که مدا در این مباحث باختصار ودر حواشی بروسالهٔ حدوث مفصلاً حول آن بحث نموده ادم .

ملزوم وحركت نحوهٔ وجود ملزوم كه ازآن بحركت جوهرى تعبير شده است ، استدلال برحركت در كليهٔ ماديات ؛ جــواهر و اعراض مينمائيم تا اصلاً مناقشهٔ سيدالحكماء - ميرزاى جلوه - وارد بنظرنيايد وشايد حكيم مؤسس آقاعلى مدرس در تقرير اين مبحث بنحوجامع ومكرر نظربدفع اشكال ورفع مناقشه معاصر جليل خود آقاميرزا ابوالحسن داشته است .

### اثبات حركت جوهريه از ناحية حركات عرضيته

قال بعض الأكابر (١) من الحكما والأماجد من العرفا في مسألة اتحاد العرض مع معروضه بهذا لعبارة:

«والأعراض تابعة لموضوعاتها والموضوعات مشخصات لها ، فان كل موضوع فاعل بمعنى فاعل ما به لموضوعه وشريك لعلته ، اذالفيض يمتر من الفاعل به اولاً، ثم به بعرضه، اذ موضوع العرض ان كان مجرداً كان العرض عرضاً لازماً له، والالزم كون ما فرضناه مجرداً مادياً هذا خلف (١) (چون عرض اگر ازماده مفارق باشد ومجرد ومنسلخ ازماده تحقق داشته باشد ناچار بايد ازناحيه موضوع بتجرد متصف شود ، چه آنكه عرض درنحوه وجود تابع صرف موضوع است و وجود آن نعتى و وصفى و رابطى است و اگسردر حكمى از احكام وجودى بدون اتكاء بموضوع و

١ - استاذ مشایخنا العظام «قدبسالله اسرارهم» وافیضت علینا برکاتهم آقاعلی مدرس در رسالهٔ سبیل الرشاد فی المعاد ط ک ۱۳۱۰ ه. ق. ص ۷۶، ۸۹، ۹۹ و ه. .

۲ ـ باید توجه داشت که اتحاد اقسامی دارد ، اتحاد ماده وصورت واتحاد وجـود و ماهیت واتحاد عرض با موضوع ، اتحاد اجناس با قصول هرکدام دارای احکامی خاص خـود میباشند ، واتحاد عرض با موضوع خود ازجهت تهامیت در درجـهٔ اتحاد ماده و صـورت نیست ، کمااینکه اتحاد این دو در تمامیت درمرتبهٔ اتحاد ماهیت با وجود نمیباشد لذا اقوام حکمای اشراق ومشائیه ، بین عرض وموضوع ترکیب انضمامی قائل شدهاند .

بدون حصول قابلیت درموضوع دارای حالت وحکمی واشد ، لازم آید در این نحو از وجود مستقل باشد - هف - هر موضوعی اگر درحالتی دارای استعداد قابلیت خاص ودر حین دیگر دارای استعداد وصف مقابل ومخالف وصف اول باشد ، قهر آ دارای شأنیت وقوه واستعداد وناچار امری مادی وغیر مفارق ازماده و لوازم آن ميباشد) وتخلُّل الجعل بين اللازم والملزوم يلازم انفكاك اللازم عنه ، اذ طباع -وجد فوجد فيه ، و اوجد فاوجد فيه - يلازم الانفكاك ، فيكون متحداً مع العرض جعلاً ، والاتحاد في الجعل يلازم الاتحاد في الوجود ، وإن كيان مادياً ، فانكان العرض لازماً له فقد اتضح مما ذكر ناه ، وإن كان مفارقاً لم يكن الموضوع واسطة في قبول القابل له . فقد بان يكون هو قابلاً له ، وبتوسيُّط مادته ، اذ كل فعلية تأبي عن فعلية أخرى بــذاته . ولا شرطاً ومعداً لقبول مادته لــه ، والا لزوم ورود العرض عليها وحلوله فيها من دون قيامه به فيكون صورة اخرى . فانكانت مكافئة للموضوع لزم حلول صورتين في مادة واحدة فيمرتبة واحدة وهو محال ، كوجود فصلين محصلين لجنس واحد في مرتبة واحدة كما قرروه في مقامه ، فيكون اكمل واعلى منه لتأخُّرها في الورد على المادة عنه وتأخر استكمال المادة لها عن استكمالها به ، فيكون صورة اكمل من الصورة الأولى فلا يكون عرضاً ولا الصورة الأولى موضوعة لها وهف. وإذا ليم يكن واسطة لقبول القابل فقط، ولا شرطاً و معداً لقبوله فقط ، فيكون واسطة في الاقتضاء أيضاً . فان كان فاعلاً بمعنى ما منه الوجود فيكون له وجود غير وجود لزم كون المقارن ف علا ً بلامشاركة الوضع ، اذ لا وضع بين الموجود والمعدوم ، فيكون فاعلاً بمعنى مابه الوجود ومتحداً معه فـــى الوجود والجعل ، يميّر الجعل والوجود به اولاً ثم بعرضه ثانياً ، وهذا معنى قول الفلاسفة المتقدمين أن الأعراض تابعة للموضوعات مشخصات لها» . بهرحال سريان فيض ازموضوع بعرض نظير سريان فيض ازعقل اول بعقل دوم نيست، چون فيض وجود ازحتی اول صادر میشود و بعقل اول و اصل و از آن بعقل ثانی میرسد، عقل او باعتباری

فاعل ما به الوجود و باعتباری فاعل ما منه الوجود است باین لحاظ که عقل خود دارای اراده و اختیار و خلاقیت است بعون الله و حوله و قوته ، ولی سریان فیض از موضوع بعرض نظیر مرور فیضحتی از علت و اسطهٔ در فیض بمعلول مفیض نمیباشد چون عرض از اوصاف معروض و بل که حالتی غیر حالت نعتی و وصفی ندارد ، و گرنه باید و جودی جدا از موضوع داشته است و اگر دارای و جودی جدا از موضوع باشد ، موضوع و صورت حال در ماده نشاید مبدأ حصول امری خارج از ذات خود باشد و فاعل ما منه الوجود محسوب شود لذا عرض از موضوع قبول تشخص نماید و موضوع نسبت بعرض فاعل ما به الوجود است و فاعل ما به فاعلی را گویند که با معلول خود ، در و جود متحد و معلول عین و صف و و جود فی نفسه آن همان و جود نعتی از برای علت خود باشد و علیت بحسب تحلیل یا باعتبار در جه بی از در جات نعتی از برای علت خود باشد و علیت بحسب تحلیل یا باعتبار در جه بی از در جات موضوع و معلولیت نیز بهمین اعتبار متحقق شود، و تبعیت اعراض از موضوعات بحسب ثبوت خارجی عرض جهت موضوع و اتحاد و جودی آن با موضوعست نه تبعیت باعتبار عین ربط بودن و جودی نسبت بو جود دیگر و تحقق این دو بدو و جود و عدم و جود شرط حمل که اتحاد و جودی باشد .

### برهان براتحاد موضوع و عرض

اینکه اتباع مشائیه و اشراقیه در دوران اسلامی ترکیب عرض را با موضوع ، ترکیب انضمامی دانسته اند ، گفته آنان با برهان مطابقت ندارد، چه آنکه در انضمام دو شیء با یکدیگر ، باید دو وجود منحاز درمقام ذات از دیگری، لحاظ شود، تا انضمام بر این دو متر تب شود و دوشیء اگر درموطن ذات ، دارای وجودی متحصل بالفعل باشند انضمام این دو بیکدیگر بحسب ترکیب طبیعی اصلاً معقول نیست ، لذا اهل تحصیل از متأخران و تابعان صدر المتألیقین ترکیب انضمامی را اختصاص بمرکبات اعتباریه داده اند که وحدت اعتباری و کثرت و تباین و اقعی است لذا

عرض حاصل درموضوع یعنی اعراض ذاتیه که از ذات موضوع منبعث میشوند در حعل و وجود با موضوعات متحدند ، بهمین ملاحظه اهل عرفان اعراض را جلوه و ظهور جو اهر دانسته اند و مر اد آنان همان فر موده اهل حکمت متعالیه است ک گفته اند: بموضوعات اعراض متشخصند و تابع موضوعاتند درجعل و وجود. واگر از برای عرض ، وجودی جدا از موضوع فرض شهد، این عرض ناچار نحوه وجودش عين حصول ونفس تحقق وصرف نعمت للموضوع نخواهد بود ، در اينصورت خود یا صورت واقع درماده موضوع است ، ویها وجودی جدا ومنحاز ازموضوع . در صورت اول صورت نوعیه وجوهر است ودر فرض ثانی وجهودی مستقل وجدا از موضوع وچون مثل امورمباین با موضوع بی ارتباط با موضوع نمی باشد قهر آ بحسب وجود وابسته است بموضوع وموضوع ، فاعل ومبدأ تحصُّل آن خواهد بود و اين فرض امکان ندارد چون موجود جسمانی نحوه وجودش ، وجود وضعی است ، در تأثير ونيز وجود وابسته بموضوع چون ازجهت وجود ، داراي وضع است درتأثر محتاج بوضع است وامكان ندارد شيء مادي بحسب اصل وجود معلول موجودي مادی ؛اشد ، قهر آ چنین وجودی ، مستقل ازموضوع ، تحقق نمیپذیرد و موضوع خلاق وموجد آن نیست بلکه فاعل مایه وممتر و واسطهٔ تحقق آن است باین معنی که فیض وجود بعد از مرور ازذات جوهر، بعرض میرسد و وجودی واحد، جوهر است درجوهر، وعرض است در عرض، لذا آقا على حكيم - قدس الله لطيفه (١) و اجزل تشريفه - گويد:

«... فتبدل العرض و حدوثه يلازم تبدل الموضوع فى ذاته و تحوله فى جوهره، والالزم انفصاله و تباينه عنه فى الوجود والجعل و تخلق المعلول عن علته (چه آنكه عرض اگر دروصف تحرك و تبدل تابع موضوع نباشد بايد دراين نحوهٔ از وجود

۱ - رجوع شود بهرساله سبيل الرشاد تأليف القاعلي مدرس ط ك طهران ١٣١٠ ه. ق.
 صفحات ٥١، ٩٢، ٩٣ .

مستقل ومنحاز ازعلت مابه الوجود خودباشد وباآنكه دروصف تحرك مستغنى ازجعل باشد ، این درصورتی درست است که موضوع فاعل مفیض وجود ومفاض دارای وجودی مستقل باشد واین مجرد است که فاعل مفیض است ودرایجاد ، مستغنی از وضع وماده است ومادی فاعل – ما منه – نمیشود ، آقاعلی مدرس این گفته مشهور را العالم متغيير وكل متغير حادث، فالعالم حادث - بر اثبات حدوث زماني جو اهر ومواد عالم ازناحیه حدوث اعراض - حمل کرده است) و هدا معنی قولهم عند مانهم الصغري في الإستدلال على حدوث العالم بكليته . د : « ان العالم متغير ، و كل متغيير حادث، من ان صفاته واعراضه متغيير ، فان تغييُّر الصفات اوالأعراض اذا لم يكن مستلزماً لتغيّر الموصوف والموضوع فيذاته، لم يكن تغير الصفات والأعراض دليلاً على حدوث العالم فيذاته وبكليته ، لاحتمال أن يكون ذاته قديمة ، وأعراضه السانحة له حادثة ، وإذ قد ثب إن مبدأ كل عرض ذات موضوعه ، فنقول مبدأ كل وجود و وجدان بما هو وجود و وجدان ، وجود و وجدان ، فموضوع کل عرض عرض يكون مبدأًا لـ محسب وجـوده و وجدانه لا من جهة عـدمه و فقدانه ، فاذا كان الموضوع متحركاً بجوهره مستكملاً في ذاته بحركته الجوهرية الذاتية، و كل مرتبة من مراتب استكما لاته واجدة للمراتب التي دونهما، فيكون الغاية الأخيرة الطولية لحركاته واجدة لجميع المراتب التي هي مبادي اعراضه وصفاته وافعاله و اعماله بصورة الجمع ...» .

واز آنچه ذکر شد معلوم میشود وجوه خلط واشتباه در کلمات سیدالحکماء آقاهبرزا ابوالحسن - جلوه - در آخر رسالهٔ حرکت جوهر بقوله: «قانا ان تلك العوارض لها سعة کعرض الأمزجة ...» ایشان چون درمقابل استدلالمحکم آخوند که لوازمذات وعوارضذاتی منبعث!ز ذات با ذات بوجودی واحدموجودند و تبدلات خصوصیات، ملازماست با تبدل ذات جوهر ، در تنگنا افتاده وجهت مفتر ازاشکال منکرلوازم ذاتی واعراض منبعث ازذات جوهرشدهاست، اگرچه صریحاًانکارنکرده ولیلازمکلام اوانکارین معنی است در حالتی که جمیعاعراض این عالم بالأخره ازذات

جواهر منبعث شده است و جوهر بحسب رتبهٔ و جود مقدم براعراض است و گوید: «وماکان من اللوازم هو المطلق لا یتنیس و ما هو المتغیر و هو الخصوص لیس من اللوازم» در حالی که لوازم مطلقه در خارج عین خصوصیات است و اگر اعراض منبعث از جوهر نشود عرض نیست در آنچه که ما در این باب ذکر نمودیم اگر تأمل عمیق شود، بسهولت از این قبیل مناقشات که نزد ابنی تحقیق او هن از بیت عنکبوت است جو اب داده میشود .

اصل ۲۰ از باب هفتم اصول المعارف ص ۱۲۰ – در ایس بحث نفیس است که جسم و جسمانی علت و جودی و مهدأفاعلی و موجد شیء ، از کتم عدم نمیباشد، و فقط در تأثیر و تأثر و حصول استعدادات درمواد و موضوعات و جهات اعدادی و تهیؤ زمینه از برای افاضه و تجلی و جلوات مبدأ الهی که فاعل ما منه و مفیض حقیقی خیرات و برگات است ، مؤثر است ، لذا بر زمانیات و اصل زمان فقط ذات باری و مجاری فیض حکمت او تقدم دارند ، و در نتیجه مبدأ فاعلی زمان را باید در باطن و جود و در سلسله طولیه عالم ماده و زمان ، جستجو نمود، نه در سلاسل عرضیة. بنابر این مجموعه عالم و جود ماسوی الله و آنچه صادر از حق و دارای سمت احتیاج و مخلوقیت است دارای زمان نیست و مسبوق بزمان نمی باشد و در مطاوی بحث ما در حرکت معلوم شد که قول بزمان موهوم کما علیه جمع من اهل الجدال و السفسطة و المشاغبة از اباطیل و او هام است لذا مؤلف در فصل بعد از اصل مذکور ص ۱۲۰، و المشاغبة از اباطیل و او هام است لذا مؤلف در فصل بعد از اصل مذکور ص ۱۲۰، نموده است که ما به تفصیل در حدوث زمانی عالم در این مسأله بحث کردیم .

فصل دوم باب هفتم در ابطال قول بعضی از علماست که خواسته است بنحوی غیر آنچه که قائلان بزمان موهوم دراین باب ذکر کردهاند قابل به حدوث زمانی عالم شوند .

در وصل o مؤلف علامه پرداخته است بذکر مطالبی که ذهن مبدیان را به این مهم که شرط تأثیر درغیر و علیت مسبوقیت معلول بعدم زمانی نیست و معلول

منقسم میشود بزمانی ودهری وحقایق عوالم ملکوت بااینکه معلول حقند وبتمام هویت وابسته بحق مطلقند، مسبوق الوجود بعدم زمانی نیستند چه آنکه ممکنمنقسم میشود بمجردات ودهریات وموجودات زمانی وامکان بنابر این اصل بردو قسماست امکان ذاتی وامکان استعدادی ، پاره بی ازموجودات ، احتیاج بامکان استعدادی وموضوع جهت حدوث دارند وصرف امکان ذاتی کافی ازبرای صدور آنها ازعلت اولی وجود نیست وحقایق موجود درعالم دهر وموجوداتی که مبترا از جهات استعدادی میباشند وحالت منتظره جهت قبول فیض از فیاض مطلق ندارند صرف امکان ذاتی کافی ازبرای قبول فیض از فیاض علی اطلاق است .

موجودات ملكوتى سِمت عليت نسبت بزمانيات دارند لذا فعل اطلاقى آنها مقيد بزمان ومكان نيست تا چهرسد بحق اول كه ازباب احاطهٔ قيومى بابداعيات وزمانيات وازباب آنكه صرف وجود وصرف علم وصرف اراده وصرف قدرت است نسبت او بزمانيات ودهريات وبالأخره از باب آنكه منزه از حد وجودى و تقيد بقيود امكانى است برهمه اشياء بنحو تساوى احاطه دارد – وليس عند ربك صباح ولا مساء – وموجود واقع درقطعات عالم ماده مقيد بسلاسل زمان و واقع در قطعهاى ازقطعات عالم ماده وبالأخره بحسب فعل و ذات زمانى است مگرآنك بواسطهٔ استعداد تام و وجدان جهت تكامل وصعود ازعالم ماده ، بعد ازطى درجات زمانى برسد كه بزمان وزمانيات محيط شود .

محقق فیض درمطاوی اصول وفصول باب هفتم باحکام اجسام پرداخته است وسعد از اثبات مکان و حیر جهت مکانیات وزمانیات واثبات جهات واوضاع از برای مادیات واجسام باین مسأله اشاره فرموده است که موجوداتی که دارای جهت و وضع ومکان نیستند درجهتی ازجهات عالم ماده قرار ندارند و «فما لا وضع له ولا جهة بالنسبة الی شیء – ما – لا خلاه ولا ملاء ولا حیر له» ومنهنا یظهر:ان الدار الآخرة لیست من جنس هذه الدار ، بل لها نشأة ثانیة داخل حجب السماوات والأرض ، والیه اشاره فی کلامه : وننشئکم فیما لا تعلمون» .

درفصل آخر اینباب، بیان فرموده است که بحسب سلسلهٔ ترتیب اشرف مبدعات عقل است که باعتبار تنزه ازماده واستعداد ومقدار جسمانی ، مسبوق بهامر ویا نفس امر تکوینی حق اول است و لایقال فی الأمر (یعنی نفس وجود منبسط ومشیت ساریه وحق مخلوق به) انه مسبوق بالباری و لا مسبوق والباری تعالی هوالمقدم المؤخر، لاالمتقدم المتأخر.

### مناقشه بركلام غزالي

آنچه که در آخرین فصل باب هفتم صفحه ۱۲۹ و ۱۳۰ ذکر کرده است در عین الیقین (۱) نیز موجود است و این عبارات گمان میرود از غزالی باشد چون در عین الیقین از قائل به بعض علماء الشریعة ، تعبیر نموده است و آنچه در این فصل ذکر شده است محتاج به توضیح است و خالی از مناقشات نیز نمیباشد .

اینگونه گوید: «اشرفالمبدعات هوالعقل ، ابداعه بالأمر من غیر سبق مادة وزمان ...» مراد او ازامر ، وجود منبسط وفیض مقدس است که در کلام الهی، از آن بأمر تعبیر شدهاست «وما امرنا الا واحدة» ومسلماست که این امر متصف بوحدت ، امر تکوینی است ، نه امر تشریعی مثل امر بصلوة وصوم وحج، وغیراینها از اوامر شرعیه . گاهی در لسان شریعت از عالم ملکوت ومجردات تعبیر بامرشده است درمقابل خلق که عالم ماده باشد .

دراینکه صادر از حق دراول مرحلهٔ ایجاد ، وجود منبسط و کلمهٔ کن وجودی ومشیت فعلیه است وحقایق وجودیه وارقام و کلمات تکوینی از این امر موجود شده اند ، عرفا و برخی از متأخران ازحکما اتفاق دارند و این مسأله را حکیم متأله ملا عبدالله زنوزی در المعات الهیته و انوار جلیته (که کتاب دوم در دست طبعاست و کتاب اول بزودی در دسترس اهل معرفت قرار می گیرد) و تلمیذ و فرزند بارع او آقا علی حکیم در بدایع الحکم بر هانی فر موده اند .

١ - رجوع شود به عين اليقين چاپ طهران ١٣٣٠ ه. ص ٣٢٥ .

بنابراین مشرب عقل اول نخست قابلی است که بوجود منبسط موجود شده است وازآنجا که عقول در سلك وجودی واحد قراردارند و فرق وجود منبسط با وجهدی است واطلاق مقدماست به رتقیید بحسب خارج بنابراین وجهود منبسط مسبوق است بحق اول وعقل مسبوق است بوجود منبسط و بنابراین وجهود منبسط برعقل وعقول طولی و عرضی باطلاق وتقیید است و باعتبار دیگر عقل اول از آنجا که وابیطه در تسطیر رقوم ونقوش امکانی است واز طریق او فیض باشیاء میرسد ، عقل اول اجمال وجود منبسط و وجود منبسط بر کافهٔ حقایق تفصیل عقل اول است .

گذشته از آنچه که ذکر شد، چون وجود منبسط وامر تکوینی نفس ظهور و تجلی حق اول است وازاین لحاظ مقید است بقید اطلاق وسریان درقوابل امکانی وحق اول یعنی وجود صرف عاری ازجمیع قیود ازجمله قید اطلاق است و مطلق بر مقید تقدم دارد ، فیض مقدس مسبوق است بر وجود صرف و باعتباری مسبوق است بهفیض اقدس ، ازطرفی قوابل واعیان امکانیهیی که بواسطهٔ وجود منبسط ظهورخارجی پیدامینمایند، منقسم میشوندبابداعیات ومادیات وعنصریات، بنابراین اینکه غزالی گوید : «ولا یقال فی الأمر انه مسبوق بالباری ولا لا مسبوق» کلامی تمام نیست واینکه گوید «تقدم و تأخر برموجودات مادی وقابل تضاد وفنا دور میزند والباری هوالمقدم المؤخر، لا المتقدم المتأخر» نیز خالی از تحصیل است جه آنکه تقدم اقسامی دارد و برخی از اقسام آن اختصاص بزمانیات دارد ، و تقدم و تأخر منحصر در تقدم و تأخر زمانی و مکانی و مادی نمیباشد .

ا ـ والقائل هوالاستاد العلام، سيدالاساطين ورئيس الملة والدين وقرة عيون المتألهين المترقى بدرجات الحق واليقين فى رسالة الفها فى النبوة والولاية وسماها بمصباح الهداية ولانصرح باسمه الشريف «گر نبودى خلق محجوب وكثيف ـ ورنبودى حلقها تنكو ضعيف ـ درمديحش داد معنى دادمى ـ غيراين منطق لبى بكشادمى ـ ذكر او حيف است با زندانيان ـ گويم اندر مجلس روحانيان ـ «همچو راز عشق دارم درنهان ـ» .

اگرکسی(۱) بگوید: «وجودمنبسط، چون نفس ظهور و تدلتی و تجلتی و ظهور حق است و ظهور شیء ربط صرف و نفس ار تباط بشی، است و فیض مقدس باین اعتبار «نه قابل اشارت است و نه محکوم بحکمی ، نه عین حق و نه غیر اوست . نه مفیض است و نه مفاض ، نه از اسماء الهیته است و نه از حقایق کونیه ؛ بل کلتما یشار الیه انه انه — هو ، هو غیره ، فانه صرف البسط و محض التعلق ، و کلتما کان کذلك فهو معنی و لا یمکن یحکم علیه بشیء » این گفته اگرچه خالی از مناقشه نیست و لی غیر از آنها ظهور و انبساط آن گفته است، چون و جود منبسط دارای احکامی است که یکی از آنها ظهور و انبساط آن میباشد و بلحاظی عین حق و باعتباری عین خلق است و باعتبار آنکه تأخیر از مقام غیب و جود دارد و نفس تدلتی و ظهور حق است، از قیودی است که عارض و جود مطلق یعنی نفس و جود صرف شده است ، مسبوق است بهمقام اطلاق و جود معیر از قید اطلاق و بمشرب تحقیق هر علت متجلی در معلول ، نسبت بمعلول خود بسیط و مطلق است ، عقل نسبت به نفس مطلق و نفس نسبت بقوای غیبی بمعلول خود بسیط و مطلق است ، عقل نسبت به نفس مطلق و نفس نسبت بقوای غیبی و ملکوتی و قوای دنیوی و مسلکی خود مطلق و نسبت بعقل مقید است .

«والحق الأول هوالأول والآخر ، هوالمقدم واليه يرجعالأموركلها ، و بيده ملكوت كل شيء» .



### الباب الثامن

# فى السماوات و الأرض و فيه معرفة النفوس و العقول و القوى و الملائكة و الجنّة و الشاطين

ان فى خلقالسموات والأرض لآيات للمؤمنين...، وما انزل الله منالسماء من رزق ... اولم يتفكروا فى خلق السماوات والأرض .

این باب اختصاص دارد به بحث از سماویات و افلاك و ارضیات و عناصر بسیط و مركب ، در كتاب عین الیقین مفصل در افلاك و سماویات به طریق قدما بحث كرده است ولی در این كتاب بحمده تعالی در مباحث مربوط بافلاك و موجودات علوی كوتاه آمده است و عمده مباحث را اختصاص داده است بمسائل مربوط به بسائط از عناصر و مركبات از اسطقسات كه مباحث مربوط به كیفیت حصول مركبات از بسائط از موالید ثلاث ؛ معادن و نباتات و حیوان ، بحث در معادن را نیز در این جا مختصر نموده است و به كیفیت ظهور نباتات و حیوان و بعد از بحث از پیدایش و نحوه تحصل حیوان از ممتزجات و اثبات تجرد نفوس جزیی حیوان به نحوه ظهور انسان در انواع حیوانی و و صول آن با ناواع حیوانی و جود آن در ماده جسمانی و طی در جات نباتی و حیوانی و و صول آن باعلی مر اتب تجرد خاص نفوس انسانی و بالأخره در كیفیت رجوع آن بعو المملكوتی باعلی مر اتب تجرد خاص نفوس انسانی و بالأخره در كیفیت رجوع آن بعو المملكوتی مباحث عالیه آورده است خلاصهٔ تحقیقات استاد اعظم او صدر الحكماست كه در عین الیقین ، فصل بفصل مطالب را بعنوان قال استاذنا المتألة دام ظله و یا قال استادنا عین الیقین ، فصل بفصل مطالب را بعنوان قال استاذنا المتألة دام ظله و یا قال استادنا فی المعارف الالهیه بیان و تقریر نموده است .

نگارنده مباحث مشکل را در این مقدمه تحریر و تقریر مینمایم و از بسط و تفصیل همه آنچه که در این ابو اب و ارد شده است خودداری مینمایم .

اصل اول و وصل بعد ازاین اصل – صفحات ۱۳۷، ۱۳۷، ۱۳۲۰ – در اقسام اجرام وبیان وجوه فرق بین اجرام بسیط ومرکب و تقسیم و تعریف هریك از بسایط ومرکبات ، و تقریر و جوه فرق بین اجسام ابداعی و اجسام مرکب حاصل از صور قابل کون و فساد و بیان برهان بروجود اجسام ابداعی و تقریر براین اصل مسلم عندالقدماء که نوع جسم سماوی منحصر بفرد و انواع حاصل در مواد و استعدادات در عالم کون و فساد دارای تکثر فردی و از ناحیه مواد و استعدادات انواع عنصریات و مرکبات حاصل در عالم کون و فساد قابل تکثر و انواع در ضمن افراد متکثر از ناحیهٔ ماده باقی و دائمی است .

علامه فیض به تبع قدما حیات سماویات را ذاتی و مدبر اجسام سماوی را نفوس متعلق باجسام میداند و در ضمن تقریر این اصل مسلم عندالقدماء ، اتباع – بطلمیوس منشأ حرکت مستدیرهٔ اجسام فلکی را نفوس ناطقه یی میداند که بحسب ارادهٔ جزیی مبنعث از اراده کلی محرك اجسام خود میباشند و منشأ این حرکات را ناطق و احیا میداند که از باب تشبه بعقل محرك ابدان فلکی اند و در وصل دوم به توضیح و تقریر این اصل که هر جرم سماوی حیوان مدرك و شاعر بافعال خود و موجود زندهٔ مطیع حق و متصرف در نظام کون و عالم ماده است پرداخته است . فیض در وصل ۳ ص عبی و متصرف در نظام کون و عالم ماده است پرداخته است . فیض در وصل ۳ ص قبول انواع ترکیب برآمده است و بیان کرده است که عناصر دارای استعداد قبول انواع ترکیب اعم از تام و ناقص میباشند و همین استعداد قبول ترکیب است که مبدأ حصول اقسام و انواع مرکبات شده است .

مؤلف در اصل دوم بیان کرده است که جمیع سماویات و ارضیات مسخرات اراده حق اولند واز ناحیهٔ همین تسخیر طبیعی الهی است که سماویات در عناصر و مرکبات ارض تأثیر نموده ومواد ارضی را مستعد ازبرای حصول صور موالید ثلاث نموده است واز ناحیهٔ وجود قبول وانفعال و تأثر مواد ارضی ، بسایط بعد از تصغیر

اجزاء متمایل به ترکیب شده و بعد از حصول ترکیب از بسایط و تهیشُؤ مرکبات جهت قبول صورت مزاجی که از امتزاج عناصر حاصل آید معادن و نباتات وحیوانات بوجود میآیند .

مؤلف علامه در وصل ٤ باب هشتم ص ١٣٨، ١٣٩ – بهبیان اصلمهمی در نحوهٔ پیدایش صور ومبادی افعال درمرکبات وعنصریات پرداخته و با بر اهین متقن بیان کرده است که چون مواد ومستعدات از قبول بیشتر از یك صورت مبدأ تنویع ومنشأ تحصل و فعلیت امتناع دار ند و هر ماده مستعد است از برای قبول صورت خاص خود ناچار حصول فعلیات درعالم ماده برسبیل تدریج و تدرج است و هر صورت و فعلیتی با شرایط خاص خود موجود و با فقدان شرایط خاص وعدم علل موجب وجود او معدوم میشود. و در این و صل اثبات نموده است که وجود هر صورت در مادهٔ مخصوص خود دائمی نیست و هر تأثیری در موجود منفعل خود ابدی نمیباشد و مبدأ تأثیر در مواد نیز دارای وجودی است خاص که در مقام تأثیر در غیراحتیاج بشرایطی دارد و هر منفعلی نیز علی الإطلاق از غیر قبول تأثیر نمینماید ، بهمین مناسبت تأثیر و تأثر در مواد و استعدادات تناهی پذیر است که اهل حکمت گویند: فعل و انفعال و عقل صرف است که از حیث عدر مانفعل و عقل صرف است که از حیث عدر مانفعل و عقل صرف است که از حیث عدر متناهی بحسب شدت منحصر بعتی اول است .

باید باین امر نیز توجه داشت که اگرچه صور حاصل درمواد درعالم ماده دائمی الوجود نیستند ولی برخی از این مواد حامل صور به غایت وجودی خود میرسند وعمر طبیعی خود را بپایان میرسانند وبرخی از باب آنکه عالم ماده ، دار اتفاق است وعلل اتفاقی در کمین نشسته اند که با برخورد به صور مانع رسیدن آنها بعمر طبیعی و اجل حتمی خود برسند و دربها وریعان منشأ انعدام صور حاصل در مواد میشوند ولی باید دانست که قسر درعالم ماده نه دائمی الوجوداست و نه اکثری. اصل سوم ص ۱۳۹۸ ، ۱۶۰ در این بحث است که موجودات عالم ماده همانطوری

در قبول صور و فعليات متأثر ازغير خود ميباشند و از ناحيهٔ غير صور بر مو اد مترتب ميشود ساير احوال موجودات جسماني وصورمبدأ افاعيل نيز مستند بغير است وازباب آنكه مسبوق بعدم استحادث وهرموجو دحادثي محتاج بعلت است، اختيار ات وارادات ومشات وصور آدر اکی حاصل در نفوس نیز ، حادث و دار ای علت حدوث میباشند. بنابر این اصل موجوداتی که دارای اراده وقدرت واختیار ومشیت میباشند و خود مبدأ صدور افاعيل نفساني هستند بحسب اصلوجود وباعتبار مبدأبودن ومصدر واقعشدن درمقام تأثير درغير فاعل بالتسخيرند واين امر منافى با اختيارى بودن افعال آنان نمي باشد چه آنکه هر موجود قائم بغیر همانطوری که دراصل وجود قائم بغير خود ميباشد ، درمقام تأثير درغير نيز بحول وقوت علت مقوم وجود خسود مبدأ تأثير وايجاد است (لاحول ولا قوة الا بالله) چه آنكه استقلال در فعل حاكمي از استقلال در ذات است وعدم استقلال در ذات ملازم است با عدم استقلال در فعل موجودي كه نحوهٔ وجودش قائم بغيراست درنحوهٔ ايجاد نيز تقوم بغير دارد لـذا حكما گفتهاند: «النفس فينا وفي ساير الحيو انات مضطرة في افاعياها» و قيل «و نحن ان شئنا فعلنا ، و ان لم نشأ له نفعل ، لكنا لسنا بحيث ان شئنا ، شئنا ...» چه آنکه باید اصل وجود با کافهٔ او صاف خود که درواقع کافهٔ صفات کمالی در عين وجود مستهلكند ودرهمه جاعين وجودند ، منتهى بحقيقت واصل ومبدأ واحد شود که همه این کمالات باشد، لذا باید درعالم وجود، وجود امکانی منتهی شود بوجودي واجب وعلم امكاني منتهي شود بعلم واجب بذات وقائم بذات وهكذا ديگر اوصاف كماليه «لا جبر ولا تفويض بل امر بين الأمربن» .

آنچه از نعمت ِ جمال آید واز وصف کمال

همه در روی نکوی ته مصور بینم

در اصل چهارم ص ۱۶۰، دراقسام ترکیب عنصری و وجوه فرق بین ترکیب طبیعی وغیرطبیعی بحث میشود ، چون موالید از ترکیب طبیعی حاصل میشود مورد بحث دراین مقام ترکیب طبیعی است که بردوقسم است، چون ترکیب حاصل از ناحیه

فعل وانفعال اجزاي مركب يا بمرحلة مركب مزاجي ميرسد ويا نميرسد ؟

واصول تر کیبات مزاجی سه قسم است چون مر کب مزاجی اگر بمرحله تغذیه و تنمیه واصل نشود ، عنصر مرکب دارای مزاج معدنی است واگر درمرحلهٔ تغذیه و تنمیه و تولید مثل متوقف شود و دارای حس وحرکت ارادی نباشد نبات است و اگر بمرحلهٔ حسرکت ازادی واحساس برسد حیوان است و حیوان و نبات دارای نفسند چون صورت حاصل درماده مزاجی انغمار تام درماده ندارد و ازباب آنکه دارای تغشن در افعال است ازماده کأنه ترفتع دارد ، اگرچه جزء مادیات محسوب میشود، واگر دارای حس بود و افاعیل از او برسبیل ازاده و قدرت و تمکن از فعل و تسرك صادر شد ، ازباب آنکه شیء مرید فعل و عالم بفعل . اگرچه علم آن ضعیف باشد ، ازباب ذات خود را ادراك نماید ، و حضور ذات للذات دارد ، از ماده مجرد است و در مباحث بعد بیان خواهیم کرد که تجرد انحصار در تجرد تمام عقلی ندارد ، چنین موجودی باقی و ابدی و دارای نفس مجرد است و قهراً دارای حشر و معاد نفوس حیوانی جزیی خیالسی برزخیست ، و اینکه شیخ اعظم در طبیعی کتاب شفا به بوار نفوس حیوانی تصریح کرده و در نفوس انسانی تجرد تام قائل شده ، بسا اصول و قواعد مقرر در مسفورات حکمی هطابقت ندارد – وغیراز عالم عقل عالمی دیگر باقی و دائمی است که عالم حشر اجساد خرویه باشد لم تبلغ فلسفة الشیخ الأعظم الیها ، باقی و دائمی است که عالم حشر اجساد خرویه باشد لم تبلغ فلسفة الشیخ الاعظم الیها ، باقی و دائمی است که عالم حشر اجساد خرویه باشد لم تبلغ فلسفة الشیخ الأعظم الیها ،

بنابر آنچه ذکر شد از بسایط مرکبات واز مرکبات موالید بوجود آید وموالید انواع مختلفه وانواع دارای افراد متباینه اند وحصول هریك ازامتهات وعناصر و موالید مرکبهٔ مشتمل برانواع وفراد واقع تحت انواع مستند واسبایی هستند که در جای خود مفصل بیان شده است .

منشأ انواع مختلف جهات متكثرة درعلل طولى وعلت تكثر فردى و شخصى مواد واستعدادات وبالأخره مبادى تأثيرات ملائكة موكله برحقايقند ومبدأ اصلى و علت حقيقى حق اول است سبحانه وتعالى شأنه .

دربین انواع حیدانات برخی بمرحلهٔ حرکت ارادی نرسیدهاند واز عالم حس

تجاوز ننموده اند واز جهت انغمار درماده فاقد مرحله تجردند اگرچه ازمقام نفس نباتی تجاوز نموده اند ولی از باب فقدان تجرد اگرچه تجرد ناقص باشد فانی وغیر باقی اند، ودربین انواع حیوانات، حیواناتی وجوددارند که از مرتبهٔ نفس جزیی خیلی تجاوز نموده و بمقام ادراك تام رسیده و بو اسطهٔ نیل به تجرد عقلی غور در معارف و علوم نموده واز جزئیات باستنباط علوم وقواعد کلی نائل آیند، وقدرت تفکر و ادراك آنان بمرحله بی میرسد که می توانند حقایق را مجرد از اغشیه والبسهٔ حس وخیال و وهم شهود نمایند، انسان بالغ بمقام تجرد عقلانی در بین حیوانات دارای این مزیت است و چون این جهت تمیز و تباین ناشی از حقیقت جوهری موجود در است و افراد این نوع که بمقام تجرد عقلانی نرسیده بمقام تجرد تام نوع مستقل استوافراد این نوع که بمقام تجردعقلی نرسیده اند انسان بالقوه و حیوان بالفعلند و همین استعداد و قابلیت عبور از منازل خاص حیوان و نیل بمقام تجرد تام خاص انسان، آنها را داخل نوع انسان نماید.

مؤلف در اصل ۵ ص ۱۶۰باین اصل مهم که درمسفورات اهل معرفت مسطور است اشاره نموده است که هرممتزج عنصری تا مراتب ودرجات مراحلموجود در نوع اخس وناقص را طی ننماید بنوع اشرف نمیرسد ، مثلاً حیوان باید تمام مراتب ودرجات نباتی را بپیماید تا وارد درجه حیوانی شود وامکان ندارد حیوان تحقق یابد و فاقد قوای نباتی از تغذیه و تنمیه باشد و با نباتات موجود شود بدون آنکه مراحل خاص معدنی را طی نماید و امکان ندارد انسان بوجود آیدمگر آنکه واجد جمیع درجات خاص جماد و نبات وحیوان شود ، ناچار نطفهٔ انسان باید از مرحله جمادی و مقام فقدان نقش نباتی وارد مرحله ودرجهٔ وجودی نبات شود و بعد از طی درجات نباتی و اجزاء وجودی خاص نبات وارد مقام حیوان و بعد از طی استیفاء درجات خاص حیوان که قوام وجودی حیوان بآن و ابستهاست بمر تبهٔ انسانی میرسد و اگر استعداد قبول صور ملکوتی در او باشد در مراتب و مقامات جمیع عقول

طوليه سير نموده تا بمقام فناء بالله برسد .

ازاینجا نکتهٔ مهمی میتوان استفاده کرد وایننکته آنستکه قوه و مادهٔ انسانی که بطرف انسانیت سیر و حرکت نماید درجمیع مراحل معدنی و نباتی و حیوانی باید قوه صرف و لابشرط نسبت بقبول صور و فعلیات موجود بین نطفه مثلاً و انسان بالفعل مجرد تام باشد و ستراینکه نوع نباتی از مرحلهٔ خود تجاوز ننموده و داخل در باب حیوان و حیوان دارای نفس جزیی بعد از استیفای در جات نباتی و حیوانی از مرحلهٔ حیوانی بمراحل انسانی تجاوز ننماید آنستکه نبات و حیوان در این مراحل که مرحله توقف در نوع خاص خود باشد ، بشرك لا است نسبت بقبول صور و فعلیات اکمل از نوع خاص و و جود مخصوص خود .

و سرّ مطلب دراینجاست که هرماده دارای استعداد خاصی است و هرفعلیت اختصاص بماده واستعداد لازم و هم سنخ خود دارد وهرموجودی که در سلك نوع خاصی قراردارد دارای مقام ومرتبه وقسط و حظ مخصوصی از وجود است و حق دائم الافاضة و تام الوجود و بحسب تمامیت ذات و تمامیت فاعلیت تناهی ندارد ولی قوابل امکانی دارای مقام وموطن ومرتبهٔ مخصوص بخود ومقام معلوم ومحدود بحد خاص میباشند و هرعین ثابت مناسبت با مظهریت اسم خاص از اسماء الهیه و یا اسماء خاصه از اسماء وصفات الهیه دارد ، وقابلیت وظرف قبول هرعینی از اعیان متقرر درواحدیت مناسبت با اسمخاص دارد وصورت اسم مخصوصی است و استعدادات در این موطن غیر مجعولند بلامجعولیة ذاته المقدسه الالهیة، که فرموده اند: العطیات بحسب القابلیات .

آنچه در اینجا ذکر شد خلاصه بی واضح است از آنچه که مؤلف در وصل ۲ و ۷ صفحات ۱۶۳، ۱۶۶، ۱۶۵، ۱۶۵ بیان فرموده است ، نگارنده چـون در رسالهٔ نفس و معاد مفصل در این مباحث بحث کرده ام وعلاوه بر این مباحث موجود در این رساله خلاصه بی است از مباحث اسفار وشواهد ما از تفصیل خودداری می نمائیم و به بیان

توضيح مباحث مشكل ميپردازيم .

نگارنده این سطور در رسالهٔ معاد ، مفصل در کیفیت پیدایش نفس و نحوهٔ وجود وظهور و نهایت وجود آن باعتبار فناء فی الله و بقاء بالله، بخث نمودم لذا در این مقدمه به نقریر مباحث مهم دیگر - أصول المعارف - می پردازم.

یکی از مسائل مهم وقابل تحقیق ودرخسور تعمق درمسائل مربوط بآخرت ، مسألهٔ عذاب و ألم ولذات ونعم خاص نفوس وابدان أخروی است . محقق فیض بنحو اختصار در له ذات والم وخیر وشر مخصوص نفوس وابدان انسانی در عالم آخرت ونحوهٔ لذات وآلام و کیفیت دوام این دو در نشئآت بعد ازموت واین بحث مهم فلسفی وعرفانی که آیا نفوس مکاره و شریرهٔ مبتلا بعذاب والم دردناك لازم اعمال وثمرهٔ افعال، برای همیشه معذبند ویاآنکه عذاب آنان تخفیف یافته وبعداز مدت مدید آلام از آنان مرتفع میشود .

ما در این مسأله مفصل بحث می کنیم ، وبعد از تحقیق در این مسأله که آیا عذاب اخروی ناشی از چیست ومادهٔ عذاب ومنشأ آن در اهل جهنم (آنهایی که مسلّماً جهنم ودوزخ صورت اخروی و آخرین نشأت وجود آنست) تمکّن پیدانموده و چنان بنیان آن در نفوس راسخ شده است که بمنزلهٔ طبیعت و بالأخره صورت اخروی آنان گشته و از باب آنکه در آخرت حرکت مستقیم وجود ندارد، یدور علیهم العذاب ؟ ویاآنکه فطرت ذاتی ناشی از تجلی حق باسم مبدأ رحمت و اسعهٔ الهی که رحمتی و سعت کل شی ه -- بر مبدأ عذاب که ناشی از صور متأخر از فطرت ذاتیه است بحکم - و الله غالب علی امره - غلبه نموده و مئآل همه نفوس بر حمت است و شرك و کفر نسبت بفطرت توجید بمقتضای - ما من دابة فی الأرض الا و هو آخذ بناصیتها ان ربی علی صراط مستقیم ، عرضی و بالاخره زائل شدنیست که :

از رحمت آمدند و برحمت روند خلق حنقان همه ، بفطرت توحید، زادهاند

اینست سرّ عشق که حیران کند عقول اینشرك، عارضیشمر و– عارضی یزول

محیی الدین – ابن عربی – در فصوص و فتوحات با آنکه کفار و مشرکان و ... را مخلد در دوزخ میداند بانقطاع عذاب ، از اهل عذاب ، قائل شده است و برخی از اهل تحقیق از او متابعت کرده اند و بعضی گفته اند خلود در نار ، ضروری دین است نه دائمی بودن عذاب . بر این مسأله بر هان و دلیل نیز اقامه نموده اند که بیان خواهد شد .

بعضی گمان کرده اند اولین کسی که قائل بانقطاع عذابست شیخ اکبر است و گفته اند : أول من ابدع هذه الشبهة الشیطانیة ممیت الدین ابن عربی . وبرخی این گفته را باستاد مشایخ عرفان و حکمت آخوند نوری نسبت داده اند .

و این امر نزد متتبع واضحست که اولین قائل ابن عربی نیست وظاهراً جمع کثیری ازعرفا باین مطلب تصریح نموده اند، ازجمله جلال الدین محمد بلخی (۱)

### ۱ ــ مولانا در مثنوی گوید:

اصل نقدش ، لطفاو دادو بخشش است قهر بسروی چون غیاری از غش است میدهد جسان را فسرافش گوشمال تسا بداند قدر ایسام وصال مولوی همان گفتهٔ شیخ اکبر را با بیانی خاص و تقریری مخصوص بخود، درمثنوی آورده

این مطلب قابل توجه است که آیا مولانا درعرفان از شیخاکبر، متأثر شده است و یاآنکه یا تار او رجوع نمی نموده است و ما میدانیم کسه درزمان اقامت و توطن او در رم ـ قونیه بررگترین حوزه تصوف در آنجا تشکیل میشده است و رونقی بسوا داشته است چه آنکه تلمیل و خلیفهٔ محیی الدین صدرالدین قرنیوی و بعضی دیگر از تلامیل او حوزه گرمی داشته اند که از بلاد دیگر طالبان معرفت برای درك حوزه های عرفانی بروم روی می آورده اند .

بعقیده حقیر نگارندهٔ این سطور و راقم این حروف شیخ اعظم – ابن عربی – معتقد نیست که عذاب از کفار ومشرکان ومنافقان ونواصب یعنی اعداء اهل بیت عترت و قربی – علی ودیگر خلفای محمدیین که مهدی موعود، خاتم الاولیاء ، آخر آنانست علی الإطلاق منقطع میشود کما ظنته بعض الشار حین و صرح بخلاف هذا الشیخ الاکبر فی الفص الهودی .

## در بیان دوام عذاب و عدم انقطاع آن از سکتان و أهالی عالم غضب الهی و حرمان ابدی

جمیع حکما از مشابی و اشراقی و کافهٔ اهل تحقیق از فلاسفهٔ یونا نو متألتهان دورهٔ اسلامی (۱) معتقدند که نفوس منکران مبدأ و معاد و ارواح منغمران درشرك معاصی، در آخرت معتذبند و آلام تابع عقاید و ملکات و صور و نیات حاصلهٔ از تکرر معصیت از مستحقان عقوبت الهی قطع نمیشود، و جمیع آنها تصریح نموده اند که مبدأ عنداب اگر از عوارض غریبهٔ روح و نفس معذب و متألم محسوب شود، و جوهری نفس نباشد زائل میشود و بالأخره صاحبان این نفوس باهل سعادت پیوندند و این نیز مسلمست که اهل عذاب نسبت باهل رحمت قلیل و متألتمان و اهل عذاب نسبت بمظاهر اسماء و صفات منشأ رحمت رحیمیه و رحمانیه محدود و بحسب مئآل وجود کم و قلیلند و کسانی که در دار عذاب و آلام و عالم غضب الهی و اقع میشوند اکثر آنان، بعد از تحمل عذاب بحسب و جود موجبات عذاب در و جود آنها ، و رفع موجبات عذاب از ناحیهٔ و رود عذاب و تحمل شداید حاصل از عذاب رجوع برحمت نموده و یا بشفاعت شافعان و آخر امر بشفاعت حق از عذاب خلاص میشوند مگر کسانی که غایت و جودی آنان تو طن در در کات جحیم باشد و در این دسته از نفوس اختلاف است که آیا بالأخره مئآل آنان برحمت است و یا الی الأبد متحمل عذابند و با آنکه

١ ـ وجميع متكلمان عامه وخاصه قائل بخلود عدابند .

با سکنای ابدی در در کات جهنم عذاب از آنان مرتفع میشود ولطف الهی ورحمت رحمانیهٔ حق کار خودرا انجام داده و فطرت اصلیه که بین آن و ملکات موجب عذاب تضاد است و از ناحیهٔ همین تضادست که نفوس و ابدان متألم میشوند و اگر این جهت نبود هیچ نفسی معذب نبود، چه آنکه صورت ناری ملائمت تام با ماده ناری دارد و هر صورتی معشوق و محبوب ماده خود میباشد بر موجب عذاب غلبه مینماید.

محیی الدین در کتاب فصوص گوید: «ان لله الصراط المستقیم - ظاهر غیر خفی فی العموم - فی کبیر وصغیر عینه - وجهول بامور وعلیم - ولهذا وسعت رحمته - کل شیء من حقیر وعظیم» صراط مستقیم درعرف اهل توحیدو بلسان اقرب طرق بحق اول است که از آن به طریق (۱) و حدت تعبیر نموده اند و هراسمی از اسماء الهیته داری مربوب و عبدی است که مبدأ و مرجع آن میباشد و هرعینی از اعیان امکانیه مستند است باسمی که رب آن محسوب میشود و این اسم طریق مستقیم این عین است که سلوك بآن صراط مستقیم آن عین بحساب آید .

ازطرفی اسماء الهیه باآنک بحسب اقتضا مختلفند، صورت ذات و حقیقت واحدی هستندکه احدیالوجود است وبالأخره باطن ومرجع ومئآب کلیهٔ اسماست و اسمالله حاکی از این ذات احدی المسمیّاستکه «الطرق الیالله بعدد انفس الخلایق و بعدد الانفاس الالهییّه» چه آنکه شئون دائمی حق در هر آن و تجلی و ظهور متجدد و تازه بتازه و نو ، بنو ومتنوع آن در مظاهر و اعیان همان انفاس الهییه محسوب آیند و اسماء الهیه و هر متجلی در مضاهر واسماء الهیه و هر متجلی در

<sup>1 -</sup> آنچه که دراین باب مهماست، آنستکه باید خوب بهاستدلال وسبك بیان ایناعاظم توجه نمود تا بدون درك مطلب، مطلبی گفته نشود چه آنکه فهم این قبیل ازمباحث صعب ودر نهایت غموض است، بعضی از ابناء زمان ، مثل همفکران وهمسخنان خود دراعصار معتقد شده اند که درك اسرار شریعت درانحصار آنان است وهرچه که بفهم قاصر آن درست نیاید باطل است چون میزان حق وباطل ذهن معوج وکج آنان است .

هرصورت باطن وذات آن صورتست وبرگشت جمیع بحق احد واحد ومتعلق همه باعتبار حکم اسم باطن غیب ذات و احدیت وجود است .

اسم رحمان صورت وجود وشامل جميع اسماء ومرصاد هرسالك ومنتها اليه هرطريق ومرجع هرحاضر وغايباست، لذا شيخ در فصوص فرمايد: «ما من دابة، الا هو آخذ بناصيتها ، ان ربتى على صراط مستقيم، فكل ماش، فعلى صراط الرب المستقيم ، فهو غير المغضوب عليهم من هذا الوجه ، ولا الضاّلين، فكما كان الضلال عارضاً ، كذلك الغضب الإلهى عارض، والمئاّل الى الرحمة التى وسعت كل شىء ، وهى الساّبقة» .

لذا فطرت اصلی هرموجود، فطرت توحید وصراط فطری، صراط توحیداست که قرام ذات و تقوم اصل و اساس وجود برآن بنا نهاده شده است و خلق بفطرت توحید موجود شده است و شرك و کفر و عصیان و دیگر موجبات بعد و اسباب غضب الهی مثل اصل غضب، عرضی است، و عرضی بالأخره زائل و مقاوم داخلی که فطرت نوری توحید باشد بحکم – الله غالب علی امره، برموجبات شرك و کفر و دیگر اسباب مبدأ عذاب غلبه مینماید.

در فص زكرياويه در فصوص (٢) كويد: «اعلم ان رحمة الله وسعت كل شيء وجوداً وحكماً، وان وجودالغضب من رحمة الله، بالغضب، فسبقت رحمته غضبه، اى سقت نسقال حمة اليه، نسة الغضب الله».

چون حق تعالى جواد بالذات وفياض على الإطلاق است ازناحية آنكه جواد مطلق است واز خزائن جود وكرم و رحمت ذاتى خود مبدأ تجلى وجودست، رحمت ذاتى او محروم اوست لذا شامل همة موجوداتست وهيچ عين ومظهرى ازرحمت ذاتى او محروم

٢ ــ شرح قصوص المحكم كاشاني (كمال الدين عبد الرزاق ط مصر ١٣٢١ ه. ق. ص ٢٣٣)
 ٢٣٤) ٠

نمانده است ، ناچار غضب وموجبات غضب ومبادی واسبابی که جلب غضب نمایند و مستحق غضب وقهر باشند، ذاتی نبوده ولابد، عرضی محسوب شوند در فص اسماعیلی در مقام بیان این امر مهم که حق اول به اهل ایمان و عاملان و مجریان فرامین الهیه وعدهٔ خلود در جنات و به اهل عصیان و عدهٔ عذاب داده است و اگر عذاب از مخلدان در نار منقطع شود مناقض است با فرموده او که مکرر فرموده است : خداوند بعهد خودوفا نماید و هرگز تخلف از و عده خود ننماید ، ولا تحسبن الله مخلف و عده ...

«والثناء بصدق الوعد، لا بصدق الوعيد، والحضرة الإلهية تطلب الثناء المحمود بالذات، فيثنى عليها بصدق الوعد لابصدق الوعيد، بل بالتجاوز، ولا تحسبن الله مخلف وعده رسله، لم يقل و وعيده، بل قال: ويتجاوز عن سيئاً تهم – فلم يبق الا صادق الوعد وحده – ومالو عيد الحق عين تعاين – «وان دخلوا، دار الشفاء فانهم على لذة فيها نعيم مباين \* نعيم جنان الخلدو الأمر واحد وبينهما عند التجلى تباين \* يسمتى عذا با من عذو بة طعمه \* وذاك له كالقشر، والقشر صاين ...».

بهرحال ازباب آنكه رحمت ذاتى حق اولاست همهچيز را فراگرفته است و از آنجاكه مبدأ جود وفياضعلى الإطلاق باعتباراتصاف بصفات بعظمت مطلقه ووجدان كمالات اطلاقيه ، قائم بذات است واز باب اتصاف بهنعوت جلال وجمال بالذات طالب ثناء و حمد است – لا يتوجه بصدق الوعيد اصلاً ، بل بصدق الوعد لذا صدق بهوعد نسبت بحضرت الهيه، لازم است – فيثنى على الله بصدق الوعد لذا ورد في الادعية : يا حسن التجاوز .

واز حضرت ولى مطلق جعفر صادق – عليه آلاف التحية والثناء – محدثان اماميه – قدس الله اسرارهم – نقل كردهاند: «... من وعدهالله على عمل ثواباً، فهو منجزله، ومن اوعده على عمل عقاباً، فهو فيه بالخيار ...» (١).

ا ـ نقل الشيخ الكامل افضل المحدثين حفظاً واوثقهم دراية شيخنا الصدوق في كتاب ا

آنچه که شیخ اعظم - ابن عربی - در آثار خود در این باب بیان کر ده است مبتنی براین اصل مسلم است که رحمت حق همه اشیاء را فراگرفته است وفیض وجود و ظهور جود از جواد وفياض مطلق عام وشامل همه اشياست وابن ظهور رحمت الهبه ورحمانيه بركليه شئون تقدم دارد وپايه واساس ايجاد است وديگر كمالات وجودي تابع رحمت واسعة الهيه است واصل واساس فطرت وخميره وجود بررحمت الهيته است لذا حق قديم الاحسان است وازآنجا كه حق مبدأ تقوم ومنشأ وجود اشياست و مؤثر حقیقی در وجود اوست ومعالیل ومظاهر امکانیه متقوم بوجود حقّند، حق اول ازهمه چیز، ازجمله وجودخاص موجودات باشیاء نز دیکتر است و فاطر سماوات و ارض است و ذات مـوجودات مفطور بوجود حي قيوم است كـه ازاين نسبت به فطرت و (فطرة الله التي فطرالناس عليها) تعبير نموده اند، قهراً عذاب و دردرجه مقدم بعذاب موجبات عذاب از فطرت اصلى تأخر دارند بهمين مناست آنچه كه از اصل فطرت تأخر دارد، عرض است وهر عرضي زائل ميشود، از جمله عو ارض موجبات عذاب استنسبت بهسكان نيران ومتوطنان دردر كات جحيم وعالم عذاب الهي وجون اصل فطرت بقوت خود باقی است واز باب وجود تضاد بین اصل فطرت ذاتی ومبادی عذاب اخروی ، حرکت در صور عذاب ومنشأ عقاب، حرکت قسری است و هر مبدأ وجود حركت قسرى نه دائمي است ونه اكثري «ولابت للناران يكون برداً وسلاماً لأهلها»

باید دانست که اگر منشأ عذاب درنفوس شقیه، امری مستحکم ودارای بنیانی قوی وغیر زائل اشد موجب عذاب باقی ودائمیاست و تخلص از آن محال است باین معناکه اگر منشأ حدوث عذاب در آخرت علت بقای آن نیز باشد، باین معناکه جائز الزوال نباشد، جوهر اصلی و فطری نفس باقی و مدرك انحر اف خود از فطرت اصلی است

\_

التوحيد عن الصادق عن آبائه عن رسول الله \_ ص \_ آخوند ملامحسن فيض ابن روايت را در وافي و تفسير صافي وكتاب عين اليقين \_ نقل كرده است .

وصورمبادی عذاب نیز بو اسطهٔ استحکام در باطن در روح متمکن گردیده و مبدأ حرکت نفس در مراتب عذاب و صور منشأ آلام، امری ذاتی و جو هری است و چون منشأ حرکت باطن ذاتست ، حرکت او در مراحل عذاب دوری و متحرك اگر از علت موجود در صمیم ذات خود بجنب شدر آید و مانعی از حرکت و داقعی از جنبش نه در خارج از ذات و نه در باطن ذات متحقق شود قهراً عذاب او دائمی و غیر قابل زوال است و از آنجا که حرکت اهالی عذاب و تلبس آنان بصور متوارد و منبعثه دوری و غیر مستقیم است نجات از عذاب میسور نمیباشد و در مقابل فطرت اصلیهٔ حاصل از قوس نزول، فطرت ثانویه حاصل از صعود و جود در نفس حاصل میشود که زوال آن بعد از تجو هر امکان ندارد و انقطاع عذاب در این موارد چیزی غیر از عدم معلول باوجود علت تامه نمیباشد .

دراین صورت عـذاب وغضب مغلوب رحمت ولطف الهی است ولی نه در نفس واحد، بل که بحسب نظام کـلی وجود وسبقت رحمت برغضب نیز محقق است، از باب آنکه مبتلایان بعذاب درمقام مقایسه با اهل نجات اقل ازقلیل محسوب شوند.

البته آنچه که ذکر شد مبتنی برآنستکه منشأ عذاب امری جوهری و راسخ و بنیان مبدأ آلام أخروی امری غیرقابل زوال باشد نه جائزالزوالو نفوسی که بعد از ورود درمعاصی بتدریج در مشتهیات حیوانی واخلاق سبعی منغمر میشوند وبعد از تکرر افاعیل منشأ بعد ازمرتبه ومقام انسانی، لذت می برند وملکه منشأ عصیان در ذات آنان به نحوی راسخ میباشد که صدور افاعیل حسنه وامور موجب رحمت از آنها توأم با کراهت است ، بعد از موت بصور مخصوص ملکات ونیات مبادی افعال شریره محشور میشود و خود را در عذابی الیم که فوق آن متصو رئیست می بابند وما در مباحث معاد در رساله یی که در این باب نوشته ایم مفصل در این مقام بحث کرده ایم و در آنجا گفتیم که: «لاخلاص من العذاب لمن کان اکثر همومه الدنیا» و چون جهنم سنخ دنیاست نفوسی که تعلق آنان بدنیا نحوهٔ وجود – آنها شده است اخلاص از عذاب ندارند و اگر قبول کردیم که از تکر راعمال وافعال چنین ملکات

مستحکم وجوهری درباطن نفس پیدا شد و وجود اخروی انسان ، بوجودی بکلی منحرف ازصراط انسانی متبدلشد، رحمتواسعهٔ الهیه، درحق اوعذاب ابدیاست و معتذب درآخرت امری داخلیاست وجهنم ودرکات آن مطابق با مراتب ودرجات حیطه وسعه ودرجات درکات حاصل درنفوس شقیته ومتعبدهٔ ازعالم ربوبیاست، و عذاب وغضب حق نیز ناشی از تشفتی قلب نیست تاآنکه باو ترحم شود.

صدرالحكما و تلميذ جليل او مؤلف علامه، بواسطه حسن ظن باهل معرفت و عرفاى كاملين قائل بانقطاع عذاب شدهاند ودرست است كه ضرورى اسلام، خلود در جهنم است نه خلود عذاب ولى – دليل محكم ازعقل وشرع قائمست برسرمديت و دوام عذاب از كفار ومشركين وانقطاع عذاب از عاصين واز موحدين – و آخر من يشفع هوالرحمن الرحيم – .

مطابق آنچه که از نصوص و ظواهر کتاب وسنت درمساً له عذاب و خلود آن و مسالهٔ نیران و جهنم ودر کات آن فهمیده میشود آنستکه دار جهنم ، مکان عذاب و آلام است وعذاب و آلام و وقوع در نار و تألتم ازعذاب بروح و جسم هردو تعلق دارد و منحصر دریکی غیردیگری نمی باشد و نیز فهمیده میشود که وقوع یا خلود در جهنم ملازم با عذابست و شدت و ضعف عذاب تابع قوت و ضعف علل و اسباب انواع عذابست، و نیز انقطاع عذاب و دوام آن نیز تابع مبدأ عذاب أخروی است، و مبدأ عذاب عبد به به نحو دوام و چه موقت، تابع نحوهٔ رسوخ مبادی آلام در باطن نفس عاصی و مشرك و کافرست لذا قول باستقرار در نار و انفكاك عذاب و پسا صیر و رة العذاب، عذب و گوارا و دل نشین به نظر نگارنده و محرد این سطور از او هامست و همه جا در آیات و روایات معلق است عذاب بروجود در جهنم باین معنا که نیران و در کات آن موضع لذت و رحمت و مکان استراحت و جای خوشی نیست، آلام آن متنوع و شرور آن دائم و بالأخره دار عذاب و نقمت و بلاست و دوام عذاب تابع ملکات راسخهٔ حاصل

از اعمال و نیاتست واگر مبدأ صدور افاعیل وعلت انبعاث اعمال زشت و ناپسندو منشأعصیان و تجاوز بحدود حق و خلق و اسباب ظلم و تعدی امری جوهری و غیر قابل زوال باشد به نحوی که شخص عاصی و ظالم و متجاوز بحدود و حقوق حق و خلق خود بخود منشأ شرور و عصیان باشد و حصول افاعیل زشت چنان ملائم طبع وی گردیده باشد که اگر عمر او دوام آورد همیشه منشأ فسق و فجور و ظلم و جور گردد و یا آنکه ملکات منشأ خیر مغلوب ملکات مبدأ شر شود، انقطاع و یا تخفیف عذاب، درحق او محال است لعدم جواز زوال المعلول مع بقاء العلق لذا در کتاب توصید صدوق – رض – از امام صادق (ص) منقول است که : جاء یهودی الی النبی وسئل عنه – علیه السلام – «یا محمد انکان رباك لا یظلم ، فکیف یخلد فی النار أب الابدین من لم یعصه – الا أیاماً معدودة ... ؟ قال : یخلده علی نیسته، فمن علم ان نیسته انه لوبقی فی الدنیا، الی انقضائها، کان یعصی الله عزوجل ، خلده فی ناره علی نیسته فی ذلك شر من عمله ... الی ان قال (ص) : «والله عزوجل یقول : نیسته فی ذلك شر من عمله ... الی ان قال (ص) : «والله عزوجل یقول : نیسته فی ذلك شر من عمله ... الی ان قال (ص) : «والله عزوجل یقول :

این قبیل ازروایات بواسطهٔ محکمی مضمون واشتمال برمسائل عالیه درمعرفت حکم متواترات از روایات را دارد.

جهت باقی عمل که منشأ ثواب ویا عذابست همان نیت حاصل در مقام باطن انسان است که عمل از آن ناشی میشود و عمل امری زائل وغیرباقی و واقع در دار حرکات است و مرکب است از اعراض متباینه که دارای صورت اعتباری است و جوهر و باطن آن نیت است و این نیت در کسانی که عادت به عصیان و تمرد کرده اند چنان راسخ و باقی و غیر قابل زوال است که عین نفس منشأ عصیان و بمنز لهٔ امری جوهری و ذاتی آن گردیده است که زوال آنبدون زوالر صاحب نیت محال است و این نیت از عمل بدتر است و بدی و خوبی عمل تابع اراده و منشأ عمل است و حسن قبح عمل نیز از نیت خوب و بد ناشی مبشود و موجب عذاب در این صورت امری دائمی است لذا

عذاب منبعث از ذات نفوس شریره است واز آنجا که بین نفوس شریره صاحبان نیّات خبیثه تلازم وجودی موجود است ومحال است که نفس منحرف از صراط انسانی مبدأ اعمال نیك گردد ومعلول در اطوار وجود و در خسّت وشرف وشریّت وخیریّت تابع مؤثر وعلت است فرمود: «قل کل یعمل علی شاکلته» که: «هرکسی برطینت خود می تند». از این روایت چند قاعدهٔ حکمی مستفاد میشود، ترتب عذاب بروجود واقع درجهنم، وملازمهٔ تام بین نیّت سوء وعذاب و وجوب سنخیّت بین اثر و مبدأ آن.

#### نقل و تحقيق

قال بعض الأعلام من العرفاء شعراً: «وانتى اذا اوعدته، او وعدته - لمخلف ايعادى ومنجز موعدى» ، - وان دخلوا دار الشقاء فنانهم - على لذة فيها نعيم مباين - نعيم جنان الخلد، والأمر وأحد - وبينهما عندالتجلى تباين - يسمتى عذاباً من عذوبة طعمه - و ذاك له كالقشر، والقشر صائن -

ای : وان دخلوا - دارالشقاء وهی جهنم، لاستحقاق العقاب ، فلا بتد ان یؤل امرهم الی الرحمة ، لقوله : «سبقت رحمتی غضبی. فینقلب العذاب فی العاقبة عذباً» همانطوری که ملاحظه میشود، استدلال اساسی اهل معرفت در این اصل مهم که سبقت رحمت برعذاب باشد دور میزند، و بحسب ظاهر رحمت درجمیع مواطن و در حق کافهٔ اشخاص اصل و اساس خلقت است و پایهٔ وجود، و اصل ایجاد مبتنی بر این مهم است ، ناچار بایدمخلدان درجهنم با آنکه موطن و جدود خود را عوض نمی کنند ، از عذاب الهی که ناشی از غضب حق اول است ، خلاصی حاصل نمایند و از آنجایی که غایت و جودی عاصیان و کفار و معاندان و مشر کان خلود در نار است جهت نیل بعذاب و از آنجا که اسمای منشأ عذاب دارای تجلی و ظهور دائمی نیستند و غضب امری عرضی است و از طرف دیگرملکات حاصل از اعمال شر و عصیان نسبت بفطرت امری عرضی است و از طرف دیگرملکات حاصل از اعمال شر و عصیان نسبت بفطرت

اصلی عرضی است و هیئآت حاصل از معاصی در مرتبهٔ متأخر از ذات مفطور به توحید از باب عدم جواز قسر دائمی و اکثری ، زائل میشود و رحمت شراشر و جود را فرا مبگیرد و دولت اسمای منشأ عذاب منقطع میشود و جای خود را برحمان و رحیم و دیگر اسمای لطفیه میدهد:

میدهد جان را فراقش گوشمال تا بداند قدر ایام وصال فرقت ازقهرش، اگرآبستناست بهر قدر وصل وی، دانستناست شده می مداند در شده می در فروستان التا کا اثانی در شده می مداند در فروستان التا کا اثانی در شده می مداند در فروستان التا کا اثانی در شده می مداند در فروستان التا کا اثانی در شده می در فروستان التا کا اثانی در شده می می در فروستان التا کا اثانی در شده در شده

شارح فصوص عارف محقق ملا عبدالرزاق کاشانی ، در شرح خود بر فصوص آخر فص اسماعیلی گوید:

و ذلك اهلالنار اذا دخلوا فيها ، وتسلّط عليهم العذاب بظواهرهم (١) و بواطنهم هلكهم الجزع والإضطرار، فكيفر بعضهم ، ببعض ويلعن بعضهم بعضها؛ متخاصمين متقاولين (چه آنكه نشأت وجودى آنان، نشأت لعنت وعذاب ونفاق است، ازباب اتحاد نفوس سجّينى بانواع مختلف ازموضعى بموضع ديگر سرايت نمايد وازباب سنخيتروحى، شعلههاىعذاب ازنفسى بهنفس ديگر منتقل شود و بااساس آلام، بخصوص ازنفوس و ارواح مبادى شرور و نفاق و كسانى كه پايه و اساس ظلم و لعنت را درعالم دنيا بنا نهادند و ديگر ان از آنان در انحر افات روحى و تعدى و تجاوز بحقوق حق و خلق اقتدا نمودند و اول ظالم و يا مبدأ اشاعه فساد محسوب ميشوند ناچار نشأت ران نشأت لعنت و نقاق و كفر است، اللهم اللعن اول ظالم حق محمد و آل

۱ ــ شرح فصوص کاشانی چاپ قاهره ف**ص اسهیعلی** ص ۱۰۲، ۱۰۲،

بنا بربقای فطرت اصلیه و ذاتی بودن سعادت دربطون نفوس و ارواح، بچه مناسبت علاب ببواطن متوطنین در نار ، سرایت نماید، وباید علاب درظواهر آنان طالع شود تاآنکه بعد از تحمل علاب وعلاج منشأ شقاوت و زوال ما بالعرض ، روح بفطرت اصلی وسعادت باطنی خود رجوع کند بنا برملهب تحقیق شقاوت صورت واقعی ومتصور شدن بصور ونیات مبادی علاب، فعلیت نفوس شقیه است لذا علاب وشعله نار حرمان درقلوب وباطن نفوس آنان طالع شود واز باطن بطاهر سرایت نماید ومعلب امری داخلی و فیر خارج از ارواح اشقیاست .

محمد و آخر تابع له عن ذلك وعن الصادق - عليه السلام- :

قتل الحسين يــوم السقيفة . و مطابق قواعد كاملان در ظلم و نفاق يايــه واساس و واسطهٔ ظهور عذاب درمواطن ونشئآت ودركات ودرجات جحيم هستند، كمااينكه رحمت رحمانية حق ازمجراي نفوس كُملُّل بهمستحقان رحمت ميرسد و اصل واساس شفاعت در همین جاست و سر عفو و خشش الهی نسبت بمؤمنان عاصی از این جا ظاهر میشود و سرایت رحمت از اولیای محمدیین بعاصیان از اتباع و شیمیان و تجلی رحمت رحیمیهٔ امتنانیه از جنت ذات خاص اقطاب و کمل به ذراری برطبق این قاعده است که ذکر شد که حب و عشق موجود در ارواح تابعان منشأ سرايت الطاف الهيه ازنفوس اولياء محمدي است كـ : «حب على حسنة لا يضّر معهاالسيّئة ، ولـو اجتمعوا الناس على حب على لما خلقت النار» (١) كما نطق به كلام الله في مواضع - وقد احاط بهم سرادقها - فطلبوا ، ان يخفُّف عنهم العذاب، او ان يقضي عليهم ، كما حكى الله عنهم بقوله : - ليقض علينا ربُّك - او ان يرجعوا الى الدنيا، فلم يجابوا الى طلباتهم، هل اخبر وا بقوله: - لا يخفف عنهم انعذاب ، ولاهم ينظرون - وخوطبوا بمثل قوله: - انكم ماكثون اخستوا فيها ولا يكلُّمون – فلما ييئسوا، وطنو انفسهم على العذاب والمكثعلبي مَّر السنين و الاحقاب، وتغلَّلوا بالاغلال ومالوا الى الاضطراب وقالوا: سواء علينا، اجزعنا ام صبرنا مالنا منمحيص - فعند ذلك الله (٢) رفع الله العذاب عن بواطنهم وخبت نارالله الموقدة التي تطلع على الأفئدة - ثهـ" اذا تعودوا بالعذاب بعد مضى " الأحقاب، اليَّفوه ولم يتعذبوا ، بشدته بعد طول مدته ، ولم يتألموا به وان عظم ، ثم آل أمرهم الــي

۱ - نکارنده در رساله یی که درشفاعت نوشته ام دراین مسأله مفصل بحث کرده ام، بحث درخلود نار وتفنن عذاب است واصل شفاعت امری حتمی ولازم نظام وجود است وعقل برآن حکم مینماید .

۲ - رجوع شود بهشرح شارح علامه کمال الدین کاشی صاحب تأویلات وشرحمنازل - شرح قصوص چاپ قاهره ص ۱۰۳٬۱۰۲ .

ان يتلذوا به ويستعذبوه، حتى لوهب عليهم نسيم من الجنة استكرهوا وتعذبوا ب كالجعل و تأذيه بر الحةالورد ، لتألُّفه بنتن الارواث ، والتناسب الحادث بين طباعه و القاذورات . وذلك نعيمهم الذي تباين نعيم اهـــــــــــــــــان (نعيم اهل جنان نعيم خالص خاص مجرد ازعذاب است که درآن غیر لذات وجود ندارد، ومشوب با عذاب وتألم نمى باشد ، برخلاف نعيم مخصوص اشقيا كه بعد از خلاص از عذاب خالص ، ممتزج با الم وعذابست ولذت ورحمت ممتزج با عذاب ازجهت آنكه نعيم مشوب است ازجهت نفس نعيم همان رحمت خاص سعد است و از جهت امتز اج ب عذاب نفوس شقیه، شیخ فرمود : نعیم اشقیا ، مباین است با نعیم سعدا ، وبرخی از شارحان برخلاف واقع کلام اور احمل بر انقطاع عذاب از کفارو اهل جحود وانکار نموده اند، كما اينكه درمسالة ولايت وبحث ولإيت مطلقة محمديه، كلمات اورا حمل کردهاند برمعنای خلاف مراد او وگمان کردهاند خاتم ولایت مطلقهٔ عامه «عیسیبن مريم» افضل است از خياتم ولايت مقيده محمديه -مهدى موعود ارواحالعالمين له الفداء - درحالتي كه شيخ تصريح كر دواست كه خاتم و لايت محمديه ، علي بن ابيطالب از كافة اولياء وانبياء ازصاحبان شرايع وكتب الهيه افضل است لذا ازاو به: اقرب الناس به محمد وستر انبياء يعني متجلى دراعيان كافة رسل و او لياي مطلقه تعبير نموده است .

قوله: والأمرواحد، اى امرالإلتذاذ و النعيم بينهم وبين اهلالجنان واحد، و الممثر ازهم عن نعيم الجنان كاشمئر ازاهل الجنة عن عذاب النيران، وبينهما (يعنى بين نعيم اهالى جنت و نعيم سكنة نار وجهنم هنگام تجلى سلطان وجود بصورت اسمرحمان در مجالى اهالى دومنزل وموطن) بئون بعيد، ولهذا ورد فى الحديث: - سينبت فى قعر جهنم الجربجير - (جرجيره تره تيزك وسبزى شاهى است كه اعراب عراق بآن رشا - نام نهاده اند) ولا ينبت الورد والفرفير ... فان نعيم اهل النار من رحمة ارحم الراحمين لحدوثه بعد الغضب والعذاب ونعيم اهل الجنة من حضرة الرحمن الرحيم والامتنان الجسيم... فاذا ال العذاب الى نعيم، يسمتى عذاباً من عذوبة طعمه، فيكون

الأمر بين اهل الجنة والنار في العذوبة واللذة واحداً ، وذلك اى نعيم اهل النار كنعيم اهل النار كنعيم اهل الجنة كالتبن والنخالة للحمار والبقر، ولباب البشر للأنسان والبشر، والقشر صائن وحافظ اللشبر، فكذا اهل النار محامل يتحاملون (يتحملون المشاق لعمارة العالم ، واهل الجنة مظاهر يتحققون المعارف والحقايق لعمارة الآخرة ، ويحفظونهم عن الشدائد ويفرغونهم لملازمة المعابد».

اینکه فرمود نعیم اهل جنت حاصل است از تجلی حق باسم -رحیم- وظهور بصفت خاصهٔ رحمت نه عامه شامل کافهٔ خلایق ، لذا قائل بهدونوع عذاب گردید، این معنا را آز کلام امام اعظم رئیس اهل معرفت وغوث اکبر ، جعفر بن محمد معروف بسه صادق، عالم آل محمد - علیه السلام - اخذ نموده است، این روایت را مشایخ شیعه، در کتب خود ازامام خویش نقل کرده آند . ملا عبدالرزاق کاشی در شرح - فص حکمة ربانیة فی کلمة سلیمانیة گوید : «ولهذا قال الامام المحقق جعفر بن محمد الصادق : الرحمن اسم خاص - ای - بالله تعالی بصفة عامة ای شاملة للکل، لأنه لا یمکن غیره ان یسع الکل، و بالرحیم الدال علی رحمة الوجوب لخصوص الرحمة الرحیمیة بما یقتضی الاستعداد بعدالوجود - فالأعیان مرحومة بالرحمة الرحمانیة، ای النجلی الذاتی من الفیض الاقدس ، دون الرحیمییة، فانها بعد الإستعداد ، ولهذا قال الامام - علیه السلام - : الرحیم اسم عام (ای مشترك لفظاً بین الخلق والحق بصفة قال الامام - علیه السلام - : الرحیم اسم عام (ای مشترك لفظاً بین الخلق والحق بصفة خاصة بمن یستعد ، فان الکمال الذی مقتضی الاستعداد بعد الوجود ، لابتد من وقوعه اما بواسطة الهادی والمرشد» (۱) .

۱ - رجوعشود بشرح فصوص کاشانی چاپ قاهره ۱۳۲۱ هجری قمری ص۱۹۰ کاشانی از اکابر و تلامیه قونوی است که در تحریر قواعد عرفانی دربین شارحان کلمات محیی الدین بعد از قونیوی نظیر ندارد واز جهاتی از استاد خود بهتر مباحث تقریر مینماید وقلم او روان تر است وی از مردم کاشان است و در آثار از ائمه شیعه روایت زیاد نقل کرده است و بکتب احادیث شیعه زیاد مراجعه مینموده است او نیز مثل استاد خود مقام ولایت را در امت بعد از حضرت رسالت پناه خاص علی و اولاد او دانسته است و در تأویلات امارات زیاد برتشیع او

وجوهي راكه اين عارف نامدار درمقام تقرير و توجيه كلام استاد خود بيان نمود ملاحظه شد و اهل اصطلاح از مطاوى كلمات اين عارف باين معنى بي ميبر ند كه ميل بدرجات جنان اختصاص بهاهل إيمان دارد واهل كفر ونفاق مخلله در جحيماند وبدون آنکه علت وقوع آنان در جحیم رفع شود وبدونآنکه سبب عذاب مرتفع كردد، رحمت الهي بالاخره شامل حال آنان گشته وعذاب آنها مبدل بهنعيم مي كردد و با این وصف این ایر اد بحال خود باقی است که اگر موجبات عذاب درموطن نفوس راسخ ومبدل بملكات غير قابل زوال گردد ، جهمانع دارد كه عذاب عده بي از نفوس شريره دائمي وابدى باشد واين مسلماست كه رحمت رحمانيه باعتبار افاضه اصل وجود همه موجودات را فرا گرفتهاست و رحمت رحیمیته نیز شامل حال آنان نمي گردد وصفت غضب درحق اگرچه به تبع ديگر اسما وجود دارد ، باين معني كه اگر عصیان الهی درنظام و جود عالم کون و قوع پیدا نمیکر د این صفت اصلا و جود نداشت وعدم آن با وجوب جود منافات ندارد لذا امكان رفع اين صفت بهتفصيلي كه ذكر شد محال نمي باشد و از آنجاكه اين صفت حاكم بر مظاهر و نفوس شقيه است، سلطنت آن دائمی باشد و با دو ام سلطنت آن رحمت حق که عبارت است از افاضهٔ اصل وجود شامل کل وجود است واین صفت در کفتار ومظاهر شقیه عذاب الیم است و در مستعدان نعیم دائمی است . بنابر آنچه ذکر شد وجوهی که درکلمات عرفا (نظماً ونثراً) دراین مقام ذکر شده است بر هانی نیست وخطابی است ومنال همه خلایق بهرحمت است ومبتلايان بهشقاوت حاصل ازاعمال اختياري سوء اختيار ويا شقاوت لازم برخی از اعیان که غایت وجودی این مظاهر ذوق عذاب است نسبت بهنفوس سعیده وارواح و نفوسی که بعدازعمل موجب عذاب ازباب آنکه صور مبدأ عذاب و ملکات ونيات حاصل ازاعمال موجب بُعد و حرمان از رحمت الهي، درآنان ازعوارض

موجود است ، ولی سخت تقیله مینمایه وچون ازمردم کاشان ومورد اتهام بود خیلی دست بهعصا مشی کرده است تا مبادا جان او در معرض فنا قرار نگیرد.

غریبه جایز الزوال بودهاست وبعداز زوال علل تألیم ، ملحق به کتان جنان شوند و متوطنان در دار شقاء اقل ازقلیل بحساب آیند وازباب آنکه وقوع در جحیم و در کات نیران ملازم است با عذاب و تحمل آلام تجوهر ملکات و نیات سوء مانع از خروج آنان از دار جحیم وعلت تامهاست جهت ابتلا به نار حرمان و انواع و اقسام از عذاب والم در دناك حاصل از مبادى و علل عذاب و عدم جواز تخفیف عذاب از ارواح خبیثه و نفوس مكاره كه فطرت اصلى آنان ازباب تبدیل ذات آنان بوجودات ملكوت اسفل ، فطرت سجینى است .

### نقل و تزييف

شارح علامه داودبن محمود رومى درشرح فصوص گوید: «اعلم ان من اکتحلت عینه بنورالحق ، یعلم ان العالم باسره عبادالله ، ولیس لهم وجود وصفة وفعل الا بالله وحوله وقوته و کلهم محتاجون الى رحمته وهوالرحمان الرحیم، ومن شأن من هو موصوف بهذه الصفات، الا یعذب احداً عذاباً أبداً، ولیس ذلك المقدار من العذاب ایضاً الا لأجل ایصالهم الى کمالاتهم المقدرة لهم کما یذاب الذهب والفضة بالنار، لاجل الخلاص مما یکدره وینقص عیاره فهو متضمن لعین اللطف والرحمة کما قیل: لاوتعذیبکم عذب وسخطکم رضی – و قطعکم وصل وجورکم عدل» .

عذاب الهی ازباب تشفی قلب نیست و نیز آخرت دار تکامل نمیباشد و حرکت استکمالی در آخرت امکان ندارد، بل که مبدأ عذاب اگر ازعوارض غریبه باشد در جوهر نفس ، زائل میشود، آنهم نه ازباب حرکت استکمالی و خلود در عذاب منافات با رحمت الهیه ندارد و رحمت الهیه وعطیات ربانیه درقوابل بحسب استعدادات مظاهر است نه برسبیل جزاف و درصورت تجوهر بملکات و نیات متجسم درباطن روح و سیر تدریجی روح درصور مبادی عذاب و استحکام بنیان این صور و جوهری شدن آنها ، و تبدیل عرضیات بذاتیات ، بوجه من الوجوه عذاب منقطع نمیشود و مبادی عذاب در بنیان نفس سبب اشتعال نار حرمان و آلام غیر قابل تخفیف نمیشود و مبادی عذاب در بنیان نفس سبب اشتعال نار حرمان و آلام غیر قابل تخفیف

متوارد برنفس میشود ونفس بصور عذاب متحرك است نه بحركت استقامی بلك. بحركات دوری بی انتها .

بنا برقول بحرکت درجوهر نفس انسانی درابتدای وجود امری بالقوه است، و بعد ازطى درجات نباتي وحيواني بمقامعقل ملاك تكليف ومميز حسن وقبحميرسد، و جميع افاعيل صادر ازآن منطبق با احكام الهيه مي كردد واز اطاعت وعصان اثرى درباطن نفس موجود ميشود واگر درصراط شهوات واقع شود، نفس بهتدريج سورت نیات و صور ناشی از اعمال در میآید و صور حاصل از انجر اف و معاصی نفس اورا ازصورت انسانی خارج مینماید ، شدت وضعف عذاب ، دوام وانقطاع آن بسته است به نحوهٔ رسوخ صور متجسم ازاعمال ونفس بعد ازموت و دفعة خود را مستقل الوجود ازبدن شهود نمايد وخود را محاط بانواع عذاب ومبادى عذاب از عقارب و حیات بل که خود را در حفرهیی از نیران شهود نماید، وانواع عذاب را ساید متحمل شود، بدون آنکه درمقام تحمل عذاب الیم محتاج بهبدن دنیوی باشد و در سلك اصحاب نار درآمده ودرنار حرمان وشعلههاى آتش ناشى ازغضبحق ومعاصى حیر آن و سرگر دان میماند اگر کسی معتقد شود که جو هر نفس در ابتدای وجود انسانی ، وقبل از ارتکاب معاصی ، جوهری مجرد تامالوجود است ونفس ازناحیهٔ حركت ذاتي بمقام تجرد عقلي نميرسد ، وبالفطره وبالذات مجرد تام الوجود ابدي الحيات خاق ميشود وازباب عدم جوازحركت درجوهر وعدم جوازتبدل عرضيات بذاتيات، جو هر نفس بعد از انغمار درمعاصي بهنز اهت ذاتي خود باقي ميماند وچنين نفسی اگر از کفره وفجاً ر هم باشد ، ازباب بقای نفس بهپاکی ذاتی بالأخره بعداز قبولعذاب وتحمل آلامشديده، ازباب آنكه بالعرض بالأخر ، زائل شدني است وذاتي در مقام مقاومت برعرضی غالب آید و حرکت قسری اکثری و دائمی نمی باشد، صورت نار زائل وشخص معذب ملحق باهل ايمان وسُكَّان جنان ميشود .

بنابر مسلك اهل حق تكرر اعمال قبيحه وافعال سيُّنَّه ازنفوس شريره باطن و

ملکوت نفس بصورتی غیرصورت ظاهری انسان درمیآید و ونفوس منغمر در اوهام بالأخره و به تدریج منحرف از صراط انسانی شده و باآنکه اصل فطرت باقی و دارای ظهور و اثر است، آثار متر تب براصل فطرت که بحسب تکوین عابد و ساجد حق است و به توحید اقرار مینماید ،ضعیف و آثار متر تب برانحراف از صراط مستقیم انسانی کم کم نور فطرت را کملون و بیرنگ و ملکات حاصل از شرارت و صور حاصل از حب دنیا و نیت و صور متر تب برنیات سوء در مقابل فطرت ذاتی چنان دارای بنیان و اساس مستحکمی می گردد که به طبیعت و ذاتی غیرقابل زوال و طبیعت ثانویه مبدل مبشود و در این صورت تخلف عداب و خروج از جحیم و عدم تأذی بنار طبیعت و انقطاع نار از مبتلایان بجهل مرکب و اعوجاج که رأس مال و سرمایه اشقیا و کفیار و منغمران در مشتهیات دنیوی است همان تخلف معلول از علت اشقیا و کفیار و منغمران در مشتهیات دنیوی است همان تخلف معلول از علت قامه و بمنزلهٔ جواز انفکاك ذاتیات از ذات محسوب خواهد شد ، واز این بابست قامه و بمنزلهٔ جواز انفکاك ذاتیات از ذات محسوب خواهد شد ، واز این بابست قرمود و برخی از محققان که منافق و کافر و معاند حق فاقد فطرت است .

بنابر حركت درجوهر وتبديل ثوانى باوائل وانقلاب تدريجى عرضيات بذاتيات چهبسا درمواردى احكام فطرت اوليه مغلوب، واحكام وآثار فطرت ثانوى غالب، ومنشأ آثار ومبدأ احكام خاص خود ميباشد وچنين نفوسى اگرداراى حسنات اتفاقى نيز باشند تبديل بهسيتات ميگردد «من كان فى هذه اعمى وهوفى الآخرة اعمى» و بايد توجه داشت كه وقوع در در كات ومراتب جحيم ملازم است با قبول آلام وعذاب و در آيات و روايات هميشه مترتب است عذاب بروقوع در نار و آلام دردناك براستقرار در جهنم و در كات نيران و تفكيك اين دو از يكديگر مشكل است .

از آنچه که ذکر شد دلائل قائلان بانقطاع عذاب و تبدل آن بعذب از هوسات و اوهام کسانی است که بهدلائل عقلی و برهانی پابند نمیباشند .

اماذ کر العارف القیصری فی مواضع آخر من شرحه فلایمکن ان بعتمدعلی ماذکره (ره) و لاباً سبنقل کلامه و تقریر مایر دعلیه و علی من سبقه، شارح قیصری بعد از ذکر و بیان

انحصار مقامات ودرجات اهل آخرت وبندگان الهی به سه مقام (ک ه البته اصول مقامات منحصر است در سه مقام نه فروع وجزئیات مقامات چه آنکه هرموطن و درجه یی دارای مراتب ودرجات واشخاص وشئون وظهورات متعدد است): جنت ونار واعراف واعراف مقامی بین این دو مقام وموطن است ، هرموطن ومقامی بحسب تجلی اسم الهی در اعیان ومظاهر داری اسمی حاکم براین مقام است و هرمقامی داری احکامی است که حکومت اسم متجلی در آن، آثار واحکام آنرا ظاهر مینماید.

چه آنكه اسماء الهيه مربى وحاكم ومظاهر خلقيه مربوب ومحكوم بحكم اسم خاص حاكم برهر مظهرى ميباشند «ولكل منها اسم حاكم عليه، يطلب بذاته اهلذلك المقام ، لأنهم رعاياه وعمارة ذلك الملك بهم . والوعد شامل للكل، اذ وعده في الحقيقة عبارة عن إيصال كل واحد منا – منها – الى كماله المعين له ازلاء فكما ان الجنة موعود بها ، كذلك النار والأعراف موعود بهما . والايعاد أيضاً شامل للكل ، فان اهل الجنة يدخلون الجنة بالجاذب والسائق – وجائت كل نفس معها سائق وشهيد ، والجاذب المناسبة الجامعة بينهما بواسطة الأنبياء والأولياء ، والسائق الرحمن بالايعاد والابتلاء بانواع المصائب كما ان الجاذب الى النار المناسبة الجامعة بينهما وبين اهلها . والسائق الشيطان ، فعين الجحيم موعود بهما لا متوعد بها (بنابر اين مسلك وعيد عبارتست ازعذابي كه متعلق اسم منتقم وجبار است وحكم اين مظاهر در –٥ بنج طايفه ظاهر شود : مشرك ، كافر، منافق وعصات از اهل ايمان كه بدو قسم، تقسيم ميشوند ، عارف موحد غير كامل ومؤمن واقع در حجاب ايمان كه بدو قسم، تقسيم ميشوند ، عارف موحد غير كامل ومؤمن واقع در حجاب وهنگام سلطة اسم منتقم وموسم ظهور احكام اين اسم الهي اهل عذاب به نير ان جحيم معذبند .

قیصری به تبع استاد خود عارف بزرگ کمال الدین کاشانی ، معتقد است که این جماعت بعد از تحمل عذاب مدتی مدیدو مرور دهور وسالها و بعد از آنکه از حق تمنای خلاص ازعذاب نمودند وحق دعای آنان را اجابت ننمود و به تدریج خو

و انس به عالم عذاب ونقمت گرفتنه ویقین کردند که دیگر خلاصی ندارند رحمت حق شامل حال آنان میشود ، وعذاب از آنان رفع میشود .

قیصری برخلاف استاد خود ، عارف مؤمن وعاصی و عاصی مؤمن مقید در حجاب را هم در سلك كفار واهل شرك آورده است درحالتی كه مؤمنان عاصی از آتش وجهنم خلاص میشوند و به اهل جنان می پیوندند نه آنكه درجهنم عذاب از آنان مرتفع شود چه آنكه روایات كثیره یی از طریق عامه و خاصه مأثور است كه موحد مخلد در نار نیست با نمعناكه از جهنم خارج میشود و ایشان بخلود آنان در نار معتقد است و قائل است كه عذاب آنان قطع میشود و فرق مؤمن با طوایف دیگر از سكان نار آنستكه : عارف مؤمن از باب آنكه در حجاب نیست با آنكه از ناحیهٔ ملكات حاصل از عصیان متعذب است از عذاب لذت هم میبرد، چون شهود جمال حق منشأ لذات و بهاء و كمال است اگر چه از ناحیهٔ عصیان عارف معاقب میباشد .

«طاعت ارنیست میسر، گنهی باید کرد در دل دوست بهرحیله رهی باید کرد» یشاهد المعذب فی تعذیبه، فیصیر التعذیب سبیاً لشهودالحق، فهو اعلی ما یمکن من النعیم – ے – فیحقه، وبالنسبة الی المحجوبین الغافلین عن اللذات الحقیقیة ایضاً عذب من وجه کما جاء فی الحدیث: ان بعض اهل النار یتلاعبون فیها بالنار، والملاعبة لاینفك عن التاذذ، وان کان معذباً لعدم وجدانه انه ما آمن به من جنة الأعمال التی هی الحور والقصور، وبالنسبة الی قدوم یطلب استعدادهم البعد من الحق والقرب من النتار، وهو المعنی بجهنم ایضاً عذب وان کان فی نفس الأمر عذاباً کمایشاهدمنا من یقطع سواعدهم ویرمی انفسهم من القلاع مثل بعض الملاحدة وبالنسبة الی المنافقین الذین لهم استعداد الکمال واستعداد النقص وان کان ألیماً (چه آنکه الم ناشی از ادر الك کمال وفقد انست از باب آنکه واجد کمال منشأ لذت نشده است و بهمین معنا معاقب ومتألم میباشد – ولکن لما کان استعداد نقصهم اغلب، رضوا بنقصانهم و زوال عنهم ومتألم میباشد – ولکن لما کان استعداد نقصهم اغلب، رضوا بنقصانهم و زوال عنهم تألیم بعد انتقام المنتقم منهم بتعذیبهم، وانقلب العذاب عذاباً ، کما نشاهد ممن تألیم بعد انتقام المنتقم منهم بتعذیبهم، وانقلب العذاب عذاباً ، کما نشاهد ممن تألیم بعد انتقام المنتقم منهم بتعذیبهم، وانقلب العذاب عذاباً ، کما نشاهد ممن تألیم بعد انتقام المنتقم منهم بتعذیبهم، وانقلب العذاب عذاباً ، کما نشاهد ممن تألیف به وتکرر صدوره منه تألیف به

واعتاد فصار يفتخر بهبعد ان كان يستقبحه اشكال اساسي دراين جاست كه الفت ب عذاب و انس با تألم درصورت بقای منشأ تألم وعذاب بهچه نحو متصور است و امر قبیح ومستنکری که منشأ تألم میباشد و وجود علتی که سببعذابست، ارتفاع عذاب امكان ندارد مكر بزوال علت عذاب وبا زوال اصل عضو متألم وبا فناى متألم بحسب وجود خارجی واین درصورت جو هری بودن علل تألم امکان ندارد ، اسم منتقم نفاد نپذیرد مگر درصورت محو منشأ جلب عذاب وصلوح مظهر جهت تسلط اسهمنقتم با بقاء مبدأعذاب واستحقاق وتألم وضر ورتملكات وصور مستنكره بحسب بقای آن صور بلحاظ تجرد نفس وصورت قائم ومتمکن درآن انفکاك از عذاب امکان ندارد ودر صورتی نفس انس با ناملائمات وصور مبادی عذاب حاصل نماید كه فطرت اصلى انساني طالب كمال خاص اهل رحمت رحيميه را ازدست بدهد ینجوی که صور حاصل از کفر وشرك ونفاق مطلوب وملائم طبع وی شود واین امر درمقام امكان ندارد چهآنكه حصول الفت وملائمت ب منشأ كفر وعصيان ونفاق مترتب است برصيرورت نفس وجود بهيمي وشيطاني وبا فرض فقدان فطرت اصلي طالب كمالات اخروى خاص سكّان جنت لذا شيخ رئيس اعظم اقسام عذاب را خاص نفوسی میداند که دارای ادراك و جریزه باشند و بله وفاقد مدر كات از سنخ معنویات وعقليات نباشند چه آنكه با فرض ادراك درجات جنان ولدات خاص مراتب جنات عدن نفس خود را مغبون مي بيند وفاقد كمال لازم مقام ومرتبة وجود او و ملاك حسرت که اتم انحای عذاب از این جا باید جستجو شود. بنابر این اعتبار انس بامو رغير ملائم و نامسانخ جو هر قدسي نفس مدرك بادراك عقلي امكانندارد وعذاب تخفیف نیذیر د ومنکف نشود مگر بزوال هیئآت وعوارض (۱) مبدأ وسبب عذاب.

۱- این طایفه هرچه درمقام تقریر ذوقیات اعجازنمایند دربرهانیات عاجز ودست بسته اند ومسالهٔ باین مهمی که از ارکان واصول عقاید و از نفایس معارف انسانی است با چهمطالب سست شعری که برخی از این مطالب اوهن از بین عنکبوت است تحریر مینمایند .

عارف قیصری مثل اینکه معتقداست اسم منتقم بطور مسلم از اسمایی است که حکومت آن موقت است درحالتی که حکومت این اسم ازحیث تجلی وظهور توقف بروجود قابل ومظهر صالح جهت اظهار آثار واحکام دارد.

قیصری بعد ازبیان آنچه که ذکر شد پرداخته است به علل انقطاع عذاب ازاهل شرك با بیان این مقدمه که مشر کان بحسب اصل وجود متنزل ازمقام اطلاق هستی و ماعتبار تکوین و علم بسیط حاصل در کافهٔ ذراری وجود عابد وساجد حقند و در مقام علم حصولی نیز حق را پرستش نمایند ولی اشکال کار آنها دراین مهم است که معبود کل را محدود فرض کرده اند و آنرا محصور در معتقد خود دانسته اند در حالتی که حق وجود مطلق عاری از اطلاق است و معبود آنان از مظاهر حق اول می باشد لذا بطور مطلق از عبودیت و بندگی حق بی بهره نیستند، و در و اقع حق را عبادت نمایند چه آنکه مظهر جلوه بی از جلوات اوست ناچار و لابد: قد رضی الله عنهم من هذا الوجه فینقلب عذابهم عذباً ... و بالنسبة الی الکافرین و ان کان العذاب عظیماً لکن لم یتعذبوا به، لرضاهم بماهم فیه: فان استعدادهم یطلب ذلك کالاتونی الذی یفتخر بما هو فیه و عظم عذابه بالنسبة الی من یعرف ان و راء مر تبتهم، مر تبه وان ماهم فیه عذاب بالنسبة الیها ، و انواع العذاب غیر مخلد علی اهله من حیث انه ، عذاب ، لانقطاعه بشفاعة الشافعین – و آخر من یشفع هو ارحم الراحمین کما جاء فی الحدیث الصحیح: لذلك بنبت فی قعر جهنم الجر جیر، لانقطاع النار و ارتفاع العذاب

# اثبات عدم انقطاع عذاب از مخلدین درجهنتم

در مسألهٔ خلود باید با تأمل درمفاد آیات و روایات ِوارد در عقاب و عذاب اخروی وانواع واقسام آن ونحوهٔ دوام وانقطاع آن نسبت بهنفوس مستحق عذاب و رحمت بعث نمود، ونیز باید درحکومت اسمای حاکم برمظاهر ونفوس، درنشأت آخرت ، وخاصیت این اسماء و کیفیت مناسبت بین مظاهر مُاخروی واسمای حاکمه، تأمل و تدبیر نمود، تا معلوم شود سِیر دوام عذاب درنفوس ویا انقطاع عقاید در برخی از ارواح .

اسم رحمان و رحیم دربسمله ودر سورهٔ حمد بعنوان- بسماللهٔالرحمنالرحیمو-الحمدالله ربالعالمین، الرحمانالرحیم - ذکرشده است باین معنی که دربسمله، بعد
ازاسم -الله- مذکورند و گفتیم که اسماعظم، وموضوع است ازبرای ذات متصف بکافهٔ
صفات کمالیه، متجلی درمظاهر خلقی (۱) نه ذات بحت وصرف وجود غیر متناهی
جامع جمیع صفات کمالیه، چه آنکه اسماء الهیه باعتبار تعلق بذات، عین ذات
الهیهاند، ودراین اعتبار، اضافه بمظاهر، اعم از مظاهر خلقیهٔ متعین و موجود
درخارج، ومظاهر علمیه، موجود درموطن و احدیت ومشهد علم حق بکافهٔ مظاهر،

ا - اعیان وصور اسما، وحقایق امکانی درموطن علم حق باعتبار آنکه صور حقید معصف به جعل نمیباشند چه آنکه هر حقیقت مجعول وهر صورت موجود درخارج باعتبار صدور آن ازعلت وایجاد آن بوجود خاص مرشیء و باعتبار ترتب اثرخاص ولازم آن شیء برآنشیء محکوم باحکام جعل ومنشأ آثارلازء وجود خارجی هرشیءاست وشیء باعتباروجود علمی و تقرر در ذات علت مفیض وجود و چون بوجود خاص خود وجود ندارد وبوجود علمی علت وجاعل تام موجود است محکوم باحکام خاص علت میباشد وباین اعتبار غیر مجعول است لذا اعیان ثابته واستعدادات لازم اعیان غیر مجعولند ولی بلامجعولیة ذاته المقدسة الاحدیة و حق اول بعین علم خود و عالم به اعیان وحقایق است و لذا اعیان وجودات خاصه اند که بنحو کثرت در وحدت درمقام احدیت بوجود جمعی الهی موجودند ومتعلق علم حتی درمواطن و مشاهد وجودی بنا بتصریح کابر عرف اصل وجود هرشیء است و حقایق خارجی نسب واضافات ورشحات و تجلیات حقند ومراد از این نسب واضافات نسب اشراقیه است نداضافات مقولیه مصطلح حکما وجمعی که از فهم مباحث غامض موجود درمسفورات اهل عرفان عاجزند دربیان مرام آنان دوچاد لفزشهای عجیب شده اند .

چه آنکه اعیان ثابته و صور علمیته حقایق ، باین اعتبار صور اسماء الهیه اند که از جهت وجود درموطن علم وحضرت شهود عین وجود حق وغیر مجعولند بلامجعولیة ذاته المقدسة الأحدیة ، چه آنکه دراعیان وصور خلقی دواعتبار ملاحظه میشود؛ اعتبار اثنها صور الأسماء والصفات ، واعتبار انها حقایق الأعیان الخارجیة – باعتبارل اول، اعیان ثابته صورت وظاهر وبمنزله ابدان وهیاکل اسماء الهیه تحقق دارند و از شؤون اسماء محسوب میشوند واسماء الهیه روح وباطن واصل اعیانند، ولی باعتبار دوم اعیان روح وباطن اصلحقایق خلقیه اند وحقایق خارجیه، صورت وظل وظهور اعیان ثابته اند . بهرحال اسم رحمان ورحیم مذکور بعد از اسم الله از شعب وفروع وستری وسدنهٔ این اسم الله بشمار آیند واضافهٔ اسم الله به این دو اسم دارای جهت و ستری است ، استعانت باسم الله – وذکر اسم الرحمان والرحیم ، بعد از این اسم حکایت از حقیقتی نماید . و نیز ذکر اسم – الرحمان – و الرحیم – درسورهٔ حمد، بعد از اسم الله واسم رب مضاف به عالمین، باعتبار جهت و خصوصیت یا جهات و خصوصیات اسم الله و سر و رمز الهی است بل که متضمن اسرار است .

هراسم کلی و مطلق که دارای فروع و شعب و اظلال و اشباح است، در مقام تجلی و ظهور و بروز در مقام اظهار خواص، بدون تشأن و تقید از اسماء جزیی ممتاز نمیشود، لذا در سورهٔ حمد، اسم کلی و جامع الله، به اسم – رب مضاف شده است، و نیز از آنجا که حقیقت حمد نیز ، از حقایق مطلقه و کلیه و دارای مراتب و شئون و ظهورات مختلفه است ، و مرتبهٔ اول ظهور آن عبار تست از حمد حق ذات خود را در مقام احدیت و و احدیت باعتبار ظهور حق باسم – المتکلم – جهت اظهار و ابر از کمالات ذاتیهٔ خود از موطن غیب بمرتبهٔ – شهود المفصل مجملاً – فی الأحدیة ، و مشاهدة الجمل مفصلاً – در مقام و احدیت ، جهت اظهار کلمات و جودیه، و این اتم اقسام و اعظم انحای حمد است لذا در جای خود گفتیم که اصل – حمد – داخل مقوله یی از مقولات نمی باشد .

حقیقت کلی حمد بحسب مفاد از آیه شریفه باسم جامع الله مضاف میشود واسم کلی الله در – بسمله – و در سوره – حمد – بهرحمان ورحیم اضافه شده است ، با این فرق که – حمد – درسوره مبارک ، بعد از اضافه باسم الله – باسم – رب – متعیتن وممتاز گردیده است .

درهرصورت و علی ای نحو فرض، هرحقیقت کلیهٔ الهیه ، درمقام ابراز و اظهار خاصیت ، ودر مقام تعیین، ، بیکی از حقایق جزئی ، وبیکی از اسماء الهیه، مقید و ممتاز می گردد، و این معنی باعتبار تبعیت از اصل وجود و حقیقت مطلقهٔ هستی است که درمقام تعیین بیکی از قیود و لوازم لازم تعیین ، متعیین و از مقام صرافت تام و محوضت ، به تعیینی از تعیینات متنزل میگردد .

نگارنده در تفسیر سورهٔ توحید مفصل در سر ذکر اسم – رب – بعد از اسم – الله – و ذکر دواسم – رحمان – و – رحیم – بعد از اسم رب ، بحث کرده ام، و در این جا بمناسب ظهور رحمت ازحق باعتبار – اسم رحمان – واسم – رحیم – که با مسألهٔ آخرت وظهور و تجلی اسماء مشعر بهرحمت و تقریر این اصل که دو امرحمت رحیمیه و رحمت رحمانیه یعنی رحمت امتنانیه و بیان این اصل مهم که عدم انقطاع عذاب بعد اسمی مستند است و آیا حکومت اسم رحمان سبب و مقتضی انقطاع عذاب است و یا آنکه اسم رحمان حاکم بر مظاهر سعدا و اشقیاست و شفاعت یا انقطاع عذاب ناشی از تجلی اسم رحیم است و مراد از کلمهٔ رحمت ، در کلام معجز نظام – و سعت رحمتی غضبی – چهرحمتی است و – کتب ربکم علی نفسه الرحمة – مقتضی خلاصی کفار از عذاب و موجب انقطاع عذاب است و یا اصل رحمت بعد مقید بقیود خاص منشأ قطع عذاب و انقطاع غضب است ؟ آیا بین دو رحمت – بسمله – و دو رحمت فاتحة الکتاب فرق است ؟ بسمله در صور تی که جزء آیه باشد کما علیه الفرقة الناجیة مجرد تکرار است در صور تی که اهل تحقیق گویند تکرار در آیات الهیه و جهی مجرد تکرار است در صور تی که اهل تحقیق گویند تکرار در آیات الهیه و جهی

ندارد چهدرکتاب تکوین وچه درکتات تدوین، تکرار درست نیست (یعنی همانطوری که تجلی حق بوجود منبسط در مجالی و مظاهر تکرار نپذیرد، تجلی درکلمات و رقوم هم تکرار ندارد(۱).

قال العارف النحرير في تفسير سورة الحمد بعد ذكر قوله: الرحمان الرحيم. ليس تكرراً لما في البسملة ، بل للواحد تخصيص حكم التعميم ، وللآخر تعميم حكم التخصيص ، ومتعلق احدهما الحكم الدائم بمقتضي حكم معنى الأمر باطناً مطلقا، وللآخر الحكم المقدر المشروط ظاهراً و باطناً . و ستر ذلك و تفصيله: ان الرحمة رحمتان ، رحمة ذاتية مطلقة امتنانية، هي التي وسعت كلشيء ، ومن حكمها الساري في النوات ، رحمة الشيء بنفسه ، وفيها يقع من كل رحيم بنفسه بالإحسان، او الإساءة بصورة الانتقام والقهر ، فان كل ذلك من المحسن والمنتقم رحمة بنفسه و فافهم – ومن حيث هذه الرحمة وصف الحق نفسه بالحب وشدة الشوق الى احبا به، وهذه المحبة – بهذا الرحمة لا سبب لها ولا موجب ، وليست في مقابلة شيء من الصفات والأفعال وغيرهما ، واليها اشارت رابعة (٢) .

ا ـ رابعه گوید: احبك حبین ، حبالهوی ـ و حبالانك اهل لذا كا ـ فاما الذی هـ و حبالانك اهل لذا كا ـ فاما الذی هـ و حبالهوی ـ و وذكرك فى السّر حتى اراكا ـ فاما الذی انت اهل له ـ فشغلی بذكرك عمن سواك ـ ولا الحمد فی ذوالا آذال لی ـ ولكن لـكالحمد فی ذواكا ـ فحب الهوی لمناسبة ذاتية غير معللّة بشیء غير الذات ، وامـا حب انك اهل لذاكـا ، فسببه المثمر له هوالعلم بالاهلية ولهذالرحمة من صورة الاحسان كل عطاء يقع لاعن سئوال اوحاجة ، ولا لسابقه حق او استحقاق لو صف ثابت للمعطی له ، او حال مرضی یكون علیه هذا مطلقاً، ومن تخصيصاته الدرجات والخيرات الحاصلة فی الجنة لقوم بالسّر المسمی فی الجمهور عنایة (غایه) لالعمل عملوه او خیر قدموه .

کلمات صدرالدین دراین مسأله عمق زیاد دارد ، ازاین قسم مباحث معلوم شود که قرآن و سنت نبوی خزائن معارف است .

۲ - چون تدوین برطبق تکوین است در رقوم ونقوش امکانی ازجمله درقرآن مجید و
 ۲ - چون تدوین برطبق تکوین است در رقوم ونقوش امکانی ازجمله درقرآن مجید و

قونوی اشعاری را که در حاشیه نقل شد از رابعه نقل کرده است خلاصهٔ مضمون آن اینستکه : حُب هوی، ناشی از مناسبت ذاتی است که بامری معلل نیست وعلت آن فقط ذاتست و لا غیر ، واما حب ناشی از اهلیت ، علت وسبب آن علم باهلیت محبوب است جهت حب و دوستی ، رحمت خاص ناشی از عنایت حق و خیرات حاصل در جنت و در جاتی که برای برخی از نفوس از جهت سر تعلق می گیرد و معلل بعمل نمی باشد ، مستفاد از روایتی است که عامه نقل کرده اند و شاید ناقل ابو هریره است «انه یبقی (۱) فی الجنة مواضع خالیة، یما هاالله بخاق یخلقهم لم یعملوا خیراً قط». از باب آنکه در آیهٔ شریفه و ارد است که بهشت و جهنم پر میشود از اهل رحمت و غضب، و چون بعضی از جاهای بهشت خالی میماند بعضی از کسانی را که اصلاً عملی که موجب استحقاق رحمت آنان شود ، بجا نیاورده اند برای امضای حکم سابق داخل بهشت مینماید .

رحمت دیگری که فایض از رحمت ذاتی حق است ولی از آن ممتاز است بقیود که از آن قیوداست حکم وقضای الهی «کتب ربیکم علی نفسه الرحمة» و این رحمت مقید است بشر ایط از اعمال حسنه و احوال مناسب شمول رحمت و آنچه که مطمع ابلیس است این قسم از رحمت نمیباشد چه آنکه متعلق طمع شیطان رحمت امتنانیه است که مقید بقیدی نمی باشد و همه را شامل میشود .

قونوى چون بهشت را برسه قسم تقسيم نموده است : جنت اعمال ، وجنت اختصاص ، درتفسير گفته است : «رحمتاالبسملة للتعميم والتخصيص ، و رحمتا

فرقان عظیم واگر تکرار شود قادح در سعهٔ تجلی الهی است که : ان فیجمال الله سعهٔ لـو تکرر ـ لضاق، لذا سلطان اهل توحید علی امیر اولیا فرموده اند حق تعالی در کلام خود متجلی است وشما نمی بینید ، تجلی حق در کلام خود برطبق تجلی در نظام وجود است لذا مراتب وجود سعی واطلاقی قرآن برطبق درجات وجود است کسانی که به مطلع کلام الهی رسیده اند جمیع درجات وجود را از این مقام، که مقام تعیش حق باسم ـ المتکلم ـ است شهود نمایند ،

الفاتحة من الرحمة الذاتية الامتنانية والتقييدية الشرطية».

لابد مراد آنستکه: رحمان در بسمله – شامل همه اشیاست که همان صفت عام باشد وصورت اصل وجود است و تجلی حق باسم رحمان ، همان اظهار کون است بوجود منبسط ونفس رحمانی، ومفاد آن افاضهٔ اصل وجود است به هرعین ثابت قابل اصل وجود ، ورحیم صفت خاص است ومفاد آن نیل بدرجات جنان است بمناسبت ایتان بواجبات و ترك مهرمات و مقید است بشروط کما نقله العارف الکاشانی المولی عبدالرزاق عن الصادق – علیه السلام – .

#### نقل و تحقیق

برخی تکرار دواسم رحمان را در -بسمله - و - حمد - حمل بر مبالغه و تأکید نموده اند ولی باید توجه داشت باین مهم و چهخوب تفطن نموده است شیخ اکبر - ابی عربی - و فرموده است که: از جرئتهای پرخطر ارباب تفسیر حمل آیات الهیداست بر مبالغه و مجرد تکرار. و چهخوب گفته اند اهل تحقیق که تکرار در کتاب تکوینی و تدوینی بحسب تجلیات حق محال است .

ذکر رحمان و رحیم در - بسمله - شاید ناظر براین مهم باشد که هیچ امری از امور ، وجود پیدا ننماید وبعداز تحقق وجود بکمال ذاتی و عرضی خود واصل نشود، مگر آنکه فاعل آن امر ، بعون خداوند رحمان و رحیم وبهرحمت رحیمیهٔ حق اول متکی شود .

ودر – سوره حمد – ذکر اسم رحمان و رحیم باین عنایت وارد شده است که چون حمد ناشی از انعام الهی است و نعم الهی معلول رحمت و اسعهٔ اوست و همین سبقت رحمت الهی برغضب سبب وجود عالم هستی و تحقق اعیان ممکنه بوجود

خاص خود وزمینه ازبرای تجلیحق باسم محسن ومنعم میباشد واسمرحمان صورت وجود است که شامل همه ممکنات میباشد وبهحسب حکم وحیطهٔ وجودی مشتمل است بر کلیات اسماء وصفات .

لـذا برخى گويند: اسم رحمان ورحيم در – بسمله – صفت اسم –الله – و در فاتحة الكتات – صفت ذات حق و اسم فاتحة الكتات – صفت ذات حق و اسم او نيز وضع شده است – تبارك اسم وبتك ذى الجلال والإكرام – باين معنا كه اسم رب صاحب جلالت واكرام است كما اينكه ذات حق متصف بـاتم انحاى جلالت و عظمت است .

ازآنجاکه مظاهر کونیه وحقایق اعیان باعتباروجود خارجی بخصوص هیاکل توحید ازصاحبانولایتکلیه وجزئیهباعتبارمظهریت متصفبایندو اسمالهی میباشند، ولی این اوصاف بر آنهابه تبعذات حقیا بالوراثه از اوثابت وبرای وجود حق بالذات ثابت است لذا بحضرت ختمی مقام – رحمة للعالمین – اطلاق شده است و بلحاظ اتصاف برحمت رحیمیه ورحمانیه و اسطهٔ درفیض و دارای مقام و ساطت در ایجاد، و نیسز صاحب مقام شفاعت کلیه و باعتبار مقام و مرتبهٔ – او ادنی – دارای مقام انن – است و متجلی باسم شفیع مجالی و لایت کلیه او یند از عترت و خواص اهل بیت او، این نیز یکی از علل تکرار دو اسم است .

باعتباری از آنجا که مفیض وجود سلطان هستی، حق اول است و وجود بطور مطلق از صقع ربوبی است واسم - رحمان - نظیر اسم الله جامع جمیع اسماء الهیه است ، بغیر حق این اسم اطلاق نشود ، باین اعتبار همانطوری که اسم الله - اسم اعظم، وام الأسماء است ؛ اسم رحمان نیز از جهت احاطه وسعه ، قرین این اسم قرار گرفته است «قل ادعوا الله ، اوالرحمان ، ایما تدعوا ، فله الاسماء الحسنی » لذا وارد است که «کت بعلی نفسه الرحمة» واین رحمت ، رحمت امتنانیه است که

مبدأ اصل وجود است كمااينكه اسم الله نيز ، اسم مضاف بجميع اعيان ، و وجود منبسط و رحمت واسعه ونفس رحمانی صورت اين اسم اعظم است باين اعتبار ، اسم رحيم ، اسم عام است لصفة خاصة ، كمااينكه اسم رحمان ، اسم خاص است لصفة عامة لذا رحمت رحمانيه، مخصوص بموجود خاص نمی باشد و بحالی از احوال تعلق ندارد ، ولی رحمت رحمانيه ، اختصاص دارد باحوال سالكان و مظاهری كه بو اسطهٔ فراهم كردن موجبات قرب ، درمقام استجلاب فيوضات خاصهٔ حق بر آمده اند و اسماء مشعر به غضب وقهر ، هر گر در نهايات وجود و مقام رجوع بحق و در نشأآت بعد ازموت بر آنان حكومت ننمايند ، در اين صورت موجودات باعتبار مظهريت اين دو اسم مختلفند .

عقول ونفوس کلیه وحقایق موجود در عالم ملکوت وسکّان مالاً اعلی و موجودات برزخی مقدم برعالم ماده ، هم مظهر اسم رحمانند وهم مظاهر اسمرحیم و در آنان این دو اسم بحسب حکم تعیّن ندارند، چه بصرف رحمت رحمانیه موجود شده اند ، و اصل وجود آنان عین رحمت و رأفت ، و وجود ابتدائی و وجود معادی و انتهایی آنان واحد است وحق را بدون حجاب شهود نمایند وبانواع نعم متنعمند، اگرچه از مظهریت برخی از اسماء خاص انسان کامل محرومند نفوس ناطقه و ارواح اسانیه که بزیور علم و عمل آراسته اند مظهر این دو اسم کلی الهی هستند، و نفوسی که مئال آنان برحمت است ، ولی بو اسطهٔ حصول عوارض منشا غضب ، بعذاب و وغضب الهی در برزخ و آخرت مبتلا خواهند بود ، درعین آنکه مشمول غضب حقند ، از احکام رحمت رحیمیّه بر کنار نیستند ، ناچار هر دوی این اسم بر آنها حاکم است .

ارواحساذج ونفوس ساذجهٔ خبیثه قـــابل رحمت رحیمیه هستند ولـــی باعتبار وجود خارجی شرور و غضب بروجود آنان غلبه دارد .

#### علت اجتماع اسم رحمان و رحيم

بعضی از ارباب تحقیق گفته انه: اسم رحمان ورحیم، مانند فقیر ومسکین (۱) ومثل ظرف و جار و مجرور درمقام اجتماع دارای دومعنای مختلف ودر زمینهٔ افتراق یکمعنا دارند . اگر این دو لفظ با هم استعمال شود مثل آیه بسمله و سوره حمد ، باید اسم رحمان را برمعنایی واسم رحیم را برمعنای دیگر حمل نمود ولی اگر لفظ رحمان و یا رحیم جدا استعمال گردند ، رحمت دراین صورت اعم است از رحمت رحیمیه ورحمانیه ، لذا درآیات و روایاتی که جدا ازاین دو لفظ ذکر شده است مثل – ان الله رؤف رحیم – ویا مثل (الرحمن علم القرآن) مرد اعم از دو قسم ترحم است .

باید دانست که حقیقت واصل رحمت بحسب اصل ذات، حقیقتی کلی وسعی و اطلاقی است و تعدد و تکثیر، از ناحیهٔ ظهوررحمت کلی و مطاق، در مراحل و مراتب و تقید آن حقیقت اطلاقی بقیود مختلف است لذا اصل رحمت در مقام جمع و جود، عین حقیقت و جود، و نفس و جود حق اول است ، و اتحاد آن با ذات ، مثل اتحاد اسم و مسمیّاست، لذا می توان رحمان و رحیم را – علم ذات قرارداد و لذا بعضی این اسم را صفت جمال دانسته اند .

روى اين اصل ، رحمت سارى دركلية اسماء الهيه است وهراسمي ، ازاين اسم

ا ـ گفته اند در حال اجتماع لفظ فقیر ومسکین ، مسکین را باید بفیر فقیر حمل نمود، للا گویند مسکین اسوء ٔ حالا افقیر است للا فقها ـ رض ـ فتوی داده اند اگرکسی وصیت نمود که قسمتی ازمال اورا بفقرا ومساکین بدهند ، ناچار باید مال تقسیم شود بین فقیر، و غیر فقیر که مسکین باشد ولی اگر وصیت شود که قسمتی ازمال را بفقیر بدهند و یا بمسکین، می توان همه مال را بهرکدام داد .

اعظم دارای حیظ و بهره است و از این جهاست که رحمت درمقام ظهور خلقی عین وجود منبسط است وازاين جاست كه ظهور حقايق درمقام واحديت وتجلى اسماء الهبه دراعيان ثابته بوجود علمي ، ازباب انطواء كثرات در وحدت ، از تجلي حق باسم رحمت و یا ظهور حقیقت وجود بصورت رحمت حاصل شده است و از این جاست كه حقيقت محمديه باعتبار مقام قاب قوسين ومرتبة - أو أدنى - ونيز بلحاظ تجلي درآيات آفاق وانفس ، رحمة للعالمين است ، باعتبار وساطت در ترقيم نقوش و كلمات وجوديه ، واسطهٔ درفيض ومرتبهاش عين وجود منبسط باعتباري وباعتباري مقام او ، همان عقل اول است که (اول ماخلق الله نوری) وباعتبار نهایات وجودی واجد مقام ومرتبة شفاعت كليه است بنحوى كه خطاب ازمقام كروبي (در مقام تکثر ر شفاعت) باو میرسد که یا محمد ، برای غضب حق زمینه یی باقی نگذاشته یی بهاعتبار احاطه وشمول كلية رحمت است كه اسم منتقم واسم جبار و ذوالبطش الشديد نيز ازحكم اين اسم خالي نيستند از آنجهت كه حكم حق وقضاي الهي در اعیان وجودی حتمی است وباین لحاظ هراسمی بالضرورة دارای مظهر و دارای سلطه وحكماست واحكام اسماء درمظاهر خلقيه ظاهر ميشود وانسان كامل مظهر حميع اسماء الهيهاست وباين اعتبار داراى نصيب وحيظتام ازاسم رحمان ورحيماست ازمقام ولايت كلى به «صاحب السجلات» و از مقاه جمعي وي به (اسم بطاقه) و - حامل لا اله الاالله – تعبير شده است و از اين جاست كه بانسان كامل –رحمة للعالمين – اطلاق شده است.

چون اسم رحمان و رحیم با یکدیگر ذکرشوند هرکدام دارای خواص و آثار واحکام جداگانهاند وباعتبار مقام جمع و وجود جمعی ، بیك وجود موجودند ، و تمایز واختلاف ازناحیهٔ ظهور درکثرات ومراتبوجودی حاصل میشود، ویااحکام این دو در بعضی از مواطن جدا و متمیتز و دربرخی از مشاهد، واحد وغیرمتمیتز

است واین حکم درجمیعاسماء الهیه باعتباری جاری وساری است ودرمظاهر اسماء الهیه نیز این حکم جمیع حضرات و باعتباری باعتباری از کلیهٔ اسماء بهر دارد.

بنابراین اسم رحمان حاکم برجمیع مظاهر و در کافهٔ مراتب وجودی دارای حکم و اثر و تجلی و ظهور است و این اسم چون بعالم کثرت رسد ، متمیز از اسم رحیم میشود از اینباب که ، نعم الهیه و انعام ربوبی درعالم ماده و زمان از باب غلبهٔ احکام کثرت ، ممزوج با کدورات و آلام است و لذات، مغلوب آلام میباشند، و نوعی از غضب و سخط الهی در این زمینه ظاهر و حاکم است، و این از این باب است که این اسم اعظم الهی درمقام سریان در مراتب و مظاهر ، قهراً قبول حکم خاص هر مرتبه نموده و ناچار ممزوج است با غیر خود و غیر آثار و احکام خود، و حق تعالی، بحکم آنکه جدا و مطلق است و رحمت درمواطن و مشاهد و جودی غالب و بالأخره مشوب با کدورات و آلامی که بمناسبت حکم مرتبه، برحمت رحمانیه سرایت کرده است ، این رحمت را از احکام ساری خاص مرتبه ، خالص کرده، و رحمت مکدر و ممزوج و مشوب ، برحمت صرف تبدیل می گردد ، و رافع یا علت تخلیص نیبز حق اول است ولی بو اسطهٔ تجلی باسم – رحیم – این تخلیص نسبت به برخی از نفوس حتی ادر ناموس کثیره یی در عالم آخرت در عالم دنیا و نسبت به برخی در عالم برزخ ، و نسبت بنفوس کثیره یی در عالم آخرت حاصل مشود .

## نقل و تحقیق

عارف كامل، ومتألّه مكاشف، خاتم اهل العرفان مولانا صدر الدين رومي قونوى «قدس الله نفسه» درمقام بيان تخليص از آلام درمقام حكم اسم الرحيم فرمايد:

«ثم لتعلم انالتخصيصالذي هوحكمالإسم الرحيم على نوعين تابعين للقبضتين – كما متر بيانه – احدهما تخصيص اسباب النعيم لاهل السعادة برفع الشوائب كما اخبر به الحق بقوله: من حترم زينة الله التي اخرج لعباده والطيتبات من الرزق. قل هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة ، فان الثدنيا دار جمع ومزج ، فهي للمؤمنين في الدنيا ممزوجة بالإنكاد والأحكام الموطنية ، وهي لهم في الآخرة خالصة ، فالاسم الرحيم هو المصفى اسباب النعيم وسوابغ الإحسان عن شوائب الأكدار والإنكاد.

والنوع الآخر من التخصيص هو مطلق التمييز السعداء من الأشقياء ، والتخليص من حكم التشابه الحاصل في الدنيا بسبب عموم حكم الاسم الرحمان ، وما للأشقياء في الدنيا من النعيم والراحة و نحوها من احكام الرحمة . وبضد ذلك السعداء المؤمنين من الآلام والأنكاد .

وايضاً فالرحمان عام المعنى ، خاص اللفظ ، والرحيم عام اللفظ، خاص المعنى على رأى جماعة من علماء الرسوم و هذا القول من وجه موافق لبعض ما اشرنا اليه بلسان التحقيق ، وان لم يكن من مشرب اهل الظاهر (فافهم وانظر الى كمال معرفة الشرسل - صلوات الله عليهم بالأمور - وقول الخليل (١) الذى حكاء الحق لنا عنه في كتابه العزيز لأبيه ، يا ابت انى أخاف ان يمسك عذاب من الرحمان ، فراعى المسلوات الله عليه من له الحكم من الأسماء على ابيه يومئذ وهو الاسم الرحمن، فانه كان في سلامته وراحته، فنبتهه، على ان الاسم الرحمان اسم جامع و تحت حيطته اسماء لها احكام غير الرحمة تظهر بحكم التخليص الرحيمى في دار الفصل ، فتمتاز حصة الرحمة الخالصة من كل ماينافيها و تظهر خاصية كل اسم بحسبه ، فكأنته قال له: الرحمة الخالصة من كل ماينافيها و تظهر خاصية كل اسم بحسبه ، فكأنته قال له: لا تغتر بما انت عليه من الامن والراحة ، فان الاسم المنتقم اذا انفصل عنه حكم الاسم

ا - این استشهاد بوجه دوم است از وجوه مربوط به تلخیص عداب و آلام ازرحمث که از ناحیهٔ حکم مرتبه عارض رحمت گردیده است .

الرحمان بالتمئيز والتخليص المذكور ، ظهر لك امور شديدة تخالف ما انت عليه الآن (١) ...» .

در آیهٔ اول اشارت باین اصل مهم رفتهاست که حق اول فرماید : مــا هر گز انواع واقسامنعمتهای خودرا، بربندگان حرامننمودیم، ارزاق صوری وغذاهای لذیذو آنچه ازمأکو لات که بر ای آنها گو ار ااست و نعم غیر مأکو لات مثل زینتها و آنچهظاهر آنهارامیآراید، وآنچه که بهباطن اختصاصدارد، مثل ارزاق معنوی وطیبات روحانی و زینتهای باطنی، بر آنها حلال و گو اراباد، و ما بمقتضای رحمت رحمانیهٔ خود همه رامشمول انعام خود قر اردادیم، ولی نعم دنیوی همیشه با آلام و کدورات و کر اهت ممز و جاست و كأنه لازم دنیاست كه نعمتهای آن مشوب با آلام است ولی در آخرت بمناسبت حكم اسم – الرحيم – نعمتهاي ما مشوب وممزوج نميباشد ورحمت عامة كلي حق در آخرت مثل دنیا ، مبترا از احکام موطن ومرتبه است جهآنکه مرتبهٔ وموطن دنیا دارای احکام خاص است که از جمله رحمت را ممزوج با نقمت نماید ونیز در آخرت نست بکفار لذات از آلام تخلیص شود، همانطوری نصیب مؤمن و موحد حقيقي رحمت خالص است حيظ وبهرة كفيّار، عذاب خالص است، لذا نارا خروى، نار صر فاست و مطلقاً من ج باغير نارقبول ننمايد عذاب صر فهمين است لذاحق از آن بعذاب شدیدتعبیر فرموده است و این تمییز و تخلیص عذاب، وعدمجهت رحمت در آن دائمی وابدى است واين نحو از عذاب قبول انقطاع ننمايد واين مظهر بوى رحمت حق را استشمام نكند.

درآیهٔ دوم مخاطب حضرت خلیل الرحمن منغمر در انواع نعم دنیوی است ، لذا آنحضرت درمقام نهی از پرستش بثت اورا مخاطب قرارداده و فرموده است : از پرستش غیرحق سخت پرهیز نما ، چون میترسم عذاب حق تورا احاطه نموده و

۱ ـ وجوع شود به تأویلات سورهٔ فاتحة الکتاب صدر الدین قونیوی چاپ احمد آباد دکن ص ۱۷۹، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۸۳ ۰

در سلك اولياى شيطان ازحق دور بمانى وبهاين نعمتهاى موجود مغرور مباش، چهآنكه جادارد كه اسم - منتقم - بمناسبت احكام اسم - الرحيم - از رحمت رحمانيه شامله حق جدائى طلب نمايد ودراين هنگام حاكم برتو فقط اسم - جبار ومنتقم خواهد بود ودراين صورت بشديدترين عذاب گرفتار آيى ؟ واين مسلم است كه شديدترين عذاب ، عذاب آخرت است ودرآخرت رحمت از عذاب بكلى جدا شود، وعذاب، عذاب صرف گردد واين ازخواص حكم -الرحيم - است كه در مؤمن مبدأ لذات ونعم ودر كافر ، منشأ عذاب اليم است كه جهت ظاهر و باطن او را فراگرفته وباطن روح او در چهار موجه اضطراب حيران وعذاب ازباطن او طالع شده و بظاهر سرايت كند .

ازآنچه که ذکر شد تخلیص و تمیز رحمت ازعذاب و راحت از آلام، ازخواص اسم رحیم است و این تمییز و تخلیص در بهشتیان و اهل جهنم دو قسم متصور است، تخلیص تام ، و تمیز ناقص . و صرّ بذلك الشیخ الکبیر فی تأویلاته بقوله : «ان الحضر ات الکلیت بالرحمة ثلاثة حضرة (یعنی منحصر ست در سه حضرت از حضر ات وجودیه و مظاهر الهیته) الظهور و البطون و حضرة الجمع ... و کل موجود فله هذه المراتب ، و لا یخلوعن حکمها ... و علی هذه المراتب الثلاث تنقسم احکام الرحمة فی الستعداء و الأشقیاء و المتنعمین بنفوسهم دون ابدانهم کالأرواح المجردة (از باب آنکه در ارواح مجرده یعنی عقول کلیه چون این اکابر بعقل روح اطلاق نمایند از باب آنکه در ارواح مجرده یعنی عقول کلیه و الجامعین بین الأمرین ، و الستعداء فی الجنة این آ من حیث نفوسهم بعلومهم دون صورهم (چون سعداء بنعم مخصوص ابدان در ایناً من حیث نفوسهم بعلومهم دون صورهم (چون سعداء بنعم مخصوص ابدان در نشئآت دنیا، اهمیت نداده اند (۱) و بجهت مقام روحانی گرایش تام داشته اند و لذت

۱ ــ مثلاینکه سیدالزهاد وقبلة اهلالمعرفة امیرمؤمنان ازغداهایلاید پرهیز مینمود ومکرر میفرمود حبیب من رسول خدا فرمود: هرچه انسان بهغداهای لذید بیشتر توجهکند مکث او درمحشر زیادتر خواهد بود ، کنایه ازآنکه جهات تعلقات دنیوی مانع عبور انسان از طبیعت وموطن طبع است وبهمان اندازه عبور او ازمراحل طبیعت مشکلتر میشود .

دنیایی را مانع صعودعقلانی وجاذب نفس بطبیعت و منشأ تعاق روح بماده میدانستند) لکونهم لم یقدموا فی جنة الاعمال مایستو جبون به النعیم الصوری ، و ان کان فنذر یسیر بالنسبة الی سواهم – بعکس این جماعت زهاد و عباد و کسانی که حقر ا برای نیل بدر جات جنت افعال و نعم و لذایذ اخروی مثل حور وقصور و طلح منضود و لحم طیر و فواکه عبادت نمایند از نعم روحانی کم بهره اند برخلاف اهل عرف ان و جامعان و صاحبان مقامات که قبله مقصود آنان فنای در حق و عبادت آنان فقط جهت عظمت و جود مطلق است که لسان قائد و رهنمای آنان به : ما عبدتك خوفا من نارك و طمعاً لجنتك و باین بیان و کلام جان نواز ماصبر علی حرّ نارك و کیف اصبر علی فراقك ، دائماً متر نماست) .

بنابر آنچه که از شیخ عارف صدرالدین رومی نقل کردیم تخلیص و تمیز مخصوص اسم – الرحیم – که نسبت باحوال اهل آخرت به تام و ناقص تقسیم شد این تمامیت و نقصان از ناحیهٔ تعاق رحمت و غضب نسبت بهریك از ظاهر و باطن و جمع بین ظهور و بطون است و این تمامیت و نقصان تخلیص در طرف نفوس اهل سعادت و ارواح شقیه و بالأخره نسبت بسكان بهشت و جهنا از این قرار است :

(الف) رحمت متعلق به صورت وجهت ظهور نفوس یعنی رحمت خاص ابدان که اختصاص باهل زهد و ورع دارد و تخلیص رحمت حق این طایفه فقطاختصاص به نعم ولذات ظاهری وصوری از قبیل اکل و شرب و فواکه و طلح منضود و لحم طیر و آنچه از قبیل امور حسی و نعم مخصوص عالم برزخ و جنت اعمال دارد و این جماعت طعم جنات و نعم روحانی را نمی چشند و اگر حظی از این جهت داشته باشند بسیار کم و ناچیز است و لی اسم - رحیم - برای آنان آلام باقی نمیگذارد.

(ب) جمعی که ازجمله صاحبان معرفت بشمار میروند و بجهت باطنخود توجه داشته اند و به تکمیل عقل نظری پر داخته و انغمار در عبادت نداشته اند ، تخلیص حاصل از حکومت اسم – الرحیم – در آنان نعم باطنی و لذاید روحی است و موطن

آنها عالم ملائكه است واز جنت صفات بهر ميي ندارند، تا چهرسد بمقام جنت ذات

(ج) جماعتی که بعلم وعمل هردو روآوردهاند واینجمع بردودستهاند جمعی که نهایت سیر آنان مرتبهٔ صفات واسماء است وباآنکه جامعرحمتین وفائز حسنیین وبالأخره بین دو نعمت خاص اهل کمال جمع کردهاند، بمقام جنت ذات واصل نشدهاند ودرجنت صفات متوقف گردیدهاند وباده از جام تجلی صفاتی نوشیدهاند، نتیجهٔ تلخیص اسم – رحیم – درآنان نیل بلذائذ وحظوظ صوری ومعنوی است بدون مشوب بودن این دو نعمت بآلام روحانی وجسمانی – این مقام اختصاص دارد بانبیای اولواالعزم وصاحبان شریعت و کتاب و وارثان خاص آنان .

(د) جمع دیگر کسانی هستند که متعلق تخلیص رحمت لطیفهٔ سر و خفی و اخفای آناناست (۱) که بهجنت ذات وارد شده اند وبمقامشهودذات نائل گردیده اند وموطن آنان در این کلام معجز نظام: «انالله جنة لیس فیها حور" ولا قصور، بل یبجلتی فیها ربنا ضاحکاً متبسماً » بیان شده است .

واما تمييز وتخليصنست بهنفوس اشقيا واصحاب نار ومبعدين ازمقام سعادت قال الشيخ الكبير – قده – (٢): «وهكذا الأمر فيجهنم، فان المؤمنين لاتــؤثـر

۱ - که خواجه حافظ در حق آنان گوید: (بیخود از شعشعهٔ پرتو ذاتم کردند) چون
 لسان عارف دراین مقامات لسان کمل است مثل قول ابن فارض

<sup>(</sup>و انسَّی و ان کنت ابن آدم صورة ولی فیه معنی شاهد بابسُّوتی)

حکیم متأله وعارف محقق وفقیه واصولی بارع آقای سید محمد کاظم عصار «دامت ایام برکاته» درتفسیر سورهٔ حمد کاملان درمعرفت وعمل را بردو قسم نموده است همانطوری نگارنده تحریر نمودم ولی شیخ اکبر (رض) اهل جنت صفات را ازجهت حکم باهل جنت ذات ملحق فرموده اند .

٢ ـ تفسير سورة حمد يا تأويلات فاتحة الكتاب تأليف صدر الدين قونوى رومى ط بمبثى
 ص ١٨٦٠ ونيز رجوع شود به تأويلات آيه حمد تأليف استاد علامه سيد كاظم عصار .

النار فى باطنه ، والمنافق لا يعذب فى الدرك الأعلى المتعلق بالظاهر، بل فى الدرك الاسفل المختص بالباطن، والمشرك يعتّنب فى الدرك الاعلى والاسفل فى مقابلة السعيدالتام الستعادة . وهنا امور لا يمكن ذكرها يعرفها اللبيب ممتّا سبقت الاشارة اليه من قبل، ولهذه الأقسام تفاصيل واحكام يفضى ذكرها الى بسط كثير فاضربت عن ذكرها » .

بنابر آنچه که شیخ عارف فرموده اند جدانمودن و تصفیهٔ غضب از رحمت مثل تصفیه یا تخلیص رحمت ازغضب وجوهی که ذکر میشود درطرف غضب حاصل آید:

۱ - دربارهٔ مؤمنان مرتکب معاصی در دنیا بحسب وجود اخروی ودار جزاء، غصب صوری و تألیّم وعذاب جسمانی برمؤمن عاصی وارد آید و نتیجهٔ تجلی و حکم اسم - الرحیم - آن باشد که عذاب بباطن مؤمن سرایت ننماید و مقام روح وی بواسطهٔ استقرار ایمان داری جُنیّه و حافظی است که اورا مصون دارد از غضب الهی شاید آیهٔ شریفهٔ «کلیّما نضجت جُلودهم، بیّدلناهم ...» اشاره باین معنی باشد - والله اعلم - .

۲ – منافقان ومنغمران در شقاوت ازآنجایی که در درکات اسفل جهنم قرار دارند و موجبات عذاب وآلام ومنشأ استجلاب غضب حق درمقام روح آنان دارای ریشه و بنیانست ، چنان عذاب روحی ونفسانی آنان شدیداست که عذاب صوری درآنان حس نمیشود ، چهآنکه شکنجهٔ روحی آنهم در حد اعلای عذاب، با الم ظاهری قابل مقایسه نمیباشد ومتوطن در درك اسفل ، عذاب ظاهر را درك ننماید واین نتیجهٔ تخلیص و تمییز حاصل از اسم رحیماست دراهل نفاق، و یاآنکه موطن عذاب در کات اسفل است و در در کات اعلی که جای عذاب صوری است مکان و استقر ارندارند یعنی موطن عذاب آنان درغیر در کات اعلاست – فافهم – .

۳ - مرحلهٔ غضب تام در ازای رحمت تام است چه آنکه اشخاص معذب و متألم بالام تام و بحسب مواطن اخروی در درك اسفل و اعلی قراردارند و مشركان و كفار و نواصب باعتبار حكم اسم - رحیم - معذب بعذاب خالص مجزا از رحمت و متألم بالام بدون لذت ، مظهر غضب الهی میباشند و جماعت مخصوص بعذاب خالص ، بعذاب دائمی گرفتارند، چون عذاب آنان ناشی از همان اسمی است که در اهل ایمان و مستحقان رحمت حق ، موجب خلاصی از عذاب و آلام است و چون نحوهٔ و جود این جماعت و مرتبهٔ و جود آنان ، مقام بعداز رحمت حق است، هرگز بوی رحمت بمشام آنان نرسد و تبدل عذاب در حق آنان بلذت ، ملازم یا تبدل نحوهٔ و جود آنان .

#### خاتمة

اسماء الهیه بمناسب لزوم سنخیت بین علت ومعلول و وجوب تناسب بین ظاهر ومظهر ، برمظاهری حکم نمایند که با اسم حاکم برآن ، هراسمی استعدادات لازمهٔ اعیان را ظاهر نماید وهرعینی مستعد ازبرای تأثر از اسم مناسب باخود میباشد ، لذا اسماء جلالیه وجمالیه برمظاهر سعدا و اشقیا حاکمند . تمامی نعم الهیه متر تب برمظاهر اسم رحمان ورحیم وجمیع لذات و نعم صوری ومعنوی از این دو اسم و جمیع آلام و کافهٔ عذابها ازصوری ومعنوی وجسمانی و روحانی متر تب براعمال و نیات سوء وقبیح ناشی از غضب و ثمرهٔ حکومت اسم جبار ومنتقم ودیگر اسماء متجلی درمظاهر اشقیا و عصات ومبعدین از رحمت حق میباشد ، ناچار غضب و رضای حق تعالی دارای سه مر تبه است ، ازباب آنکه کلیهٔ اسماء جلالیه وجمالیه دارای سه درجه میباشد .

مرتبهٔ اول و در جه نخست رحمت الهي اتصاف نفوس به علوم ومعارف الهيه و

جلب و امداد صفات روحانیت ، ناچار درجهٔ اول غضب محروم ماندن از معارف الهی است که نقص کلی روح و نفس ناطقهٔ انسانی بحساب آید ، تسلط عساکر جهل و سلطهٔ شیاطین و هدوای نفس بانواع واقسام آن وابتلا بجهل و جنود آن و غوطه و رشدن در خیالات و او هام و در بند و ساوس شیاطین انس و جن قرارگرفتن، موجب جلب غضب حق و گرفتاریهای اخروی است بخصوص ابتلا بجهل مرکب در عقاید و امور مربوط بحق اول و صفات الهی موجب انواع و اقسام عذاب ظاهری و باطنی ، کلی و جزیی است .

درجه دوم غضب اتصال حرمان و دوری از رحمات حق از نشأت دنیوی است بعالم آخرت وامتداد آن تا وقوع در دركات نیران ومصاحبت با حرمان مطلق و محرومیت از اسباب وموجبات خلاصی از غضب حق وحرمان از شفاعت شافعان و ابتلا بشقاوت مطلق از باب محرومیت كلی ومطلق ، وانقطاع دورهٔ شفاعت – اخر من یشفع ، وهو ارحمالراحمین –

مستحقان عقوبت الهی دارای درجات متعددند و یا منقسم باقسامی میشوند ، برخی به شفاعت ملائکه و انبیاء و اولیاء ، برحمت حق پیوندند ، و بسرخی بعد از انتهای دورهٔ اوائل شفاعت جناب ختمی مرتبت و در زمره اهل توحید - لااله الاالله قسرار گیرند . بعضی در زمره اهل - لااله الاالله - قرار نگیرند و بموجب خطاب کروبی جهات حق به مظهر کمال مطاق : یا محمد ، لیس ذلك ، لك . دورهٔ اقتضای جمیع انواع شفاعت منقطع گرده ، و فققط اقتضای ظهور حکم اسم «هو ارحم الراحمین» باقی ماند ، و از آنجا که تجلی در احدیت ذاتیه محالست و از طرفی حقیقت محمدیه مظهر کلیهٔ اسماء و صفات حق است و از باب اتحاد ظاهر و مظهر آن اسم اعظم الهی برجمیع مظاهر حاکمست، حق باسم ارحم الراحمین در مظهر تام حقیقت محمدیه جلوه گر شود، و دورهٔ فعلیت حکم اسم -ارحم الراحمین - در مظهر کلی - رحمهٔ گلعالمین - تجلی نماید و جمعی از بر کت شفاعت او از عقوبات خلاصی کلی - رحمهٔ گلعالمین - تجلی نماید و جمعی از بر کت شفاعت او از عقوبات خلاصی

يابند .

حضرت ختمی مآب بعد از طی ادوار شفاعت در چهار موطن و چهار مرحله ازمواطن و مشاهد قیامت و آخرت باسم – الشقیع – ظاهر شود، و بالأخره خازن جهنم بصدا در آید: «یا محمد – مما ترکت لغضب ربك شیئاً» و نزدیك است که جهنم خالی از سکنه شود. بعد از اتمام این دوره ، نوبت بمرحلهٔ سوم از غضبرسد که مبتلای بآن خلاصی ندارد ، این مرحله ، مرحلهٔ خلود دائمی و عذاب ابدی است و شاید باین مرتبه اشارت رفته است در حدیث نبوی – ص -: «ان الله قد غضب الیوم غضباً ، لم یغضب قبله مثله ، و لن یغضب بعده مثله » .

باید دانست که شفاعت یکی از اصول وارکان عقاید وایما ناست ، وشفاعت در نتیجهٔ تجلی حق باسم «الشفیع» در مظاهر کلی وجود و در صورت شفعا، حاصل میشود ، نه آنکه بدون اذن حق، کسی شفیع شود، واز آنجا که مؤثر در وجود، فقط حق اولست ، اوست که در مظاهر شفعا ، شفاعت نماید ، و کریمهٔ – من ذا الذی یشفع – مثل آیاتی است که افاضهٔ اصل وجود را بحق اول منحصر نماید ، و شفیع حقیقی اوست . و نیز باید دانست، شفاعت یکی از وسائل بسط فیض حق، و یکی از وسایط تجلی حق باسماء مشعر رحمت و بصفات موجب شفقت میباشد .

وباید خوب توجه نمود وباین نکته واصل تام پی برد که دار آخرت و عالم بعد از دنیا ، مثل عوالم قبل از دنیا ، دار اتفاق نیست، وشفاعت در آخرت نظیر شفاعت در دنیا از بابتصادف واقع نمیشود، مثل اینکه در دنیا ممکن است کسی مرتکب جرمی شود وبا استحقاق عقوبت صاحب نفوذی اورا ازعقوبت نجات دهد، در آخرت چنین امری واقع نمیشود چه آنکه در آن عالم ترتب معالیل برعلل و وجود ترتب مسببات براسباب ضروری وهراثری مترتب برمبدأ اثرخود میباشد و وجود

اعتقاد به توحید که مبدأ تنتور در روحست و حُب باهلالله بخصوص ولایت مولای متقیان وعشق بیاکان (۱) خود، از موجبات جنب رحمت حقست که:

۲ ــ برخی از ساده لوحان و بعضی از فضلای غیر متعمی درمباحث عقلی شفاعت درآخرت را ازامور جزانی دانسته، آن را محال پنداشته و در رد قائلان بشفاعت بخیال خود قلم فرسایی نموده اند و تمام مطالب آنها درست است، و فقط ، دواشکال درآن موجود است، یکی آنکه این آقایان اطلاع ندارند که حجر اساسی نیل بدرجات قرب درآخرت عقاید است و اعمال در درجه دوم اهمیت قرار دارند و عقیده و ایمان در درجه اول اعتقاد به توحید پایه و اساس هسه مراتب قرب و انکار آن اساس بُعد از حق است .

لذا از طرق سنسی وشیعی متواتراست که قائل به توحید مخلید در نار نمیماند و یکی از امور مسلم در اسلام ، مسئلهٔ شفاعت است واگر کسی اسلام را قبول نماید و بکتب تفسیر و بکتب احادیث و دیگر آثار مراجعه نماید ، قطع حاصل مینماید که شفاعت از اموری نیست که دیگران آزرا وارد ، در عقاید وافکار مسلمین نموده باشند ، واین امر نزد عرفا وموحیدین از حکما ازامور مسلمه است و یکی از مواردبسط رحمت رحمانیه و رحیمیهٔ حق اول شفاعت است و اینجاد شبهه و وسوسه ، دراین مسئله ، مئل ایجاد وسوسه در امور بدیهی است و چند روایت درشفاعت است که کلیهٔ فرق آزرا از پیغمبر اسلام نقل نموده اند و در صدر اسلام نیز شفاعت امری مسلم بوده است و اختلاف درنحوه شفاعت و کیفیت آن واقع شده است نه در اصل شفاعت.

(بسرخی از آیسات و روایات صریح در شفاعت نیست ولی بحسب معنسا دلالت بسر شفاعت دارد ، مثل طلب آمرزش ملائکه ازبرای عصات از اهل ایمان وغیراین ازموارد که نگارنده مفصل درآن سخن گفته ام) .

نگارنده رساله یی مستقل ومبسوط درمسالهٔ شفاعت تألیف نموده ام که درآن ازجمیع این شبهات جواب داده شده است ما این مبحث عالی را نحوی تحریر وتقریر نموده ایم واولاً اصل مسألهٔ شفاعت را نحوی اطرح کرده ایم که بعد ازمراجعهٔ بآن انسان معتقد میشود که اگر شفاعت دراسلام نبود نقصی درکار بود .

ولی باید توجه داشت که شفاعت دراسلام ربطی با بعضی از خرافات ندارد ، مثلاً در تمام عمر غوطهور در معاصی کبیره باش ومسلم بدار که ائمه ازتو شفاعت خواهند کرد و اصلاً طعم عذاب الهی را نخواهی چشید، باید متوجه بودکه هرعمل بد درنفس اثری سوزنده

ذره ذره کاندراین ارضو سماست جنسخودرا همچو کاهوکهرباست ولیکن هذا آخر مااردنا ایراده فیهذه المقدمة، وشرح مشکلاتالرسالة ونسئلهالتوفیق والتأیید. الحمدلله اولا وآخرا، ولهالشکر دائما وسرمدا و وصلی الله علی سیدنامحمد وآله ظاهراً وباطنا ولهالشکر علی بلوغ ما قصدناه و حصول ما اردناه، وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمین واناالعبد الفقیر الی الله العنی الدائم جلال الدین الموسوی الا شتیانی جلال الدین الموسوی الا شتیانی کتب الله له بالحسنی

-

میگذارد ودیگرآنکه نفوس منغمر درمعاصی که بواسطه تبعیت ازشهوات صورت انسانی وا از دست میدهند ونیات سوء وملکات ناشی ازمعاصی درباطن نفس آنان جوهری و راسخ میشود، خلاصی از عذاب ندارد، کسانی که برای جلب منافع خود و برای تسکین شهوات نفسانی خویش وازبرای ابقای خود درمدتی قلیل ، چنان رافت و رحمت و عطوفت مخصوص انسانی وا از دست داده اند که حاضرند همه عالم وا بآتش بکشند بچه نحو متصور است که رحمت حتی وا جلب نموده از عقوبت الهی که مبدأ آن امری داخلی و فقط ناشی از اعمال و نیسات انسانی است رهایی بابند .

لذا كثيرى ازمحققان تصريح كرده الدكه «ولاخلاص لمن لم يكن اكثر همّة الاخرة» و از اثمه رسيده است: «ولا تجعل الدنيا آخر همّنا» .

# بسيب بتالنالج إلى

نحمدالله على حسن توفيقه ، ونسأله هداية طريقه والهام الحق بتحقيقه ، وقلباً موقنا بتصديقه ، وعقلا ورانيا بعناية تسبيقه ، ونفسا مطمئنة من الجهل وتضييقه ، وفكرا ساميا عن زخرف الفانى وتزويقه ، وبصيرة تشاهد سير الوجود فى تغريب الدور وتشريقه ، وقريحة منقادة بزمام الشرع وتوثيقه ، ووقتا مساعدا بجمع الكلام وتفريقه . ونصلتى على من اوتى جوامع الكلم ، وبهتم كمال مرتبة النبوة وختم ، وعلى آله خزان العلوم والحكم ، وهداة امته ، للتنى هى اقوم . اما بعد فيقول محمد بن مرتضى المدعو ب: محسن ، \_ احسن الله عواقبه \_ اما بعد فيقول محمد بن مرتضى المدعو ب: محسن ، \_ احسن الله عواقبه \_ الهل الله ، وانوار ملكوتية اقتبستها من مشكاة المستضئيين بنور الله ، واسرار جبروتية التمستها من هدى الراسخين فى العلم من اولياء الله . قدصرفت اياما من عمرى فى مدارستها ، متعمقا فى استكشاف حقايقها ، وقضيت اعواما من دهرى فى ممارستها ، مععنا فى استطلاع دقائقها ، بتمرينها مرة بعد اخرى ،

پ کتاب اصول المعارف که در دسترس اهل حکمت و معرفت قرار می گیرد مشتمل است بر مطالبی که نظیر آن در دوران قبل از ملاصدرا کمتر دیده می شود. مؤلف دانشمند آن یکی از عرفا و حکمای بزرگ ایران در دوران اسلامی است که در علوم نقلی مانند تفسیر، حدیث، فقه و قواعد فرعی از اساتید بزرگ شمرده می شود و و افی او جزو مدارك مهم شیعه بعداز کافی در اصول و فروع احکام اسلامی محسوب شده است.

وتليينهاكرة غب اولى، حتى ازدادت لنفسى اشراقا واعتباراً وضياء واستبصاراً فكشفت عنى اكنة استارها ، وتبينت لى اعلامها ومنارها ، ببراهين نورانية ، والهامات رحمانية ، واشارات فرقانية ، وامارات ذوقية وجدانية ، فاطمأنت نفسى اليها ، وسكن قلبى لديها ، وانشرح صدرى لها ، كمن قدوجد ضالة له عزيزة عليه ، بلى : «ان الحكمة ضالة المؤمن.» «والحكمة اعز على اهلها من الدنيا بما فيها ، لأنهم بالحكمة عرفوها فاستقذروها ، واستنكفوا عنها وتركوها لأهلها وبينها ، وشمروا لما هو خير وابقى تشميراً.» وبالجملة : «من يؤت الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً» ا .

وانّما حداني الى املاء ذلك وجمعه امور:

منها: كثرة محبّتى للعلوم الحقيقية والمعارف البرهانيّة ، وشديّة رغبتى الى معرفة الاسرار الدينيّة والرموز الفرقانيّة ، ومزيد اعتنائى بضبط مااتحقق به واعتقده من امرالدين ، ومااعتمد عليه في طريق الحق واليقين .

ومنها: حبّى لب المبانى، وفصوص المعانى، وملالى من الاقو ال المختلفة، والآراء الغير المؤتلفة، وتطويل المقال بالقيل والقال ، فرايت ان انظم الفرايد، ورفض الزويد ، بعد تفريق الخطاء عن الصواب، وتمييز القشر من اللباب ، وان اجمع شتاتها مهذبا لها تهذيبا ، وافصلها فصولا وجيزة مرتبا لها ترتيبا .

ومنها: ارادتى اناجمع بين طريقة الحكماء الأوائل فى الحقايق والأسرار ، وبين ماورد فى الشرايع من المعارف والانوار فيما وقع فيه الاشتراك ، ليتبيتن لطالب الحق ان لامنافاة بين ما ادركته عقول العقلاء، ذوو المجاهدات والخلوات، اولوالتهيئ ولوردات ماياتيهم فى قلوبهم عند صفائها من العالم العلوى ، وبين ما اعطته الشرايع والنبوات ، ونطقت به السنة الأنبياء والرسل صلوات الله عليهم»

۱ - س۲، ۲۷۲ .

من اصول المعارف.

غير انه بقى لأولى العقول الصرفة من العلم بالله واليوم الآخر مماهو وراء طورالعقل الجمهوري امور تممها لهم الرسل. وانّ نظرالانبياء اوسع واحدّ، ومعرفتهم بالغة الى جزئية الأمور وتعيين الأعمال المقربّة الى الله تعالى ، كما هى بالغة الى كلياتها. وان لهم قدرة النزول في المعرفة الى العامي الضعيف الراي بما يصلح لعقله من ذلك ، والى الكبير العقل الصحيح النظر بما يصلح لعقله . وانهم اعلم خلق الله فيماغاب عنهم . وان همتهم في معرفة حقائق امورالنشأة الآخرة اكثر منها فيمعرفة امور هذه النشأة ، بللايخوضون من الفانية الا" فيما هو وسيلة الى الباقية. ولهذا لماسئل نبياً «صلى الله عليه و آله وسلم» عن التشكلات البدريّة والهلاليّة للقمر ، امر بالاعراض عنالجواب الى امر آخر ، تنبيها على انهذا السؤال ليس بمهم ، وانتمااامهم من ذلك مايقرب الى الله سبحانه والدار الآخرة . واما اولوالعقول الصرفة فلم يؤتوا منالعلم والقدرة والنظر مااوتي النبيّون ، ولم يصل افكارهم الى النشأة الآخرة كماينبغي ، ومع ذلك فلا يجوز التقصير في شأنهم على وجه يفضى الى الازراء بهم وبايمانهم ، حاشاهم عن ذلك، لاسيتما وكلماتهم مرموزة . وماورد عليهم، وان كان متوجهاعلىظاهر اقاويلهم، لم يتوجّه على مقاصدهم ، فلا ردّ على الرمز . وانّما خضت من طريقتهم في ضوابط واصول كانت وسيلة الى فهم اسرارالشرع ومرموزاته ، اوابحاث لهم عن حقايق كانت ذريعة الى رد" متشابهات الدين الى محكماته ، لاكما يخوض فيه الغافلون، بل على نهج يرجع الى التوحيد والتمجيد والتقرب الى الله ذى العرش المجيد ، وقد كنت الفتها قبل ذلك بسنين في كتاب مبسوط سميته ب: «عين اليقين» ، وكان مشتملاً على مقاصد آخر لاتهم اوليست بذلك المهم ، فرايت ان افرد من بينها ماهو من قبيل الضو ابط و الاصول ، ملخصيًّا له تلخيصاً ثانيـــاً يكون اخلى من الفضول ، وارتبه ترتيبا احسن ، واقرره تقريراً اتقن ، فابقرت

السالف حتى اخرجت منخاصرته الأنف، وسميته بن «اصول المعارف»، ورتبته على عشرة ابواب \_ ذوات فصول نورالله بهقلوب الطالبين ، وسكن بهافئدة المسترشدين ، وجعله لى ذخراً ليوم الدين ، وعصمه من مس ايدى الشياطين ، واستراق اسماع الاشرار ، ولا جعل قبور اسراره الا صدور الاحرار .

# البابالاول

# فى الوجود والعدم وفيه معرفة الذات

# اصل

ليس فى الوجود موجود بالذات سوى الوجود ، اذلو وجد غيره \_ فاما اذيكون الوجود قبل وجوده، الأن ثبوت الديكون الوجود قبل وجوده، الأن ثبوت الشيء للشيء فرع لثبوت المثبت له . اوجزء ً له ، وننقل الكلام الى الجزء الآخر وهكذا الى اذيتسلسل ، وهو محال .

نعم للعقل ان ينتزع من الوجودات الممكنة معنى غير الوجود \_ لست اقول منفكا عنه ، فان الكون فى العقل وجود عقلى ، كما ان الكون فى الخارج وجود خارجى \_ بل اقول من شأنه ان يلاحظه وحده من غير ملاحظة الوجود وعدم اعتبار الشىء ليس باعتبار لعدمه . وذلك المعنى يسمتى بالماهية والعين الثابت. وهى ليست بموجودة بالذات ، بل بالعرض ، اى بتبعية الوجود ، لاكما يتبع الموجود الموجود بلكما يتبع الطل الشخص والشبح ذا الشبح .

ان قيل: هب ان ثبوت الشيء للشيء فرع لثبوت المثبت له ، لكن الوجود انتما هو ثبوت الشيء لاثبوت الشيء .

قلنا: فالوجود اذن غير زائد على الشيء ، اذلوكان زائداً \_ لكاناشيئين

احدهما ثابتاً للآخر.

فان قيل: لهلايجوز انيكون المسمتى بالماهية هو الاصل فى التحقق، ويكون الوجود معنى اعتباريا منتزعا منه لاتأصل له، حتى يجرى فيه الترديد المذكور فى البرهان؟

قلنا: لانالماهية قبل انضمام الوجود اليها ، اواعتبار الوجود معها ، او صيرورتها بحيث يمكن انتزاع الوجود عنها، غير موجودة . وانتها اذا اعتبرت بذاتها لامع اعتبار الوجود، وانكان بعد الوجود، فهى غير موجودة ولامعدومة، فاذن لو لم يكن وجود ، ولو بالاعتبار والانتزاع، لم توجد ماهية، ومالم توجد لم يمكن ثبوت وجود لها ، ولا انضمامه اليها، ولا اعتباره معها ، ولا انتزاعه عنها ، لان ثبوت شيء لشيء ، اوانضمامه اليه ، اواعتباره معه ، اوانتزاعه عنه ، او ماشئت فسمة ، فرع لثبوت المثبت له ، والمنضم اليه ، والمعتبر معه ، والمنتزع عنه . وهذا ، مع اشتماله على الدور الظاهر ، مقتض لان لا يوجد موجود اصلا .

فقد ثبت انالاصل فى التحقق والحقيق بالتأصل هو الوجود لاغير. وما احسن ماقيل: ان العقل الصحيح الفطرة يشهد بان الماهية اذاكانت موجودة بنفس وجودها ـ لاقبل وجودها بوجود آخر يكون الموجود بالذات وبالاصالة منهما لامحالة هو نفس الوجود لانفس الماهية . وكيف لايكون للوجود حقيقة عينية ؟ وغيره به يكون متحققا وكائنا فى الاعيان او فى الأذهان . فهو الذى به ينال كل ذى حق حقة . فهو احق الاشياء بان يكون ذاحقيقة . كما ان البياض اولى بان يكون ابيض مما ليس ببياض ويعرض له البياض. وايضالو كانت الماهية هى الاصل دون الوجود وكان الوجود امر اعتباريا لم يبق فرق بين الوجود الخارجى والوجود الذهنى الابحسب الاعتبار دون صدور الآثار . اذالماهية بعينها منحفظة التقرر فيهما وهى بعينها وبحسب ذاتها غير منفيكة عن الحكم عليها بالوجود على التقرر فيهما وهى بعينها وبحسب ذاتها غير منفيكة عن الحكم عليها بالوجود على

ذلكالتقدير.

# اصل

موجودیة الماهیة عبارة عن كونها بحیث تنسبالی موجدها وترتبط به .
فهی موجودة بهذاالكون لابالذات . والموجود بالذات كونها علی هذهالحیثیة دون نفسها بماهی هی . واما الوجود فكونه وجودا هو بعینه كونه موجودا وهو موجودی آلشی فی الأعیان اوالأذهان له وجودا آخر ، بل هو الموجود من حیث هو وجود . والذی یكون لغیره منه وهوان یوصف بانه موجود . یكون من حیث هو وجود . والذی یكون لغیره منه وهوان یوصف بانه موجود . یكون له فی ذاته ، و هو نفس ذاته ، كما ان التقدم و التاخیر ، لم كانا بین الم الأشیاء الزمان ، كانافیما بین اجزائه بالذات ، من غیر افتقار الی زمان آخر ان قیل : فیكون كل وجود و اجبا ، اذ لامعنی للو اجب سوی ما یكون تحقیقه بنفسه .

قلنا: معنى وجودالواجب انه مقتضى ذاته ، من غير احتياج الى فاعل وقابل ومعنى تحقق الوجود بنفسه انه اذا حصل اما بذاته \_ كمافى الواجب \_ ، او بفاعل كما فى غيره \_ ، لم يفتقر الى وجود آخر يقوم به بخلاف غيره من الماهيات . وهذا لاينافى امكانه الذاتى ، لان معنى الامكان فى الوجود ان يكون تعلقى الذات ، ارتباطى الحقيقة ، وهو يجامع الضرورة الذاتية .

واماالامكان بمعنى لاضرورة الوجود والعدم فهومختص بالماهي ات وذلك: لأن كل ماهو مفتقر الى موجد فهو فى ذاته متعلق ومرتبط اليه، فيجب ان يكون ذاته بماهى ذاته عين معنى التعلق و الارتباط. اذلوكانت له حقيقة غير التعلق و الارتباط بالغير، او يكون التعلق بموجده صفة زائده عليه وكل صفة زائدة على الذات فوجودها بعد وجود الذات، لأن ثبوت شى الشيء فرع ثبوت المثبت له الذات فوجودها بعد وجود الذات، لأن ثبوت شى الشيء فرع ثبوت المثبت له الدات فوجودها بعد وجود الذات، لأن ثبوت المثبت له الدات فوجودها بعد وجود الذات، المثبت له الدات فوجودها بعد وجود الذات المثبت له الدات فوجودها بعد وجود الذات المثبت له الدات المثبت له الدات المثبت له الدات فوجودها بعد وجود الذات المثبت له الدات المثبت المثبت الدات المثبت المثبت الدات الدات المثبت المثبت المثبت الدات المثبت المثبت الدات المثبت الدات المثبت الدات الدات

فلايكون مافرضناه مفتقراً، مفتقراً. بلغيره .فيكون ذلك الغير مرتبطا اليه ويكون هذا المفروض مستقل الحقيقة ، مستغنى الهوية عن السبب الفاعلى ، و هو خرق الفرض .

فاذا ثبت ان كل فاعل بما هو فاعل بذاته ، وكل مفعول بماهو مفعول مفعول بذاته ، وثبت ان ذات كل منهما عين وجوده ـ اذالماهي المور اعتبارية فالسمى بالمفعول ليس بالحقيقة هوية مباينة لهوية فاعله المفيضة إلى منفصلة عنها ، حتى يكون هناك هويتان مستقلتان: احدهما مفيضة والأخرى مستفاضة ، اى موصوفة بهذه الصفة ، والالم يكن ذاته بذاته مفاضة . فاذن المجعول بالجعل البسيط الوجودى لاحقيقة له متأصلة ، سوى كونه مضافا الى فاعله بنفسه . ولامعنى له منفردا غيركونه متعلقا به وتابعاله . كماان الفاعل كونه متبوعاً ومفيضا عين ذاته .

واذا تحقق هذا \_ وقد ثبت تناهى الوجودات الى حقيقة واحدة \_ ، ظهر اللجميع الوجودات اصلا واحداً، ذاته بذاته فياض للوجودات، وبحقيقته محقق للحقايق ، و بسطوع نوره منورللسماوات والأرض . فهو الحقيقة والباقى شئونه وهو الذات وغيره اسماوه ونعوته. وهو الأصل وماسواه اطواره وفروعه ، كلشىء حالك الاوجهه » ١ .

## اصل

الوجود ان كان قائماً بذاته غير متعلق بغيره اصلا فهو الله جلذكره مبدء الوجودات وان كان قائماً بغيره \_ وذلك الغيريكون وجوداً ايضاً ، اذغير الوجود لايتصوران يكون مقوماً للوجود ها فننقل الكلام اليه . وهكذا الى ان يتسلسل او يدور او ينتهى

۱ س ۲۸، ی۸۸ .

الى وجود قائم بذاته غيرمتعلق بغيره اصلاً . ثم جميع تلك الوجودات المتسلسة اوالدائرة فى حكم وجود واحد ، فى تقومها بغيره ، وهو الله القيتوم تعالى شانه الندى لاماهيتة له ، فتتركب ذاته من وجود وماهيتة .

# اصل

الوجودالبحت الخالص الحق البسيط المنزه عن الماهيئة والتركب هوالله سبحانه. والعدم البحت لاذات له ولاماهيئة ولا اثر ولا تميز، بل هولاشيء محض. والوجود المشوب بالعدم ماسوى الله، وهى المخلوقات ذوات الماهيئات، اجساما كانت اوارواحاً. فان كل ممكن فهوزوج تركيبي ، تركب ذاته من وجودله من الله هو بمنزلة صورته ومنشأ تحقيق حقيقته به ومن عدم له من نفسه، تميز بذلك الوجود وتخصيص به بحسب قابليته له في علم الله التي بها تمكن من امتثال امر «كن»، وهو بمنزلة مادته ومنشأ امكان ماهيئته . وهو المعبر عنه في لسان الشرع بالماء كماقيل «وكان عرشه على الماء» ، لقبوله الامر بسهولة كما يقبل الماء التشكلات بسهولة، فمنه «عذب فرات» ، ومنه «ملح اجاج» . وباعتبار تقدمه على الاشياء ، لكونه مادة لها وشرطاً لا يجادها ، ورد : «اول ماخلق الله العقل اول الاشياء خلقاً ، ورد : «اول ماخلق الله العقل.» وقد ورد ان الله تعالى قبل ان يخلق الخلق منك خلق ، ورد واهل طاعتى . وكن ملحاً اجاجا اخلق منك نارى واهل معصيتى.» ثم امرهما فامتزجا ، فمن ذلك صار يلدالمؤمن الكافر والكافر المؤمن .

۱ – س ۳۶، ی۲۸ .

۲- س۱۱، یه .

٣- س ٢٥، ٥٥٥ .

# اصل

لاشك انالموجود الذي يكون الوجود مقتضى ذاته من غير احتياج الى فاعل وقابل ، هو اولى بالموجودية من الموجود المفتقر الى احدهما اوكليهما، وهو متقدم عليهما بالطبع ، والثاني اقوى واتم منالثالث . فللوجود افراد حقيقية وراءالحصص ، لاتتصافه بلوازمالماهيات المتخالفةالمراتب . فشمولـه١ للاشياء من باب الانبساط والسريان على هياكل الموجودات، سريانا مجهول التصور. فهو كونه امرا شخصياً متشخصًا بذاته ، مشخصاً لما يوجد بهمن ذوات الماهيات الكلية ، مما يجوزالقول بانه مختلف الحقايق بحسب الماهيات المتحد كل منها بمرتبة من مراتبه ، ودرجة من درجاته المتفاوتة بالتشكيك . فالوجودات هي حقايق متشخصة بذواتها ، متفاوتة بنفس حقيقتها ، مشتركة في مفهوم الموجودية العامة التي هيمن الامور الاعتبارية. فتخصص كل وجود اما ٢ بالتقدم والتأخير او بالكمال والنقص اوالغني والفقر ، واما بعوارض مادية ، انوقع في المواد ، وهي لوازمالشخص المادي وعلاماته . فوقوع كل وجود ، فيمقام من المقامات ومرتبة من المراتب ، مقوم له ، لايتصور " وقوعه فيمرتبة اخرى ، لاسابقة ولا لاحقة ، ولا وقوع وجود آخر في مرتبته ، لاسابق ولا لاحق. ومن هنا قيل لايصح ان يوجدالوجود المحتاج غير محتاج ، كما انه لايصح ان يوجدالوجود

<sup>(</sup>١) وليس كشمول الكلى للجزئيات بلمن باب الإنبساط والسريان وهذا النحو من الشمول لايعرفه الاالراسخون فتدبير. محمدحسن عفى عنه .

<sup>(</sup>۲) قوله اما بالتقدم والتأخر (الى آخره) بيان لإعتبار الوجودات بحسب الطول وقوله واما بعوارض ماديّة بيان له باعتبارالعرض فتدبر . محمدحسن عفى عنه .

<sup>(</sup>٣) قوله لايتصور وقوعه في مرتبة اخرى اقول ماذكره ظاهر في مراتب الأعداد فتذكر. محمد عفي عنه .

المستغنى محتاجاً والا" بد"ل حقيقتهما .

# وصل

وما يقال من انالذات والذاتي بالقياس الى افراده بمتنع ان يكون متفاوتا بشيء من انحاءالتشكيك ، فغير محقق في الوجود ، وانسلتم في الماهيات .

وماقيل في بيانه: «انه لولم يشتمل الاكمل على ما ليس في الانقص فلا افتراق ، وان اشتمل عليه ، فهو اما معتبر في سنخ الطبيعة ، فلااشتراك ، والا فلا تفاوت فيها بل في شيء آخر » ، فقدقيل انه مصادرة على المطلوب الاول ، اذ لكلام في ان التفارق قد يكون بنفس مافيه التوافق لا بما يزيد عليه .

ومثله ماقيل لوكانالذات هى الاكمل فالانقص ليس نفس الذات ، وكذا العكس ، على ان الوحدة النوعية ليست كالوحدة العددية غير محتملة للتعميم والتفاوت ، بلهى وحدة جمعية جامعة للحدود ، والكلى الطبيعى فى المشكك اشد ابهاما منه فى المتواطى ليس فيهما بمعنى واحد ، الايرى الى تفاوت مراتب السوادات والبياضات فى الاشدية والاضعفية ومراتب المقدارات فى الازيدية والانقصية الى غير ذلك ؟ والحق ان التفاوت فى جميع ذلك يرجع الى انحاء الوجودات . فللوجود اطوار مختلفة فى نفسه ، والمعانى تابعة لاطواره .

وعلى هذا ، فلا فرق بين الذاتيات والعوارض ولا بين الجواهر والاعراض في قبولها التشكيك ، لكن لابذواتها بلبواسطة وجوداتها الخاصة . فالقابل للتشكيك بالحقيقة ليس الاالوجود ، وهو بذاته متقدم وتقدم ، ومتأخر وتأخر ، وغنتى و غنى ، وفقير و فقر ، وكامل وكمال ، وناقص ونقص ، وشديد وشدة ، وضعيف وضعف ، الى غير ذلك . والى هذا اشير بقوله تعالى «اولم يروا ان الله الذى خلقهم هواشد منهم قوة» افان قوته تعالى عين ذاته المقدسة .

۱- س۱۶، ی۱ ۰

#### اصل

واذا استحال قبلية غيرالوجود على الوجود بالوجود ، ظهر ان الوجود من حيث هو وجود لاجزء له يتألف منه ، لاعينا ولا ذهنا . ولا فاعل له ينشأ منه . ولا مادة له تستحيل هى اليه . ولا موضوع يوجد هو فيه . ولا صورة يتلبس هو بها . ولا غاية يكون هو لها . لان لكل من هذه الامور التقدم . واما منحيث تلبسه بالماهية فيجوز اتصافه بهذه الامور . واذليس له مفهوم فليس بكلى ولا جزئى ، ولا عام ولا خاص ، ولا مطلق ولا مقيد ، بليلزمه هذه الاشياء بحسب مايوجد به من الماهيات وعوارضها ، كما انته يلزمه الجوهرية والعرضية بحسب تلبسه بماهية الجوهر والعرض، من غير حصول تغير في ذاته وحقيقته من حيث هوهو . فما يرتسم من الوجود في النفس ويعرض له الكلية والعموم ، ليس حقيقة الوجود ، بلهو وجهمن وجوهه وعنوان من عنواناته . وعمومه عموم امر اعتبارى انتزاعي كالشيئية للاشياء الخاصة من الماهيات المتحصيلة المتخالفة المعانى .

#### فصل

واذليس للوجودالبحت الخالصالبسيط ماهية فلا يمكن تصوره بوجه من الوجوه ، والا لكان الوجود العينى من حيث هو وجود عينى وجوداً ذهنياً ، واذ ليس له شائبة عدم وجهة فقر اصلاً فلا اغنى منه ولا اتم ولا اشد ولا اقدم ، بلهو غير متناه فى الغنى والتمامية والشدة والتقدم ، اذلوكان متناهياً فى شىء من ذلك لكان يتصور فوقه مرتبة يكون فاقداً لها مفتقراً اليها . فلا يحده حد ولا يضبطه رسم «ولا يحيطون به علما .» «وعنت الوجوه للحى القيام .» .

۱- س۲۰، ی ۱۰۹.

#### فصل

واذ ثبت انحقیقته تعالی هو الوجودالبحت الغیر المتناهی، ثبت انه تعالی واحد لاشریك له ، اذلاتعدد فی صرف شیء ، و نعم ما قیل «صرف الوجود الذی لااتم منه كلتما فرضته ثانیا فاذا نظرت فهو هو اذلامیز فی صرف شیء .» فاذن «شهدالله انه لااله الا هو .» ا ، فلایخرج عن احاطته وجود ، اذلوخرج عنه وجود لم یكن محیطا به ، لتناهی وجوده دون ذلك الوجود ، تعالی عن ذلك، بل «لوانكم اولیتم بحبل الی الارض السفلی لهبط علی الله » ، و «اینما تولوا فشم وجهالله والله واسع علیم .» .

#### اصل

١٦ س٣، ١٦٥ . والحمد لله الذي هدانا لهذا وماكناً لنهتدي لولا انهداناالله .
 محمدحسن عفي عنه .

۲ - س۲، ۱۰۹۵ .

بالعقول والارواح والملائكةالمقربين. وفي المرتبة الثانية، وانهم يفتقرفي تقومه اليغير مافوقه ، ولكنة يفتقر في افعاله وصفاته الي مادونه من المراتب، ويسمتي اهلها ، على تفاوت اقدارهم ، بالنفوس والملائكة المدبترين . وفي المرتبة الثالثة يفتقر في تقومه ايضا الي مادونه ، ويسمى بالصور والطبائع . وفي المرتبة الرابعة ليس له حيثية سوى حيثية الامكان والقوة ، ولا شيئية له في ذاته متحصلة الا قبول الاشياء ، ويسمى بالمادة والماء والهباء والهيولي الاولى ، وصورة ، ويسمى بالجمع نافول ما يحصل فيه مركب من مادة وصورة ، ويسمى بالجمع ، ثم يتخصص الجسم بصورة اعلى واشرف ، فيصير بها ذا اغتذاء ونموء ويسمى بالنبات . ثم يزيد تخصصه بصورة اخرى اعلى مما قبلها يصير بها ذاحس وحركة ، ويسمى بالحيوان . ثم يزيد تخصصه بصورة الي انيصير وافضل يصير بهاذا اخترة الوبسمى بالانسان . وللانسان مراتب كثيرة الى انيصير ذاعقل مستفاد، فحينئذ يتم دائرة الوجود وينتهي سلسلة الخير والجود .

فالوجودات ابتدأت فكانت عقلا ثم نفسا ثم صورة ثم مادة ، فعادت متعاكسة كانتها دارت على نفسها جسما مصوراً ثم نباتاً ثم حيواناً ثم انسانا ذاعقل. فابتدءالوجود من العقل وانتهى الى العقل ، «كما بداكم تعودون» «كما بدأنا اول خلق نعيده» به والشرف والكمال انما هو بالدنو من الحق المتعال . ففى البدو كل ماتقدم كان اوفر اختصاصاً ، وفى العود كل ماتأخر كان اعلى مكاناً . والى البدواشير بليلة القدر وانز ال الكتب وارسال الرسل المعنويين : «تنزل الملائكة ، والروح فيها باذن ربتهم من كل امر . » والى العود بيوم القيامة والمعراج المعنوى : «تعرج الملائكة والروح اليه فى يوم كان مقداره خمسين الف سنة » و عنها عبر فى الاخبار بالاقبال والادبار : قال مولانا الصادق عليه السلام : «ان الله خلق العقل وهو اول خلق من الروحانيين عن يمين العرش عليه السلام : «ان الله خلق العقل وهو اول خلق من الروحانيين عن يمين العرش

۲- س۲۱، ۱۰٤٥ .

۱ – س۷، ی۲۸ ۰

**٤ - س٠٧، ي٤** 

۳ـ س۹۶، ی۶ .

من نوره ، فقال له ادبر فادبر ، ثم قال له اقبل فاقبل ، فقال الله تعالى خلقتك خلقا عظيما وكرمتك على جميع خلقى . قال ثم خلق الجهل من البحر الاجاج ظلمانيا فقال له ادبر فادبر ، ثم قال له اقبل فلم يقبل ، فقال له استكبرت فلعنه .» . ثم ذكر عليه السلام : جنود العقل من الخيرات وجنود الجهل من الشرور . اراد عليه السلام بالجهل ما يقابل العقل تقابل التضاد الشبيه بتقابل العدم والملكة لأنه وجودى شبيه بالعدمى ، حيث هو وجود للعدم كما ياتى تحقيقه في بيان معنى الالم. فالجهل تابع للعقل متميز به ، فوجوده بالعرض من غير صنع وادبار تابع للعقل واقباله جميعاً . وانتما لم يقبل لانه بالادبار بلغ اقصى مراتب الكمال المتصور في حقه ، ولهذا استكبر .

# وصل

هذهالمراتب كليها ، على تفاوت درجاتها ، متواصلة على نعتالاتيصال بدوا وعودا بحيث لاثلمة فى الوجود اصلا ، بناء على قاعدة الامكان الاشرف فى الابداع ، الموروثة من قدماءالحكماء ، وهى انه لا يجوز ان يوجدالممكن الأخس مبدعا الا وقد وجدالممكن الاشرف قبله ، والا لم يبق للمبدع جهة خلق الاشرف، فاذا فرض الاشرف موجودا استدعى جهة اشرف مماعليه المبدع، هذا خلف ، فيتقوم السافل بالعالى دائما فلا يوجد السافل الا وقد وجدالعالى قبله . هكذا جرت سنة الله : «ماتنزل الملائكة الا بالحق .» الفاخر كل مرتبة متصل باول المرتبة التي هي اسفل منه او اعلى ، بل آخر كل درجة من درجات مرتبة واحدة مت صل باول درجة اخرى اسفل منه او اعلى . فآخر مراتب الالوهية التي بعد مرتبة الذات، المنزهة عن الصفات، متصل باول درجات العقل . وآخر درجات العقل الاول متصل باول درجات العقل الثانى ، وهكذا . فليس شيء درجات العقل الاول متصل باول درجات العقل الثانى ، وهكذا . فليس شيء

۱ – س۱۰، ی۸ .

من العقول محدوداً في حد عير منقسم فرضاً ، بلكل منها ذوسعة في الرحمة الوجودية على درجات غير متناهية . ومن العقول النازلة مايقرب من النفوس . و من النفوس البشرية ماكاد يكون لبعض البهايم ، ومن النفوس الغير البشرية ما لا يحتاج الى توسط الروح البخارى، من شدة نقصه ، كالنفوس النباتية والجمادية . ومن المعادن مايقرب من هيئة النبات ، كالمرجان . ومن النبات مايقرب من الحيوان ، كالنخل . ومن الحيوان مايقرب من الانسان في القوة الناطقة وغيرها ، كالقرد وغيره . ومن الانسان ماكاد يكون عقلا . وكل كامل في مرتبة من المراتب يحوى جميع الكمالات التي دونه .

#### فصل

كل ما لايفتقر منهذه المراتب في تقومه الى شيء آخر غير مبدعه القيوم بله و قائم بذاته فوجوده لذاته . وكل مايفتقر في ذلك الى شيء آخر ، بان يكون وجوده قائما بشيء آخر ، فوجوده ليس الا لغيره . ومثل هذاالشيء لايدخل في دار الوجود الا بالتركيب الاتحادى بينه و بين ذلك الغير ، بأن يكون احدهما بمنزلة القوة والنقص بالنسبة الى الآخر ، والآخر بمنزلة الفعل والكمال بالنسبة اليه ، اذلوكان كل منهما قوة بالنسبة الى الآخر ، اوفعلية وكمالا ، لم يكن احدهما اولى بان يكون وجوده للاخر وقائما به من الآخر بعكسه ، وايضاً لا يكون اذن بينهما ارتباط الا بمجرد الاضافة ، والاضافة بين الشيئين لا يوجب ان يكون احدهما للاخر اوقائما به .

#### اصل

العدم ليس له ماهيّة الا رفع الوجود ، فلا يتميّز الا بالوجود . وحيث

علم ان وجود كل شيء هو نفس هويته ، فكما لا يكون لشيء واحد الا هوية واحدة، فكذلك لا يكون له الا وجود واحدوعدم واحد، فلا يتصور وجودان لذات بعينها ولا عدمان لشخص بعينه . واما تعددالعدم للحادث الزماني من حيث السبق واللحوق فهو من تصرفات الوهم . اذالعدم لا يتعدد عندالعقل الا بتعدد الملكات، فلاذات قبل الوجود ولا بعده حتى يقال انتها واحدة اومتعددة متماثلة . وانتما يضيف العقل نسبة العدم الى ذات يختص وجوده بزمان معيتن قبل وجوده وبعد وجوده، ومرجعه الى انحصار وعائه الوجودي وضيق استعداده عن الاستمرار والانبساط سابقا ولاحقا . الا ان المحجوب لقصور نظره عن الاحاطة يتوهم ان العدم على الشيء ويرفع وجوده الخاص عن متن الواقع، ولم يتفطن بان طريان العدم على الشيء الثابت في الواقع لا يخلو اما ان يكون في مرتبة وجوده وفي وعاء تحققه المختص به ، فيلزم اجتماع النقيضين في مرتبة واحده و وعاء تحققه ، فالشيء يستحيل ان يكون له وجود الا قي مرتبة وجوده وظرف فعليته تحققه ، فالشيء يستحيل ان يكون غير ماهو الواقع حتى يطرء عليه العدم .

# البابالثاني

فى العلم و الجهل وما فى معناهما وفيه معرفة الصفات الصل

العلم هو حصول صورةالشيء للعالم وظهوره لديه ، مجرداً عمّا يلابسه . والجهل مايقابله . وهما يرجعان الى الوجود والعدم . وذلك الأن من علم شيئا، فان كان صورة المعلوم عين ذاته فيعلمها بذاته ، وذاته عبارة عن وجوده الذى لاينفك عنه، فيعلمها دائماً بوجوده. فوجوده العالم، ووجوده المعلوم، ووجوده

العلم ، وذلك كعلم الله سبحانه بذاته ، وعلمنا بذواتنا . وكذلك اذا كان صورة المعلوم داخلة في ذاته ، بان يكون مرتبة من مراتبه النازلة كعلم الله سبحانه بما سواه وعلمنا بقوانا ، وانكانت خارجة عن ذاته ، فلابد ان يكون فيه قـوة هيولانيّة قابلة لان تتصور بتلكالصورة حتى يمكن له ادراكها . ثم انتلك الصورة لايجوز ان تفيض عليه من ذاته بالاستقلال ، لانها صورة كمالية لذاته التي هي ناقصة من دونها ، فلا محالة تفيض عليه مما فوقه ، مما هو بالفعل في ادراكها ، ولكن بتوسط استعداد منه و مرور عليه ، وهذا كادراكنـــا لماسوا ذواتنا ، وما احاط به ذواتنا من المحسوسات والمتخيّلات والموهومات والمعقولات ، فان صورة هذه كلها انتما تفيض على انفسنا منالجوهرالعقلى الذي هو رب نوعنا ، ومقيم صورنا باذنالله تعالى واستعداد منا ، ورجوع الى ذلك الجوهر العقلي واتتصال به كما يأتي بيانه فيمحله . وانتما شرطنا فيه القوة الهيولانيّة القابلة للتصور بتلك الصورة في ادراكها ، لان العلم بالامر الخارج عن ذات العالم هو كالعلم بذات العالم وبما في ذاته ، فلا يتحقق الا " بالاتحاد بالمعلوم والاستكمال به ، بان يكون العالم في نفسه ناقصاً من جهة هذا العلم ، فيصير تاميّا بالمعلوم ، فيكون نسبته اليه نسبة القوة الى الفعل ، ونسبة النقص الى الكمال ، فكأنّه يرتقى من وجود الى وجود اعلى منه . وذلك لأنالادراك لابد فيه من نيل المدرك ذات المدرك ، وذلك اما بخروجه من ذاته الى ان يصل اليـه ، او بادخاله ايّاه فيذاته . وخروج الشيء من ذاته محال وكذلك دخول الشيء في ذات آخر . الا أن يتحد معه ويتصور بصورته ، ولهذا قيل: لو لم تكن ذات العالم متصورة بصورةالمعلوم ، فباى شيء يناله ؟ ابذاته العارية من تلك الصورة ينال تلك الصورة ؟ هذا محال . وهل هو الا" ان يبصر الاعمى شيئاً ؟ كيف «ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور . » اوينال تلك الصورة بتلك الصورة، فما لم يدرك

۱- س۲۶، ی۰۶ .

تلك الصورة او تلاكيف يدرك بها ؟ والا فتكون تلك الصورة عالمة و معلومة ، والمفروض خلافه. اوينالها بصورة اخرى ، فننقل الكلام الى تلك الاخرى جذعا، ويتسلسل . ولا يجوز ان يكون ادراكه لها بمجرد حصولها له حصول موجود مباين كوجود السماء والارض لنا ، وذلك لان الحاصل في مثل ذلك ليس الا اضافة محضة، والاضافة من اضعف الاعراض وجودا، بل وجودها وجود الطرفين على وجه اذا عقل احدهما عقل الآخر ، فهذا حظتها من الوجود ، لاان لها صورة في الاعيان. ثم ان وجود الاضافة الى شيء غير وجود ذلك الشيء، فان اضافة الدار والفرس والغلام لنالا يوجب وجود شيء منها لنا اوفينا، نعم ربما حصلت صورها لذاتنا اولقوانا ، والكلام عائد في تلك الصورة وكيفية حصولها لنا : اهى بمجرد الاضافة او بالاتحاد معنا ؟ فان كان بمجرد الاضافة فحصول الاضافة ليس حصولا قورة شيء، وهكذا يتسلسل الامر الى غير نهاية وهو محال . وان كان بالاتحاد فهو المطلوب .

#### وصل

قدتبين من هذا البيان ان العلم لا يتعلق بالاجسام بماهي اجسام، اى بوجوداتها الخارجية ، وذلك لان صورها بماهي هي ليست حاصلة هذا النحو من الحصول الاتحادي الذي وصفناه الالله لموادها ، واذا كان حصولها لموادها فلم تحصل انفسها لها ، بللا يحصل لها شيء اصلاً ، لان القائم بالغير الحاصل له يكون انيته بعينها انيته للمحل ، فلو حصل له شيء يكون حصوله في الحقيقة لمحله لاله . والمادة \_ اذهي امر عدمي \_ ليست الالله جهة القوة في الوجودات ، فليس لها في نفسها ذات يصح ان تدرك شيئا وتعلمه حتى تدرك الصور الحاصلة فيها هذا الحصول ، فان ما ليس له حصول في نفسه كيف يحصل له شيء ؟ واذا لم تكن الحصول ، فان ما ليس له حصول في نفسه كيف يحصل له شيء ؟ واذا لم تكن

١ فلا تكون عالمة .

الصور الخارجية للاجسام مما يصح ان يحصل لهاشىء، الحصول المعتبر فى العلم، ولا هى حاصلة لما يصح له ان يعلمها ، فليست هى عالمة بشىء اصلاً ، ولا لشىء أن يعلمها بعينها كما هى ، فهى اذن معلومة بالقوة لا بالفعل ، بمعنى ان فى قوتها ان تنتزع منها صوراً فتعلم تلك الصور .

لست اقول «ان متعلق العلم هو هذه الصور بعينها بعد انتزاعها» لاستحالة انتقال المنطبعات في المواد . بل اقول «صور اخرى مثلها» فالمعلوم بالذات من كل شيء ليس الا صورا ادراكية قائمة بالنفس متحدة معها ، لاصورا مادية خارجية، سواء كان العلم بطريق الاحساس اوغير ذلك. فالمعلوم بالفعل لايكون معلوما لغير عالمه، فكل عالم فمعلومه غير معلوم عالم آخر، بلهو متحد بمعلومه بلهو بعينه العالم والمعلوم والعلم .

# فصل

الاجسام لماكانت بمنزلة ظلالللوجوداتالغيبيةالقائمة بذواتها منالنفوس والعقول، ولها نحو اتصال بها، لقيوميتها ايتاها، وتلكالوجودات عالمة بذواتها ومعلومة لها، لان وجوداتها لانفسها، فالاجسام ايضا من هذهالجهة لها علم وشعور بقدر اتتصالها بها، وبحسب وجوداتها. الاترى الى الحجر المرمى الى فوق، مثلاً، كيف يتحرك الى تحت ؟ ولو لم يكن له شعور بان المكان التحتى اوفق له ولطبعه لما تحرك اليه، اذلو لم يكن له فىذلك مقتض ذاتى لما فعله بالذات، واذلم يكن لمقتضاها وجود الااخيرا فله نحومن الثبوت اولاً المستلزم بالذات، واذلم يكن لمقتضاها وجود الااخيرا فله نحومن الثبوت اولاً المستلزم لنحو من الشعور، وان لم يكن على سبيل القصد والروية، كما فى القرآن المجيد:

١- تفريع على قوله فليس لها فىنفسها .
 ٢- فلا تكون معلومة .

«وان من شىء الآيسبت بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم.» أ. ثم الم تنظر الى اناثالنخل وميلانها الى صوب بعض ذكرانها ، والى سايرالاشجار وميل عروقها الى جانبالماء فى الانهار ، وانحرافها فى الصعود عن الجدار ، واخراجها الاوراق الكثيرة بين الفواكه لتسترها عن صنوف الآفات ، ديبقى لب الثمار الى عير ذلك مما لا يحصى ؟

فتبيّن انالعلم والشعور انما يكون بقدرالوجود ، فما يكون وجوده اقوى فعلمه اقوى ، فالملم والجهل الوي فعلمه اضعف ، فالملم والجهل للاشياء هما عين الوجود والعدم لها .

#### اصل

النورهوالظاهر لنفسه المظهر لغيره، والظلمة مايقابله. وهما ايضا يرجعان الى الوجود والعدم ، اذا لمظلم انما يسمى مظلماً لانه ليس للابصار اليه وصول ، اذليس موجوداً للبصر مع انه موجود في نفسه . والذي ليس موجوداً لالغيره ولا لنفسه فهو الغاية في الظلام ، بلهو الظلمة الحقيقية ، وفي مقابله الوجود ، فهو النور الحقيقي . وكما ان مابه يتحقق ويوجد الشيء يجب ان يكون موجوداً في نفسه ، لا بوجود زائد عليه ، اعنى اتصافه بالوجود ليس بجعل جاعل ، وان كان ذاته مجعولة جعلا "بسيطا ، فكذلك مابه يظهر الشيء لابد" وان بكون ظاهراً في نفسه لا بظهور زائد عليه ، اي لامظهر له و ان كانت ذاته الظاهرة مجعولة جعلا "بسيطا .

فالوجود والنور والظهوركانها الفاظ مترادفة تعرب عن معنى واحد. فكل ماقيل اويقال فى باب الوجود من الاحكام، كالبساطة، والغنا عن التعريف، وانتفاء الحد والرسم عنه ، وثبوت الشدة والضعف ، والتقدم والتأخر له ، وكونه غنياً

۱- س۱۷، ی۶۶.

وفقيرًا ، وجاعلاً ومجعولاً ، ومتعيّنا بذاته ، وغير ذلك ، يصدق كلها في باب النّور .

واما المسمي بالنور عندالجمهور كنورالكواكب ونورالنار وغير ذلك من الأضواء فليس بنور حقيقي خالص ، لأن نوريّته وظهوره انتما هو بالاضافة الى القوة الباصرة فقط ، واما بالنسبة الى سائر الحواس فهو ظلمة وخفاء لاخبر لها عنه اصلاً. ونسبة المبصر الى المبصر كنسبة المسموع والمشموم الى السامعة والشامّة، وكذلك غيرها، لافرق بينها الا " فيما يرجع الى شدة الوجود وضعفه . فان قوة الباصرة لما كانت اقوى الحواس ، والمدرك دائما من باب المدرك ، فمدركات الباصرة تسميّى بالنور، بحسب العرف، لاجل ذلك، والا فكما ان الضوء ظاهر بذاته عندالباصرة، مظهر لغيره من معروضاته عليها، فكذلك الصوت ظاهر بذاته للسامعة ، مظهر لغيره من معروضاته عليها، فيقال صوت الرعد ، وصوت الرحا. وكذلك الربح ظاهر بذاته للشامّة ، مظهر لغيره من معروضاته عليها ، فيقال ريح المسك ، وريح الورد . وهكذا في ساير المدركات . وكما ان الصوت لايظهر ولايظهر على غير حاسّةالسمع، والطعم لايظهر ولا يظهر على غير خاسّة الذوق ، فالضوء ايضاً لايظهر ولا يظهر على غير حاسة البصر ، فلا فرق بينها في النوريّة اصلاً . ومن هنا قيل : «لولاالنور ماادرك شيء ، لامعلـوم ولا محسوس ولا متخيل اصلاً».

ويختلف على النور الأسماء الموضوعة للقوا فهى عندالعامية اسماء للقوا ، وعندالعارفين اسماء للنورالمدرك به ، فاذا ادركت المسموعات سميّى ذلك النور سمعاً ، واذا ادركت المبصرات سمى بصراً ، وغير ذلك ، لمساً وذوقاً وشميّا وخيالا ووهما وعقلا وحافظة ومفكرة ومصورة .

فكل ما يقع به ادراك فليس الا النور . والنورالحقيقي مايكون ظاهراً في نفس الأمر ، مظهراً للاشياء جميعاً ، بذاته بلاتوسط شيء من الحواس والنفوس

والعقول ، وفي جميع المراتب والأحوال : «الله نورالسّموات والارض» .

#### اصل

الحياة هي مايساوق الفعل والادراك معا ، والموت مايقابلها . وهما ايضاً يرجعان الى الوجود والعدم ، لأن مبدءالأفعال والآثار انتما هوالوجود ، وهو كما دريت عين الادراك ، فكل موجود حي على حسب وجوده شدة وضعفا ، وكل معدوم ميت من جهة انه معدوم . وكذلك كل عالم فهو حي بقدر علمه ، وكل جاهل فهوميت على حسب جهله . ومن هنا قال الله سبحانه عندذكر العلماء والجهال «وما يستوى الأحياء ولا الأموات. "٢ . وقال «لينذر من كان حياً. "٢ . وقال «افمن كان ميتا فاخبيناه وجعلنا له نورايمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات؟ "وكل ما وجوده لغيره فحياته عرضية ، لانها وكل ما وجوده لغيره فحياته عرضية ، لانها بتوسط ذلك الغير ، فلو لم يكن لذلك الغير وجود لنفسه ، كصور الاجسام القائمة بالذات ، بالمواد ، فمثل هذا الشيء ميت الا " بقدر اتتصاله بوجوده العيني القائم بالذات ، فانه من تلك الجهة حي .

وبالجملة الحياة والنور تابعة للوجود ، كما ان متقابلاتها تابعة للعدم . فالمجردات عن المادة حياتها ذاتية ، والماديات حياتها عرضية ، لكن الماديات التي لها نفوس مجردة ، يمكن ان يطلق عليها الحي بالذات ، لأن الغلبة والقهر فيها للنفوس ، والحيوان اخص من الحي بالمعنى الأعم مطلقا ، واعم من الحي بالذات من وجه ، لأنه يطلق على الحساس المتحرك بالارادة ، سواء كانت حياته بالذات من وجه ، لأنه يطلق على الحساس المتحرك بالارادة ، سواء كانت حياته ذاتية او عرضية ، والحياة الحقيقية الحقة ما يكون عين ذات الحي ، ويكون بذاته من ذاته ، وحياة ساير الأحياء به : «هو الحي "لااله الا" هو» .

۲ - س۳۵، ی۲۲ .

۱- س۲۶، ی ۳۵.

٤ - س٦، اومن کان، ١٢٢٥.

۳- س ۳۹، ی۷۰۰

## اصل

واذ قد ثبت في محلة وجوب انتهاء كل من جهات الفقر الى غنى بالذات من تلك الجهة ، كما يأتي بيانه ، فقد ثبت وجوب انتهاء كمالات الوجود كلتها الى كامل بالذات فيها الذي هي ثابتة له بالفعل دائماً فيجميع المراتب. وكما ان مفيض الوجود ليس مسلوب الوجود في مرتبة ، فكذلك و اهب الكمال لا يجوز ان يكون ممنوا فيحد ذاته ، اذالمفيض لامحالة اكرم واعلى وامجد من المفاض عليه ، فكما ان في الوجود وجودا قائماً بالذات غير متناه في التأكُّد ، والالله يتحقق وجود بالغير ، فكذلك يجب ان يكون في العلم علم متأكّد قائم بذاته ، وفي النور نور قائم بذاته ، وفي الحياة حياة قائمة بذاتها ، وفي الاختيار اختيار قائم بذاته، وفي القدرة قدرة قائمة بذاتها ، وفي الارادة ارادة قائمة بذاتها، حتى يصح اذيكون هذه الاشياء في شيء لابذواتها بل بغيرها . فاذن فوق كل ذي علم عليم بذاته ، وفوق كل ذىحياة حى بذاته ، وفوق كل ذى قدرة قدير بذاته ، وفوق كل ذى سمع سميع بذاته ، وفوق كل ذى بصر بصير بذاته ، الى غير ذلك من صفات الكمال . ويجب ان يكون جميع ذلك واحداً حقيقياً ، لامتناع تعدد الغنى بالذات ، فهو سبحانه كما قيل وجود كله ، وجوب كله ، علم كله ، قدرة كلته ، حياة كلته ، لا ان شيئا منه علم وشيئا آخر قدرة ليلزم التركيب فيذاته ، ولا ان شيئًا فيه علم و شيئًا آخر فيه قدرة ليلزم التكثر في صفاته الحقيقية .

يعنى انذاته بذاته منحيث هوهو مع كمال فرديته منشأ لهذه الصفات ، ومستحق لهذه الأسماء ، فيكون هو نفس هذه الصفات وجودا وعينا وفعلا وتأثيرا ، وان كانت هى غيره بحسب المعنى والمفهوم ، وذلك لجواز ان يوجد الأشياء المختلفة والحقايق المتباينة والمفهومات المتغايرة بوجود واحد ، لما دريت ان الوجود هو الأصل ، والماهيات تابعة ، ودريت ان ذاته سبحانه فى غاية

البساطة ، ليس له جهتا قوة وفعل ، وانه غير متناه فى الغنا والتمامية والكمال ، فلا يجوز ان يكون فى مرتبة من المراتب او باعتبار من الاعتبارات ، مع وحدته الحقة ، عربة عن كمال ما او يكون الكمال زائدا على ذاته ، قال امير المؤمنين عليه السلام: «كمال التوحيد نفى الصفات عنه لشهادة كل صفة انها غير الموصوف وشهادة كل موصوف انه غير الصنة، فمن وصف الله فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثناه، ومن عناه فقد جزاه ، ومن جزاه فقد جهله» . وقال الصادق عليه السلام: «هو نور لاظلمة فيه ، وحياة لاموت فيه ، وعلم لاجهل فيه ، وحق لا باطل فيه» .

وكذلك لايجوز ان يلحقه سبحانه اضافات مختلفة توجب اختلاف حيثيات فيه، بلله اضافة واحدة هى المبدئية يصحح جميع الاضافات كالرازقية والمصورية ونحوهما ، ولاسلوب كذلك بل له سلب واحد يتبعه جميعها ، وهو سلب الفقر، فانه يدخل تحته سلب الجسمية والعرضية وغيرهما ، كما يدخل تحت سلب الجمادية من الانسان سلب الحجرية والمدرية عنه. على انهذه الأمورمن خواص الماهيات دون الوجود ، وقد بينا انه سبحانه وجود بحت لاماهية له بوجه من الوجوه .

# وصل

ثم ان نسبة ذاته سبحانه واسماؤه الحسنى الى ماسواه يمتنع ان يختلف بالمعية واللامعية والاضافة واللا اضافة ، والا فيكون بالفعل مع بعض وبالقوة مع آخرين ، فيتركب ذاته من جهتى فعل وقوة ، ويتغير صفاته حسب تغير المتجددات المتعاقبات ، تعالى عن ذلك . بل نسبة ذاته التى هى فعلية صرفة وغناء محض من جميع الوجوه الى الجميع ، وان كان من الحوادث الزمانية ، نسبة واحدة ايجابية ومعية قيومية ثابتة غير زمانية ولا متغيرة اصلاً ، والكل عنده واجبات وبغنائه بقدر استعداداتها مستغنيات ، كل في وقته ومحله وعلى عنده واجبات وبغنائه بقدر استعداداتها مستغنيات ، كل في وقته ومحله وعلى

حسب طاقته ، وانما امكانها وفقرها بالقياس الى ذواتها وقوابل ذواتها . وليس هناك امكان وقوة البتية .

فالمكان والمكانية باسرها بالنسبة اليه سبحانه كنقطة واحدة في معية الوجود: «والسموات مطويات بيمينه .» أ. والزمان والزمانيات بآزالها وآبادها كان واحدا عنده في ذلك . جف القلم بما هو كائن ، مامن نسمة كائنة الى يوم القيامة الا وهي كائنة ، والموجودات كلها شهادياتها وغيبياتها كموجود واحد في الفيضان عنه تعالى: «ماخلقكم ولا بعثكم الا كنفس واحدة .» أ. وانها التقدم والتأخر والتجدد والتصرم والحضور والغيبة في هذه كلها بقياس بعضها الى بعض ، وفي مدارك المحبوسين في مطمورة الزمان والمسجونين في سجن المكان ، لاغير ، وان كان هذا لمما يستغر به الأوهام . واما قوله عز وجل «كل يوم هو في شأن . " فهو ، كما قال بعض العلماء ، انها شئون يبديها لاشئون يبتديها . وياتي تمام الكلام في ذلك في مباحث حدوث العالم ، انشاءالله .

# وصل

قدظهر مماذكر ان الهيته تعالى ثابتة له في الأزل، وهو تام الفاعلية فيه، لا يجوز ان يسنح له فيها سانح ، او يغيره منها مغير ، او يعوقه عنها عائق . ولا يتعلق فاعليته بداع خارج من ذاته ، سواء كان ارادة حادثة ، او وقتا ، او حالة عارضة ، لأن ذلك كلله يوجب الاستحالة والحركة والافتقار الى الغير ، وان لا يكون اولا من كل وجه ، وان يتركب من قوة وفعل ، ويؤدى الى انفعاله عن قاهر يقهره ، وسلطان يعجزه ، وشريك يشركه ، تعالى عن ذلك كله علوا كبيرا . وكيف

۲ ـ س ۳۱، ۲۷۷ .

۱ – س۳۹، ی۲۷ .

۳ س٥٥، ی۲۹ .

يتعلق فاعليته بتجدد حال ، وحال مايتجدد كحال مايمهد لهالتجدد ليتجدد . فذاته بذاته فياض لميزل ولا يزال ، بلامنع وتقتير ، وبخل وتقصير ، على جرى مستمر ، وسنة واحدة : «ولن تجد لسنةالله تبديلا .» ا.

#### وصل

وكذلك عالميته وسمعه وبصره وغير ذلك من الصفات ، فانه سبحانه ادرك الأشياء جميعاً ادراكاً تامياً ، واحاط بها احاطة كاملة ، فهو عالم بأن اى حادث يوجد في اي ومان من الازمنة ، وكم يكون بينه وبين الحادث الذي بعده او قبله من المدة، ولا يحكم بالعدم على شيء منذلك، بلبدل مانحكم بان الماضي ليسموجودافى الحال يحكم هوبانكل موجود في زمان معين لايكون موجودا في غير ذلك الزمان من الازمنة التي تكون قبله او بعده . وهو عالم بان كل شخص في اي جزء يوجد من المكان ، واي نسبة تكون بينه وبين ماعداه ، مما يقع في جميع جهاته ، وكم الابعاد بينهما على الوجه المطابق للحكم . ولا يحكم على شيء بانه موجودالآن او معدوم اوموجود هناك او معدوم او حاضر او غائب ، لأنه سبحانه ليس بزماني ولامكاني، بلهو بكلشيء محيط ازلا وابدا : «يعلم مابين ايديهم وما خلفهم ، ولا يحيطون بشيء من علمه الا" بماشاء . ٧ . قال امير المؤمنين عليه السلام: «لم يسبق له حال حالا" ، فيكون اولا" قبل ان يكون آخراً ، ويكون ظاهراً قبل ان يكون باطناً . ». وقال عليه السلام: «علمه بالأموات الماضين كعلمه بالأحياء الباقين ، وعلمه بما في السماوات العلى كعلمه بما في الأرضين السفلى .» . وعن الباقر عليه السلام : «كان الله ولا شيء غيره ، ولم يزل عالماً بما يكون ، فعلمه به قبل كونه كعلمه بهبعد كونه .» .

۱ ــ س۳۵، ی ۶۱. فلن تجد...

### فصل

واذ ثبت ان كمالاته سبحانه ليست بامر زائد على ذاته ، وانتها ثابتة له فى الأزل ، ظهر ان مجده وعلوه تعالى فى الفاعلية والعالمية والقادرية ونحوها من صفات الكمال ، ليس بالمعنى الاضافى الذى هو متاخر عن ذاته، وعن وجود مااضيفت هى اليه . على ان وجود الفعل عنه موقوف على كونه فاعلا ، فلوكانت فاعليته موقوفة على وجودالفعل ، لزم الدور ، بل علوه ومجده فى صفاته العليا انتما هى بمبادى تلك الاضافات المتقدمة على وجود ما تعلقت هى به ، وهى كونه فى ذاته بحيث ينشأ منه هذه الصفات ، وهو سبحانه انتما هو كذلك بنفس ذاته ، فأذن علوه ومجده فى صفاته العليا ليس الا بذاته لاغير ، وهذا معنى ما ورد عنهم عليهم السلام : «له معنى الربوبية اذ لامربوب ، وحقيقة الالهية اذلا مألوه ، ومعنى العالم ولا معلوم ، ومعنى الخالق ولا مخلوق ، وتأويل السمع ولا مسموع ، ليس منذ خلق استحق معنى الخالق ، ولا باحداثه البرايا استفاد معنى البرائية .» . ولنزد فى بيان معنى علمه سبحانه بذاته و مخلوقاته فاستمع ؟

#### فصل

واذ هوسبحانه بسيطالحقيقة، منزهالذات عن الموضوع والمادة والعوارض وساير ما يجعل الذات بحال زائدة ويريها على غير ماهى عليه ، فلا لبس له ، فهو صراح وذاته غير محتجبة عن ذاته ، فهو ظاهر بذاته على ذاته ، فهو يدرك ذاته اشد ادراك ، ويعلمها اتم علم ، لظهورها له اشد ظهور ، بللانسبة لعلمه بذاته الى علوم ماسواه بذواتهم ، كما لانسبة بين وجوده ووجودات الاشياء ، حيث هو وراء مالايتناهى بما لايتناهى ، فعلمه بذاته عبارة عن كون ذاته ظاهرة لذاته.

ولا يوجب ذلك ان يكون هناك اثنينية في الذات ولا في الاعتبار ، فانه ليس الا اعتبار ان له حقيقة ظاهرة بذاتها ، هي ذاته ، وانه حقيقة ذاته ظاهرة له . ففي الاعتبار تقديم وتاخير في ترتيب المعانى ، والغرض المحصل شيء واحد ، ولا يجوز ان يحصل حقيقة الشيء مرتين ، فذاته سبحانه مع وحدته الصرفة عالم ومعلوم وعلم ؛ على انك قددريت ذلك في كل علم .

#### وصل

ولما كان ذاته سبحانه فاعلا" تاماً لجميع ماعداه ، ومبدء لفيضان كل ادراك ، حسياً كان او عقلياً ، ومنشأ لكل ظهور ، عينياً كان اوذهنيا ، اما بدون واسطة او بواسطة هي منه ، وفاعليته عين ذاته ، اذهي من الكمالات ، وقد ثبت ان العلم التام بالفاعل التام للشيء ، من حيث حقيقته التي بها فاعل ، يستلزم العلم بكونه فاعلا لذلك الشيء ، وهو مستلزم للعلم بذلك الشيء ، فهو سبحانه عالم بجميع الموجودات قاطبة: «لا يعزب عنه مثقال ذرة في الارض ولافي الستماء.» .

#### وصل

ولما كان ظهور ذاته سبحانه لذاته انما هو بذاته لابغيره ، وظهور ماسواه ايضاً بذاته ، لاستناد الكل اليه ، فلا يحجبه شيء عنشيء، فهو مستغن، في علمه بالأشياء ، عن ارتسام صورها في ذاته تعالى ، او في شيء آخر عنده . ونحن لما احتجنا الى الصورة في بعض الاشياء ، لأن ذواتها كانت منفصلة عنيا، غير مقهورة لنا، ولو كانت مقهورة لما احتجنا الى صورة اخرى ، كما في علمنا بانفسناو بالاشياء التى نتصورها في اذهاننا. واما الأشياء الظاهرة لأبصار ناعند عدم الحجاب، فالمعلوم التي نتصورها في اذهاننا.

۱ - س۶۳، ی۳۰

بالذات لنا منها ليس الا ماهو مقهور لنا ، حاضر عندنا ، متحد بنا من صورها الذهنية ، دون الصور العينية الغير المقهورة ، فانها معلومة بالعرض ، كما مر بيانه . فاذن علمه تعالى وبصره واحد . وايضا لما كانت فاعليته للاشياء انما هى بنفس وجوده الذى هو عين ذاته ، وهو يعلم ذاته بمجرد وجوده الذى هو به فاعل ، فيجب ان يعلم منه كل مايصدر عنه ، اى بحسب كونها موجودة ، لا بمجرد ماهياتها من حيث هى ، مع قطع النظر عن خصوص وجوداتها ، لأنها من تلك الحيثية فقط ، من غير اعتبار الوجود معها ، ليست صادرة عنه ، كما بيناه من قبل ، والعلم بها ، من حيث كونها صادرة موجودة فى العين ، ليس الا بنفس وجوداتها العينية ، ولو حصلت فى الذهن لكان الموجود العينى ، من حيث هو موجود عينى ، موجوداً ذهنيا .

## وصل

فذاته سبحانه منطو على الموجودات كلتها ، انطواء ازليتا في مرتبة ذاته ، محيط بها احاطة تامّة ، بحيث لا يعزب عنه مثقال ذرة . فذاته كمجلاة يرى بها وفيها صور الموجودات قاطبة ، من غير حلول ولا اتتحاد ، اذالحلول يقتضى وجود شيئين لكل منهما وجود يغاير وجود صاحبه ، والاتحاد يستدعى ثبوت امرين يشتركان في وجود واحد ينسب ذلك الوجود الى كل منهما بالذات ، وقد دريت ان هنا لك ليس كذلك . وكما ان علمه بذاته هو عين ذاته ، من غير مغايرة هناك بين العلم والعالم والمعلوم بالذات ، بلولا بالاعتبار ، فكذلك علمه بالاشياء ايضا يجب ان يكون عين ذاته ، بناء على الانظواء المذكور ، من دون مغايرة بين الثلاثة بالذات ، وانما المغايرة هنا بحسب الاعتبار ، من حيث انه سبحانه انما هو عين الاشياء ، في ذواتها ، سبحانه ، بله هو عين الاشياء ، في الظهور ، وليس هو عين الاشياء ، في ذواتها ، سبحانه ، بله هو هو والأشياء اشياء ، فأذن الاشياء غيره ، باعتبار التعيين والتقيد ومخالطة

الاعدام والنقايص ، وان كانت عينه ، من حيث الوجود والحقيقة .

ومن هنا يعلم ان الاشياء ، من حيث هي اشياء وباعتبار ذواتها ، ليست في مرتبة ذاته تعالى ، وان كان هو من حيث هو منطو على الاشياء وعلم بها: «وهو بكل شيء محيط .»١.

#### وصل

فعلمه سبحانه بالاشياء ، من حيث انه عين ذاته ، متبوع للاشياء ومقدم على ايجادها ، ومن حيث انه عين الاشياء ، تابع لها ومقارن لايجادها ، بلهو عين ايجادها . ومعلومية الاشياء له ، بالاعتبار الاول ، عبارة عن كونها ظاهرة له في ذاته بذاته ، حيث انها عين ذاته بحسب الحقيقة الوجوديّة ، وبالاعتبار الثاني ، عبارة عن كونها ظاهرة له في ذواتها بانفسها على قدر وجودها ونوريتها ، سواء كانت موجودات عينية قائمة بذواتها ، اوصورا ادراكية قائمة بمحالها ، كلية او جزئية ، عقلية اوحسية ، جواهرا و اعراضا . وظهورها له بهذاالاعتبار هو بعينه صدورها عنه ، منكشفة عنده ، حاضرة لديه . والاشياء بالاعتبار الاول علم الله، وهي بهذاالاعتبار عندالله ، وبالاعتبار الثاني معلومات الله ، وهي بهذاالاعتبار عند انفسها . وما عندالله منها احق مما عند انفسها ، اذذاك هي الحقايق المتأصّلة التي تنزلاالأشياء منها منزلةالصور والأشباح. والعلم هنا لك اقوى من علم الشيء بذاته وبغيره ، علما حضوريا ، لانه اقوى في شيئية المعلوم من المعلوم ، في شيئية نفسه ، لأنه مذوت الذات ومحقق الحقايق ، والشيء مع نفسه بالامكان، ومع مشيئه وموجده بالوجوب والتمام، وتمامالشيء فوق الشيء وكماله وغايته، فأذا كان ثبوتالاشياء بذواتها حضوراً لله سبحانه وعلماً وظهوراً ، كما في العلم

۱- س۱۶، ی۵۶ .

المقارناللايجاد ، فثبوت ماهو اولى بها منذواتها اولى باذيكون حضورا وعلما وظهورا ، كما في العلم المقدم على الايجاد .

## وصل

وكما انه لايلزم من فاعليته تعالى للاشياء كون وجوداتها في ذواتها في مرتبة ذاته سبحانه ، بل كونه بحيث يتبع وجوده وايجاده وجودالأشياء وصدورهاعنه ، فكذلك لايلزم من عالميته بها كونها في ذواتها في مرتبة ذاته ، بل كونه بحيث يتبع انكشاف ذاته بذاته على ذاته انكشاف ذوات الاشياء بذواتهاعلى ذاته . وكما ان ايجاده للموجودات المتكثرة لايقدح في بساطته الحقة ، لكونها صادرة على الترتيب السببي والمسببي المستلزم لحصول الكثرة شيئا فشيئا بالعرض ، من جهة الماهيات التي لزمتها من دون جعل وتأثير ، ومن جهة قصور ذواتها مرتبة بعد مرتبة عن ذات مفيضها بلاصنع ، فكذلك علمه سبحانه بالاشياء الكثيرة لايثلم وحدته الصرفة ، لا نه على ذلك الترتيب بعينه ، فتلك الكثرة ترتقى اليه وتجتمع في واحد محض ، اذا لترتيب يجمع الكثرة في واحد ، فله الكل من حيث لاكثرة في واحد محض ، اذا لترتيب يجمع الكثرة في واحد ، فله الكل من خيث هو ظاهر بذاته على ذاته ، يعلم الكل من ذاته ، فعلمه بالكل بعد ذاته وعلمه بذاته ، فهو الكل في وحدة .

#### اصل

وهو سبحانه اجل مبتهج بذاته ، ابتهاجاً منزها عن الانفعال ، متعالياً عن الحدوث والحد والمثال ، لأنه مدرك لذاته على ماهو عليه من البهاء والكمال

قوله (س١١): لايثلم.. في ع: لاينثلم... وفي (س١٣): اذالترتيب بجمعالكثرة .

والجمال ، وهو مبدء كل جمال وزينة وبهاء ، ومنشأ كل حسن ونظام ورواء ، فهو ، منحيث كونه مدركا ، أجل الأشياء واعلاها واشدها قوة ، ومن حيث كونه ادراكا ، اشرفها واكملها واقواها ، ومنحيث كونه مدركا ، احسنها وارفعها وابهاها ، فهو اذن اقوا مدرك لأجل مثدرك بأتم ادراك بما هو عليه من الخير والكمال .

ولا يخفى ان الابتهاج انما يكون على قدر قوة المدرك وتمامية الادراك وخيرية المدرك وملائمته . ويظهر ذلك ايضا من المراجعة الى الوجدان فى اللذات الحسية والعقلية ، على اختلاف مراتبها .

#### وصل

واذ ثبت ابتهاجه سبحانه بذاته ثبت ابتهاجه بلوازمه وآثاره التي هي موجودات العالم باسرها ، اذكل من احب ذاتا متصفة بالبهاء والكمال فلامحالة يحب ما يصدر عنه و ينشأ منه بذاته من الآثار واللتوازم من حيث انها تصدر عنه و تنبعث منه . و لما لم يكن للمخلوقات حيثية سوى كونها اثراً من آثار ذاته ورشحا من رشحات فيضه وجوده فلا يمكن ان يتعلق بها ابتهاج ومحبة منه سبحانه ، الا من جهة ابتهاجه بذاته ومحبته لها، فابتهاجه بها منطوفي ابتهاجه بذاته ، بلهو هو بعينه . ومن هنا قال بعض اهل المعرفة عند سماع قوله تعالى «يحبهم ويحبونه» \_ : بحق يحبهم ، فانه ليس يحب الا نفسه ، على معنى انه كل الوجود ، وليس في الوجود غيره ، فهو كمن لايحب الا نفسه وافعال نفسه و تصانيف نفسه ، فلا يتجاوز حبه ذاته و توابع ذاته من حيث تعلقها بذاته ، فهو اذن لايحب الا نفسه ، انتهى كلامه . ولماكان الابتهاج عبارة عن نفس الادراك فهو اذن لايحب الا نفسه ، انتهى كلامه . ولماكان الابتهاج عبارة عن نفس الادراك وادراكه سبحانه للاشياء وعلمه بها وصدورها عنه على نحو من الترتيب ، فكل

ماهو اقرب منه واشرف واكمل في سلسلتي البدو والرجوع فهو احب اليه .

#### فصل

وكما ان وجوده سبحانه كل الوجود ، وكله الوجود ، فكذلك صفاته كل الصفات ، لانه بسيط الحقيقة ، ليس فيه نقصان ، فلا يسلب عنه الا قصورات الاشياء .

فعلمه سبحانه واحد ، ومع وحدته علم بكل شيء ، وكل علم بشيء ، اذ لو بقى شيء لايكون ذلك العلم علماً به ، لم يكن علماً حقيقياً ، بل علما بوجه ، وجهلا بوجه آخر ، وحقيقة الشيء لاتكون ممتزجة بغيرها ، فلم يخرج جميعها من القوة الى الفعل .

وكذلك قدرته قدرة على كل شيء ، وكل قدرة على شيء ، فلم يخرج عنها شيء من المقدورات، والالم تكن قدرة محضة حقيقية، بلقدرة من وجه، وعجزا من وجه .

وكذلك سائر صفاته الكماليّة التي تعرض للوجود بما هو وجود .

#### وصل

بل كل مايطلق عليه سبحانه وعلى غيره فانما يطلق عليهما بمعنيين مختلفين ليسافى درجة واحدة . حتى انالوجود الذى هو اعم الاشياء اشتراكا لايشمله وغيره على نهج واحد ، بل كل ماسواه وجوداتها ظلال واشباح محاكية لوجوده سبحانه . وكذلك كل صفة ، فانه فىحق الخلق يصحبه نقص وشين ، بخلافه فى حق الخالق ، فانه مقدس عن القصورات والنقائص ، وانما يطلق فىحقه تعالى باعتبار غاياتها التى هى الكمالات، دون مباديها التى هى النقائص. وواضع اللغات

انما وضع هذه الاسامى اولا للخلق ، لانها فى حقهم اسبق الى العقول والافهام ، وفهم معانيها فى حقه تعالى عسر جدا ، وبيانها اعسر منه . بلكل ماقيل فى تقريبها الى الافهام فهو تبعيد له من وجه. ولعل الى هذا المعنى اشار من قال : «من عرف الله كتل لسانه» .

#### وصل

بل الحق انه كما لايجوز لغيره سبحانه الاحاطة بمعرفة كنه ذاته تعالى فكذلك لايجوز لهالاحاطة بمعرفةكنه صفاته تعالى، وكل ماوصفه بهالعقلاء فانما هو على قدر افهامهم، وبحسب وسعهم، فانهم انما يصفونه بالصفات التي الفوها وشاهدوها في انفسهم ، مع سلب النقائص الناشئة عن انتسابها اليهم ، بنوع من المقايسة ، ولو ذكر لهم من صفاته تعالى ماليس لهم مايناسبه بعض المناسبة لم يفهموه ، كما لم يفهموا ذاته التي هي وجود بلاماهية ، لانه ليس لهم ذلك . فتوصيفهم اياه سبحانه انما هو على قدرهم لاعلى قدره ، وبحسبهم لابحسبه ، جل جلاله عما يصفون وتعالى شأنه عما يقولون : «وما قدرواالله حق قدره»١. كيف وقد قال سيدالخلائق صلوات الله عليه . «لااحصى ثناء عليك ، انت كما اثنيت على نفسك» . وقال مولاناالباقر عليه السلام: «هل سمى عالما وقادرا الا". لأنه وهبالعلم للعلماء والقدرة للقادرين ؟ وكل ماميتز تموه باوهامكم، في ادق معانيه، فهو مخلوق مصنوع مثلكم، مردوداليكم، والباري تعالى واهبالحياة، ومقدر الموت ، ولعل النمل الصغار تتوهم ان للهزبانيين، فانهما كمالها، وتتصور ان عدمها نقصان لمن لاتكونان له ، هكذا حال العقلاء فيما يصفون الله تعالى به فيما احسب والى الله المفزع .» .

۱ - س۳۹، ی ۲۲.

#### وصل

واما مايوهم التشبيه ، مما ورد في الكتاب والسنة ، فانما ذلك من حيث اسمائه وصفاته ومعيته للاشياء واتصالها به، لامن حيث ذاته بماهيهي . بل الحق انه جل جلاله ، من حيث ذاته ، منزه عن التنزيه ، كما انه منزه عن التشبيه . واما منحيث مراتب اسمائه وصفاته ومعيته للاشياء وقربه منها واحاطته بها، فيتصف بالامرين من غير فرق ، لان له في كل عالم من العوالم مظاهر ومرائي ومنازل ومعالم يعرف بها ، كما قال تعالى : «لايزال العبد يتقرب الى بالنوافل حتى احبه، فأذا اخببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها .» ، وقال : «من اهان لي وليا فقد بارزني بالمحاربة ودعاني اليها .» . وعن الصادق عليه السلام: «ان روح المؤمن لأشد اتتصالاً بروح الله من اتتصال شعاع الشمس بها .» ، وقال عليه السلام في قوله تعالى : «فلما اسفونا انتقمنا منهم .» ا \_: «ان الله لا يأسف كاسفنا ، ولكنه خلق اولياء لنفسه يأسفون ويرضون ، وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه، وسخطهم سخطنفسه لأنه جعلهم الدعاة اليه والأدلاء عليه فلذلك صاروا كذلك وليس ان ذلك يصل الى الله كما يصل الى خلقه ولما كانالتشبيه بالجسمانيات لايليق به سبحانه، وكذلك التنزيه عمًا يوهم هذاالتشبيه، لأنه تشبيه له ايضا بمن ليس لهذلك، كالعقول والارواح والمعانى، وكان التنزيه الصرف عن كل شيء يفضى الى التعطيل، وردت الشرايع تارة بالتنزيه واخرى بالتشبيه، لئلا يوهم التشبيه المحض ولاالتعطيل الصرف ؟ فهو سبحانه كما قال: «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» .

۱ ـ س ٤٤، ى ٥٥ .

٧ س ٤٢، ى ٩

# البابالثالث

# وفيه معرفةالاسماء

#### اصل

الغنا هو استقلال الشيء بذاته في كل ماله، من غير تعليّق له بالغير اصلاً. ويرجع الى ضرورةالوجود الذاتية المسمّاة بالوجوبالذاتي، وهو كونالشيء بحيث ينتزع عن نفس ذاته بذاته الموجوديّة، ويحكم بها عليه مع قطع النظر عن جميع ماعداه، ويسمتي صاحبهاالغني بالذات والواجب بالذات. والفقر هو عدم استقلال الشيء بذاته وتعلقه بالغير، ولو في شيءما . ويرجع الى لا ضرورة الوجود ولاالعدم بالذات، المسمّاة بالامكان الذاتي، وهو كونالشيء بحيث لاينتزع عن نفس ذاته الموجوديّة بذاته، بل بحسب اعطاء الغير ذلك، فيفتقر في هذاالانتزاع الى ملاحظة ذلك الغير، و يسمتى صاحبها المستغنى بالغير والواجب بالغير . وقد يكون ضرورة الوجود بالنظر الى الغير بأن يستدعى الغيـر وجود الشيء، استدعاء اعم من الاقتضاء، ومرجعه الى ان الغير تأبى ذاته الا ان تكون للشيء ضرورةالوجود ، سواء كان باقتضاء ذاتي او لحاجة ذاتيّة و وجودتعلقي واليه اشير في الحديث القدسي «ياموسي انا بتدك اللازم.»، ويسمتي صاحبها امالاضرورة الوجود ولاالعدم، فهي انماتكون بالذات او بالقياس الى الغير، ولا يكون فقيراً. وكذلك ضرورةالعدم، اما بالذات او بالغير او بالنظر الى الغير ، فله الأقسام الثلاثة، ويسمتي بالامتناع، وصاحبها بالممتنع والهالك، على القياس. و اما ضرورة الوجود ولاالعدم، فهي انها تكون او بالقياس الى الغير، ولا يكون بالغير، والا فلو قطع النظر عن ذلك الغير، ايبقى هو ممكنا فقيرا في حد ذاته ، او واجبا غنياً او ممتنعا هالكا ؟ فان كان ممكنا فلا تأثير للغير في امكانه ،

ملامحسن فیض کاشانی ۳۹

لتساوى فرض وجوده وعدمه، واعتباره ولا اعتباره، وقد فرض كونه مؤثرا، هذا خلف. وان كان واجبا او ممتنعا فى ذاته فقد ازاله ذلك الغير عما يقتضيه ذاته، وكساه خلاف ما يقتضيه طباعه، وهذا محال؛ كيف لا وبالذات لا يزول ولا يزال؟، اذن يلزم الانقلاب المحال. وليس كذلك اذا كان الوجوب او الامتناع بالغير حين كون الذات متصفة بالامكان الذاتى، لأنه عبارة عن لا اقتضاء الذات احدى الضرورتين، لا اقتضاؤها سلبهما، وبينهما فرق.

واما تجويز ان يكون لشىء واحد باعتبار واحد امكانان: احدهما بالـذات والآخر بالغير، فهو ظاهـرالفساد؛ اذ كما لايتصورلشىء واحد باعتبار واحـد وجودان او عدمان، كذلك لا يتصور لواحـد بعينه من الـذوات او الحيثيّات المكثيرة للذات ضرورتا وجود واحد، او ضرورتا عدم واحد، او لا ضرورتا وجود وعدم واحد، لا بالاضافة، وجود وعدم واحد؛ كيف وهذه المعانى طبائع ذهنيّة لا تتحصيّل الا بالاضافة، ولا يتعدد كل منهـا الا بتعدد ما اضيفت هى اليه ؟

وقد ظهر مما ذكر ان كلا من الواجب بالذات والممتنع بالذات لا يكون واجبا بالغير ولا ممتنعا بالغير، والا يلزم: راما عدم تأثير ذلك الغير وتساوى اعتباره ولا اعتباره، و راما زوال ما بالذات وانقلاب الحقيقة، وكلاهما مستبين الفساد. (اوخلو الشيء عن المواد الثلاث ع ق).

## اصل

قدتقرر في مراكزالعقول السليمة عدم جواز ترجيُّح احدالمتساويين (١)

<sup>(</sup>۱) یعنی ماهیت امکانی بدون وجودفاعل خارجیاست که ابواب عدد وانحاءنیستی آنرا سد نماید (خودبخود) موجود نمیشود ودیگر آن که فاعل وعلت ومفیض وجود ماهیت نیز بدون آنکه در جهت وجود آن ترجیحی بر جهات عدم واقعیت داشتهباشد ماهیت را موجود نمینماید. پس ترجیح بلامرجتے بملاحظهٔ فاعل و ترجح بلامرجتے مربوط میشود بهنفس ماهیت و ذات قابل امکانی و این دومورد دارای حکم واحدند

على الآخر من غير مرجّح ولا ان يرجّحه غيره بدون ذلك، وانه لايجوز ان يدخل في دارالوجود امر جزافا ولا اتفاقا، كماقال مولاناالصادق عليه السلام «ابي الله ان يجرى الأشياء الابالأسباب.»، فالماهية الممكنة مالم يترجّح وجودها لم توجد، وما لم يترجّح عدمها لم تنعدم. ولا يجوز ان يقتضى ذاتها رجحان احدالطرفين من غير سبب خارج عن نفسها؛ لما ثبت ان الماهية لاذات لها قبل جعل الوجود، وانها مالم تدخل في دار الوجود، دخولا عرضيا، ليست في نفسها شيئا من الأشياء، حتى نفسها، فلا تصلح لاسناد مفهوم ما اليها الا بحسب التقدير البحت. واما اتتصافها بالامكان والامتناع، وانكان من احوالها السابقة على وجودها وصفات وجودها باعتبار العقل، فمرجعه الى انتها لو انقلبت من التقديرية الى الحقيقة المستقلة، بحسب الفرض الجائز او المستحيل، كان الامكان او الامتناع من اعتبار اتها، لا انها في حال عدمها؛ بما هي عدم، موصوفة بأحدهما؛ كيف من اعتبار اتها، لا انها في حال عدمها؛ بما هي عدم، موصوفة بأحدهما؛ كيف والمعدوم ليس بشيء؟ فأمّا تجويز كون الشيء مكون نفسه ومقرر ذاته، مع بطلانه الذاتي، فلا يتجشّمه ذومسكة؛ على انه يلزم ان يكون الشيءالو احد مفيدا لوجود نفسه ومستفيدا عنه، فيلزم تقدمه بوجوده على وجوده.

# وصل

وما له يبلغ الرجحان الخارجى الى حدّدالوجوب او الامتناع له يوجدالممكن ولم ينعدم، لأن وقوع احدالطرفين مع ذلك الرجحان اما ممكن او واجب \_ اذ لا وجه للامتناع \_، فان كان ممكنا عاد الكلام في سبب رجحانه ، ولا يقف ، بل يؤدى الى الافتقار بعد كل سبب الى سبب آخر لا الى نهاية، ويلزم منه ايضا ان لا يكون مافرض سببا بسبب، فاذن وقوعه مع الأولويية واجب. و ايضاوقوع

واین که برخی ترجیّح را محال و ترجیح را بدون مرجح قبیح میدانند تأمل دراین باب ننمودهاند .

الطرف الآخر مع مرجوحيته غيرجائز، والايلزم ترجيّح المرجوح، فوقوع الراجح واجب. فالوجوب منتهى سلسلة الامكانات، والغنى بالذات مرجع الفقراء، و من هنا قيل: ان وجوب الشيء قبل امكانه وفعليته قبل قوته .

# فصل

امكان الماهيات، الخارج عن مفهو مها الوجود، عبارة عن لا ضرورة وجودها وعدمها بالقياس الى ذاتها من حيث هى. وامكان الوجودات كونها بذواتها مرتبطة ومتعلقة، وبحقائقها روابط و تعلقات إلى غيرها ، حيث ان حقائقها حقائق تعلقية، وذواتها ذوات لمعانيه كما مر بيانه، فيصدق عليها لا ضرورة الطرفين، من حيث خصوصياتها و تعيثناتها، حيث انها، من هذه الحيثية، عيس الماهيات ، واما من حيث استهلاكها في الوجود الواجبي ، مع قطع النظر عن تشخصاتها، فليس يثبت لها الامكان في شيء، بل هي من هذه الحيثية واجبة بعين وجوبه تعالى.

# فصل

الامكاناللازم للماهية انكان كافيا في فيضانها عن الواجب لذاته، دامت الماهية موجودة بدوام الواجب، والا توقيف على شرايط فيكون لها امكانان: احدهما الامكان اللازم للماهية، والثانى الاستعدادالتام الذى يحصل عند حصول الشرايط وارتفاع الموانع. وهذه الشروط تكون لا محالة حادثة مسبوقة بحوادث آخر، وكذلك تلك الحوادث الاخر، وهكذا ، ليكون كل سابق مقربا بعوادث آخر، وكذلك تلك الحوادث الاخر، و ذلك انتما يكون بحركة دائمة الالسبب الموجد الى المسبب، بعد بعده عنه ، و ذلك انتما يكون بحركة دائمة الاماها الله عنه كما يأتى تحقيقه. ولا بتد لتلك الحوادث من محل، ليتخصص الاستعداد بوقت دون وقت، وبمحل دون آخر وذلك المحل هو المادة. ، ومن هذا يظهر ان كل حادث فله مادة.

# فصل

الامكان الاستعدادى له حتظ من الوجود، لكونه بالفعل من جهة اخرى ، غير جهة كونها قوة وامكاناً لشيء فان المنى مثلاً ، وان كان بالقياس اليحصول الصورة الانسانية له بالقوة ، لكن بالقياس الي نفسه وكونه ذاصورة منوية بالفعل فهو ناقص الانسانية ، تام المنوية . وهذا بخلاف الامكان الذاتي الذي هو امر سلبي محض، وليس له منجهة اخرى معنى محصل .

وإيضاً المقوى عليه فى الامكان الاستعدادى امر معين وصورة خاصة ، كالانسانية فى مثالنا، بخلاف مايضاف اليه الامكان الذاتى، لأنه مطلق الوجود والعدم؛ انما التعين ناش من قبل الفاعل، من غير استدعاء الماهية بامكانها اياه.

وايضا الامكان الاستعدادى يزول عند طريان ماهو استعداد له، لأنه انما هو بحسب حال الماهية قبل وجودها، بخلاف الامكان الذاتى الندى هو بحسب الماهية في مرتبة بطلان نفسها وباعتبار عدم ذاتها، فالذاتى اشد في ماتستدعيه الممكنية من القوة والفاقة .

ولأجل ان للاستعدادى حظا من الوجود يقبل الشدة والضعف، بحسب القرب من الحصول والبعد عنه؛ فاستعداد النطفة مثلاً للصورة الانسانية اضعف من استعداد العلقة لها، وهو من استعداد المضغة ، وهكذا الى استعداد البدن الكامل بقواه واعضائه مع مزاج صالح لها .

وبحسب هذاالامكان يمكن لماهية واحدة انحاء غير متناهية من الحصول والكون، لأجل استعدادات غير متناهية يلحق لقابل غير متناهى الانفعال، ينضم الى فاعل غير متناهى التأثير، فيستمر نزول البركات، وينفتح باب الخيرات الى غير النهاية. ولو انحصر الامكان فى القسم الأول لانغلق باب الافاضة والاجادة، وبقى فى كتم العدم عدد من الوجود، لم يخرج الى فضاء الكون اكثر مما وقع،

وهذا لايليق بالجوادالكريم والواسعالعليم .

#### اصل

اذا صدر شيء من الفاعل فلا يفتقر بعد صدوره منه الى جاعل يجعل ذاته تلك الذات، لأن ثبوت الشيء لنفسه ضروري، والضروري لا يفتقر الى السبب فالانسان مثلاً اذا وجد فقد استغنى عن جاعل يجعله انسانا، فهو واجب الانسانية، وان كان ممكن الوجود، وكذا الموجود الحادث واجب الحدوث لا يفتقر في حدوثه الى سبب، وان افتقر في وجوده. ولا استبعاد في ان يكون اتصاف الشيء ببعض الصفات ممكنا، الا انه متى اتصف به يكون اتصافه بصفة اخرى عند ذلك واجباً لا يفتقر فيه الى السبب، ومن هنا قيل: الجوهر جوهر لنفسه ، والعرض عرض لنفسه. وليس اذا كان كون الذات ذاتا متفرعاً على نفس الذات والدات مجعولة محتاجة الى الجاعل فيكون هذه النسبة ايضاً محتاجة الى الجاعل ومجعولة، لأنه فرق بين الاحتياج النتاشي من الشيء بالذات والاحتياج النتاشي من المعرض وعلى سبيل الاتفاق.

فالذاتيات ولوازم الماهيات لا تحتاج الى جعل جاعل وتأثير مؤثر، بل جعلها تابع لجعل الماهيات، وجوداً وعدماً؛ فانكانت الذات مجعولة كانت ذاتياتها ولوازمها مجعولة بنفس ذلك الجعل، وانكانت الذات غير مجعولة كانت الذاتيات واللوازم غير مجعولة باللاجعل الثابت للذات .

وكما ان الضرورة الأزلية تدفع الحاجة الى الفاعل، كذلك الضرورة الذاتية ، والفرق بينهما انتما هو بعدم الاحتياج التبعى فى الاول ، وثبوته فى الثانى . فاختلاف الموصوفات والملزومات كالأبيض والأسود مثلاً انتما هو لأجل اختلاف الصفات واللوازم كالبياض والسواد. واما اختلاف الصفات واللوازم فهو لنفس

اختلاف ذواتها ووجوداتها التي هي متخالفة المراتب كمالاً و نقصاً و شدة و ضعفاً و سبقاً ولحوقا، لأن الباري ابدعها مختلفة بأعيانها ، لا لعلية فيها ، بل لنفسها، ولوكان اختلافها لعلية اخرى لتمادى الى غير النهاية. والى مثل هذااشير فيما ورد «لو علم الناس كيف خلق الله هذا الخلق لم يلم احد احداً.».

## وصل

فالماهية الفاقرة انما تتعلق بالفاعل وتفتقر اليه فى اصل وجودها، دون سائر صفاتها التي هي من لوازم وجودها الخاص، كالحدوث و غيره: فهى ان كانت دائمة الوجود بالفرض، فهى متعلقة بالفاعل ومفتقرة اليه دائمة، بحيث لو فرض الوهم ان يمسك الفاعل عن افاضة الوجود لحظة لعادت الى عدمها الاصلى، وان كان وجودها مختصا بزمان معين ذي مبدء ومنتهى، فهى متعلقة به فى ذلك الزمان كذلك.

و علية تعليقها بالفاعل انها هي وجوبها بالغير و افتقارها في نفسها ، سواء دام وجودها املاً، وذلك الأن الوجوب بالغير اعم من المسبوقية بالعدم ، وكلاهما مشترك في مفهوم التعلق بالغير. واذا كان معنيان احدهما اعممن الآخر، ويحمل على مفهوميهما معنى "، فان "ذلك المعنى للاعم بذاته واولا، وللاخص بعده، لأنه لا يلحق الأخص الا وقد لحق الأعم، من غير عكس .

#### اصل

كل فقير بالذات من وجه، ما هو فقير بالذات من جميع الوجوه ؛ اذ لـو كان غنياً بالذات من وجه فلايخلو: اما ان يكون ذلك الوجه ذاته ، او شيئا من صفاته ؛ لا جائز ان يكون شيئا من صفاته بعد ان فرض فقيراً في ذاته ، اذ كل صفة

فائما تكون بعدالذات، فلو افتقر في ذاته افتقر في صفاته بطريق اولى؛ ولاجائز ان يكون ذلك الوجه ذاته بعد ان يفرض فقيراً في شيء من صفاته الى غيره، لأنه حينئذ اذااعتبر ذاته من حيث هو بلا شرط باى مع قطع النظر عن ذلك الغير وجوداً وعدماً ، فاما ان يكون غنيا بالذات، مع وجود تلك الصفة، اومع عدمها، وكلاهما محال، لاستلزم الاول وجود المسبت مع قطع النظر عن وجود سببه ، والثاني عدمه مع قطع النظر عن عدمه، مع انه لا يخلو في نفس الأمر عن الأمرين، فاذا كان غناؤه في ذاته مع قطع النظر عن الغير محالاً فيكون مفتقراً في ذاته الى الغير، فلا يكون غنيا بالذات في ذاته، وقد فرضناه كذلك، هذا خلف .

# اصل

انتما يفيضالله سبحانه الوجود على هياكل الموجودات بواسطة اسمائه الحسنى؛ قال عزوجل: «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها» الروسم هوالذات من حيث تقيده بمعنى، اى الذات الموصوفة بصفة معينة كالرحمان مثلاً ، فانه ذات لهاالرحمة ، والقهار ذات لهاالقهر؛ ومن هنا قال: «سبتحاسم ربتك» المسحانه ليس بصوت، فانه لايسبتح بل يسبتح به ، وقال: «تبارك اسم ربتك ذوالعلال والاكرام. " فوصفه بذلك يدل على انه حى لذاته . فالاسم هو عين المسمى باعتبار الهوية والوجود ، وانكان غيره باعتبار المعنى والمفهوم . فهذه الأسماء الملفوظة هى اسماء الأسماء ، سئل مولانا الرضا عليه السلام عن الاسم ماهو ؟ قال: «صفة لموصوف» . وعن الصادق عليه السلام: «من عبدالله بالتوهم فقد كفر ، ومن عبدالاسم والمعنى فقد اشرك ، ومن عبدالاسم والمعنى فالمؤلفة المؤلفة التني وصف بها نفسه ، فعقد الشرك ، ومن عبدالمعنى بايقاع الأسماء عليه بصفاته التني وصف بها نفسه ، فعقد

۱ ۷۹۵، ۷۹۰ ۱

۲۔ س۸۲، ی

۳- س٥٥، ي٧٧ .

عليه قلبه ونطق به لسانه في سر امره وعلانيته، فاولئك هم المؤمنون حقاً.»

#### وصل

فالوجود يتجلّى بصفة من الصفات، فيتعيّن ويمتاز عن الوجود المتجلّى بصفة اخرى، فيصير حقيقة مّا من الحقايق الاسمائية . فالفرق بين ذاته سبحانه وبين اسمائه وصفاته كالفرق بين الوجود والماهيّة في ذوات الماهيات . الا انه سبحانه لا ماهيّة له، لأنّه صرف انيّة انبجست منه الانيات كلها، فكما ان الوجود موجود في نفسه، والماهيّة ليست موجودة في نفسها من حيث نفسها ، بل من حيث الوجود، فكذلك صفات الحق واسماؤه موجودات لا في انفسها من حيث انفسها، بل من حيث الحقيقة الالهيّة. وهذا الوجود الذي يتجلى بالصفات هو الوجود من حيث الاطلاق حقيقة اسم الله ، المتضمّن لسائر الأسماء. واما الذات من حيث هي فلا اسم لها، اذليست هي محل اثر، ولامعلومة لأحد، وانتما الأسماء للتعريف والتمييز، وهو باب ممنوع لكل ماسوى الله بالله.

#### وصل

فموجودات العالم بأسرها مظاهر الأسماء الله الحسنى؛ فهو سبحانه يخلق و يدبر كل نوع من الأنواع باسم من الأسماء، وذلك الاسم هو رب ذلك النوع ، والله سبحانه رب الأرباب؛ والى هذا اشير في كلام اهل البيت عليهم السلام في ادعيتهم بقولهم: «بالاسم الذي خلقت به العرش، وبالاسم الذي خلقت به الكرسي، وبالاسم الذي خلقت به الأرواح.»، الى غيرذلك من هذا النمط. والاسم الاعظم هو رب الانسان الكامل، لأنه غاية الوجود. وكما ان كل نوع تحته افراد لا تحصى،

فكذلك كل اسم من الأسماء الكليّة تحته اسامى جزئيّة لاتتناهى، هى كلمات الله التنى لا تنفد، بها يدبر تلك الأفراد .

# البابالسرابع

فى الماهيات وتعينناتها وفيه معرفة ماسوى الله

#### اصل

الماهية لما وجدت شخصية وعقلت كلية، علم انه ليس من شرطها ان تكون في نفسها كلية ولا شخصية، ولا واحدة ولا كثيرة، وليست اذالم تخل من وحدة اوكثرة او عموم او خصوص لكانت في حد نفسها اما واحدة اوكثيرة اوعامة او خاصة، وسلب الاتصاف من حيثية لا تنافى الاتصاف من حيثية اخرى، وليس نقيض اقتضاء شيء شيئا الالااقتضاؤه له، لااقتضاؤه مقابله، ليلزم من عدم اقتضاء احدالمتقابلين لزوم المقابل الآخر، وليس اذا لم يكن للممكن في مرتبة ماهيته وجود كان له فيها العدم او اللاوجود، لأن خلتو الشيء عن النقيضين و ان ماهيته وجود كان له فيها العدم او اللاوجود، لأن خلتو الشيء عن النقيضين و ان مستحيلاً في الواقع لكنته جائز في مرتبة ذاته، فقد ظهر ان الماهية ليست من حيث هي الاهي.

#### اصل

الماهية قد تؤخذ وحدها، بان يتصور معناها فقط، بحيث يكون كل ما يقارنه زائداً عليه منضماً اليه ؛ فاذااعتبر المجموع من حيث المجموع كانت الماهية جزءاً له، متقدمة عليه في الوجود، فيمتنع حملها عليه ، لانتفاء شرط الحمل، وهو الاتتحاد في الوجود ؛ فهي بهذا الاعتبار نوع عقلي في نفسها، ومادة بالقياس الى مايقارنها، انكانت متقومة به، غير متحصلة بدونه ؛ وهو صورة

بالقياس اليها، بشرط ان تؤخذ وحده، وان لم تكن متقومة به، سواء كانت متحصّلة في نفسها اوغير متحصلة، فهي موضوع بالقياس اليه، وهو عارض لها وقد تؤخذ من حيث هي هي، من غير اشتر اطقيد عدمي او وجودي، مع تجويز كونهامع قيد، اومع عدم قيد، فيحتمل صدقها على المأخوذة مع قيد و على المأخوذة مع عدمه والماهية المأخوذة كذلك، المحتملة للقسمين، قد تكون غير متحصّلة في نفسها عند العقل، بل قابلة لأن تكون مشتركة بين اشياء متخالفة المعاني، بان تكون عين كل منها، وانما تتحصل بما ينضاف اليها، فتخصّص به، وتصير بعينها احد تلك الأشياء، فتكون بهذا الاعتبار جنسا لتلك الأشياء، وهي انواع لها، والمنضاف اليها، فتخصص به، وتصير بعينها احد تلك اليها، فتخصص به، وتصير بعينها احد تلك اليها، فتخصص به، وتصير بعينها احد تلك الأشياء فصل لها. وقد تكون متحصّلة في ذاتها غير مفتقرة الى ما يحملها معني معقولات، بل تفتقر الى ما يجعلها موجودة في الحس فقط، فهي في نفسها نوع، سواء كان بسيطا او مركبا، الا ان البسيط انما يفرض فيه العقل هذه الاعتبارات بالتعمّل. و اما في الوجود فلا امتياز فيه .

## اصل

الجنس فى المركبات الخارجية مأخوذة من المادة، والفصل من الصورة ، وكما ان المادة ، بما هى مادة، امر مبهم غير متحصل الا باعتبار كونه قوة شىء منا واستعداده، وانتماتوجد وتتحصل وتصير شيئا بالفعل بالصورة، فهى مستهلكة فيها، اذ نسبتها اليها نسبة النقص الى التمام، والضعف الى القوة و تقوم الحقيقة ليس الا بالصورة، وانتما الحاجة اليها لأجل قبول آثارها ولو ازمها وانفعالاتها الغير المنفكة عنها، من الكتم والكيف والأين وغيرها، حتى لو امكن وجود تلك الصورة مجردة عن المادة لكانت هى تلك الحقيقة بعينها، فكذلك الجنس بما

هو جنس بالنسبة الى الفسصل ، من غير فرق . فالأجناس فى المركبات بمسنزلة الشروط والمعتدات، باعتبار؛ وهى الآلات والفروع لذات واحدة، باعتبار آخر؛ حيث ان وجوداتها فروع و توابع لوجودات الفصول .

### وصل

و اذليس افتقار الجنس الى الفصل فى معناه ومفهومه، بل فى اذبتحصل ويوجد بالفعل، فوجب اذبكون الفصل بما هو فصل متحصلا بذاته، و الا لافتقر الى فصل آخر، فلا يكون فصلا ما فرضناه فصلا ، بل جزؤه ، بل من متمات الجنس ان كان، ويكون الفصل ذلك الآخر ، ثم ننقل الكلام اليه : فاما ان يتسلسل ، او ينتهى الى ما يتحصل بذاته، والأول باطل، والثانى هو المطلوب.

ثم ليس ما يتحصل ويوجد بنفس ذاته سوى الوجود ، اذ كل ماهو غيره فاتما يوجد ويتحصل به، ولو فى العقل. فحقائق الفصول ليست الاالوجودات الخاصة للماهيات التى هى اشخاص حقيقية، اما فى العقل واما فى الخيال واما فى الخارج؛ فما يذكر فى التعاريف بازاء الفصول ليس بفصول حقيقة ، بل هى لوازم الفصول. كيف لا، ولوكان الحساس مثلاً فصلاً للحيوان وليس معناه الا المفهوم المتألق من ذات ما او الانفعال الشعورى او الاضافة الادراكية لزم تقوم الجوهر من الانفعال او الاضافة. فالفصل بالحقيقة انما هو مبدء هذا الفعل والانفعال، اعنى كونه ذا هوية دراكة، وهو لايزيد على نفس الوجود للحيوان.

### وصل

فقد ظهر ان مايتقوم بهالشيء، من ذوات الماهيات البسيطة والمركبّبات ،

ليس الاالفصل الأخير الذي هو متحد بصورته النوعية ؛ وسائر الفصول والصور التي تؤخذ منها ويتحد بها انتما هي كالأجناس، بمنزلة القوى والشرائط والآلات والأسباب المعتدة لوجود الماهية الذي هو عين الفصل الأخير، بدون دخولها في تقرر ذاته وقوام حقيقته، وان كان كتل منها مقوماً لحقيقة اخرى غير هذه الحقيقة بحسب وجوده؛ فالموجود من كل شيء هو نفس الوجودله، لكن للعقل ان ينتزع من نفس ذاته مفهومات كلية عامة او خاصة، ومن عوارضه ايضاً كذلك، فيحكم عليها بمفهومات ذاتية جنسية، او فصلية، او عرضية عامة و خاصة ؛ فما يحصل في العقل من نفس ذاته يسمتى بالذاتيات ، وما يحصل فيه من جهة اخرى يسمتى بالعرضيات ، فالذات، والعرضى بالعرض.

وهذا معنى وجودالكلى الطبيعى \_اى الماهية من حيث هى \_، فى الخارج، فان الوجود منسوب اليه بالذات، اذاكان ذاتيا، بمعنى ان ماهو الموجود الحقيقى \_اعنى نحو الوجود \_، متحد معه فى الحس، لا ان ذلك شىء و هو شىء آخر متميز عنه فى الواقع .

واماالكلتى ـ بمعنى ما يحتمل الشركة اولا يمنعها ـ ، فيمتنع وقوعه في الحس، والا لحصلت له هوية متشخصة ، فلا يصح فيه الشركة ، بل وجوده في العقل ايضا متخصص بامور شخصية و مميزات ، كتجرده عن الامور الحسية و نحو ذلك ، فليس كليا صرفا ، اللهم الا بضرب من التعمل و نحو من الاعتبار ، فتساوى نسبته الى اشخاصه المختلفة في الاوضاع و الخصوصيات المادية انما هو لكونه مجردا وتلك الأشخاص مادية ، لا انه كلتى .

#### وصل

فالماهية الكلية ، مالم تتشخيص ولم تصر جزئية، لم توجد في الحس ولا

فى العقل المشوب به الا بنحو من الاعتبار؛ والتشخص والجزئية انتما يكونان ينحو الوجود، لأن الشيء اذا قطع النظر عن نحو وجوده فالعقل لا يأبى من تجويز الشركة فيه، وان ضم اليه الف تخصيص، فان الامتياز فى الواقع غير التعين ، اذا الأول للشيء بالقياس الى المشاركات وفى امر عام، والثانى باعتباره فى نفسه، حتى لو لم يكن له مشارك لا يحتاج الى ممينز زائد، مع ان له تعينا فى نفسه، نعم لا يبعد ان يكون التميز يوجب للشيء المادى استعداد التعين الوجودى، فان المادة، ما لم تكن متخصص الاستعداد لواحد معين من النوع، لا يفيض وجوده من المبدء الأعلى.

واما سائر الخصوصيات من الزمان والمكان والوضع وغيرها من العوارض فانما هي من علامات التعين ولو ازم الوجود، لامن مقوماته، لأن لكل منهاماهية وتعيناً، والكلام في تعينه عائد، فلا بد وان ينتهى الى ما يتعين بذاته، والمتعين بالذات ليس الا انحاء الوجودات .

### فصل

اذا ثبت هذا اعنى ان التعين لا يكون الا بالوجود، وقد ثبت ان اثر الفاعل انماهو الوجود، وان للوجود تقدماً على الماهيئة ضرباً من التقدم، وثبت ان لو ازم الوجود غير مجعولة، فلا يرد السؤال عن وجه اختصاص بعض الامور بموضع معين من مواضع جرم بسيط الحقيقة، او بفرد معين من افراد ماهيته، مع تشابه الأبعاض و الأفراد في الاستحقاق ، كاختصاص المناطق و الأقطاب مشلا بمواضع مخصوصة من الافلاك.

وذلك لأن وجود كل شيء امر شخصى به يتعين ماهية ذلك الشيء ويقبل الهذية، ويصير هذاالشخص المعين منجملة اشخاص مفروضة يحتمل ماهيته الشركة بينها في الذهن ، ولهاالعموم والكلية بالنسبة اليها ، و كل من تلك

المفروضات، وانكان يحتمل قبول الوجود من حيث ماهيته الامكانية، الا ان هذا الوجود، لما خرج بسبب فاعله من الامكان الى الوجوب، سبق سائر تعينات الماهية، وعند تحصل الماهية بهذا الوجود وهذا التشخص، استحال حصول غيره معه ولا بدلاً منه ابتداء او تعاقباً ؛ لأن هذا الوجود لا يقبل التماثل ولا التضاد ؛ فاذا كان تعين الماهية بوجودها، وكانت العوارض الشخصية لها من توابع وجودها ولوازم تعينها، كان جعلها ووجودها تابعاً لجعل الماهية و وجودها من غير علية ؛ فالسؤال في طلب تعيين اللوازم كالسؤال في طلب تعيين الوود، من غير فرق .

### اصل

كل معنى نوعى لا يجوز ان يتكثر بنفسه، والالم يوجد منه واحد شخصى به ولا بصفة لازمة، لماذكرنا، فلابد فى كثرة الأشخاص من صفات متفارقة فى الوجود يتفارق بها المعنى الواحد، والصفات المتفارقة الموجودة لشىء واحد لابد وان ينقسم بها ذلك الشىء فى الوجود، لا فى العقل فقط، والمنقسم بامور متساوية فى ينقسم بها ذلك الشىء فى الوجود، لا فى العقل فقط، والقابل لا يكون الا مادة او فى مادة، فالمتكثر بالذات، بالقوة والقبول، هو المادة، وسبب التكثر هو حدوث القطع، والقطع لا يحدث الا بالجسم، لأن المادة مالم يتجسم لم تقبل عروض القطع، والقطوع التى تعرض الأجسام بسبب كثرة القواطع، وكثرة القواطع ايضا منشؤها كثرة شىء، وهكذا، الى ان انتهت الى شىء يتكثر بذاته بالفعل. وقد ثبت ان سبب كل حادث حركة القابل، فاذن المتكثر بذاته بالفعل هى الحركة ، اذليست حقيقتها الاالتجدد والانقضاء وان يكون ماضيا ولاحقا، كما ان الجسم وجوده ان يكون هناك وهنا؛ فبوجودهذين الأمرين ينقسم المعانى بالعدد: فبالجسم ينقسم المعنى الواحد فى الوضع، وبالحركة ينقسم فى الزمان، (ومن هاهنا قيل:

«التعيّن من لوازم الوضع والزمان»، لأنهما لازمان لوجود الجسم والحركة) ، و بالوضع ينقسم الجسم بالقوة والامكان، وبالزمان ينقسم الحركة بالفعل والوجوب، وبالأربعة ينقسم المعنى الواحد في الوجود .

وقد ظهر من هذا ان كل ما تجرد عن المادة فحق نوعه ان ينحصر في فرده، وكذلك كل مادي يلحق مادته مايمنعه من القطع والانفصال.

## وصل

فما لاسبب له اصلاً يتعين بنفس ذاته. وما له فاعل فقط، من غير قابل ، يتعين بفاعله. وما له قابل، ان اقترن به مايمنعه من الانفصال، يتعين بوضعه اللازم لقابله، والا فيتعين بوضعه وزمانه العارضين لقابله. والنفس يتعين بعلاقتها الى ماهو كالقابل لها .

وهذاالتفصيل لاينافى قولنا بأن تعين الشىء لايكون الا بنحو وجوده ، لأن ما ذكرناه هو انحاءالوجودات والوجود انما يتعين بنفسه، ويتفاوت كمالاً ونقصاً وغناء وفقراً وقرة وضعفاً، كما دريت .

#### اصل

انتما شرف كل موجود بغلبة الوحدة فيه، وان لم يخل موجود ما عن وحدة ما، حتى ان العشرة في عشريتها واحدة ، بل هي لنفسها واحدة ولغيرها عشرة بفكل ماهو ابعد عن الكثرة فهو اكمل، وحيثما ارتقى العدد الى الكثرة نزلت نسبة الوحدة اليه الى اقل بفالأحق بالوحدة مالا ينقسم اصلاء لا في الكم ولا في الحد ولا بالقوة ولا بالفعل ولا بالتحليل الى ماهية و وجود بنم مالا ينقسم في الكم اصلاء قوة او فعلاء ثم الواحد بالاتصال بنم الواحد بالاجتماع

الطبيعى. والواحدالشخصى احق بالوحدة من الواحدالنوعى ، لكون وحدته ذهنية؛ وهو من الواحدالجنسى، لشدة ابهامه .

# اصل

الوحدة ليست بعدد، بل هى مبدء له. وهو لايتقوم الا بها. اذ لو تقوم بغيرها، مما دونه من الأعداد، لزم الترجيح من غير مرجّح ؛ فان تقوم العشرة مثلا بخمسة، وخمسة ليس بأولى من تقومها بستة و اربعة ، ولا من تقومها بسبعة و ثلاثة؛ وتقومها بالجميع يستلزم تكرار اجزاءالماهية، المستلزم لاستغناء الشيء عما هو ذاتى له، لأن كل واحد منها كاف فى تقويمها، فيستغنى به عما عداه. ولو تقومت لقدر المشترك بينها، من دون اعتبار الخصوصيات، فهو المطلوب اذالقدر المشترك هو الوحدات، فاذاانضم الى الوحدة مثلها حصلت الاثنينية ، و اذالقدر المشترك هو الوحدات، فاذانضم الى الوحدة مثلها حصلت الاثنينية ، و وانما علم اختلاف حقايق مراتبه باختلاف لو ازمها، من التشارك و التباين وغيرهما، فان اختلاف اللو ازم دليل اختلاف الذوات .

اذا تمهد هذا فنقول: الوحدة المحضة المتقدمة على جميع المراتب العددية بازاء الوجود الواجبى الحق الذى هو مبدء كل وجود ؛ والمحمولات المنتزعة من نفس كل مرتبة من العدد بازاء الماهيات المتحدة مع كل مرتبة من الوجود . و ايجاد الواحد بتكراره العدد مثال "لا يجاد الحق تعالى الخلق بظهوره في آيات الكون. ومراتب الواحد مثال لمراتب الوجود. وتفصيل العدد مراتب الواحد مثال "لاظهار الأعيان احكام الأسماء الالهيئة والصفات الربانيئة . والارتباط بين الواحد والعدد مثال "للارتباط بين الحق والخلق. وظهور العدد بالمعدود مثال " لظهور الوجودات مثال "للارتباط بين الحق والخلق. وظهور العدد بالمعدود مثال " لظهور الوجودات الامكانية بالماهيات . وكما ان الواحد غير محتاج الى شيء من الاعداد، من حيث هو هو، وهي محتاجة اليه، فكذلك الحق غير محتاج الى احدمن الموجودات، وهي

محتاجة اليه. وكما انه يلزم من عدم الواحد عدم جميع انواع العدد، من غير عكس، فكذلك الحق والموجودات. والاختلاف الواقع بين الأعداد بنفس مأبه الاتفاق، كالتفاوت الحاصل بين الوجودات بنفس هويناتها المتوافقة في سنخ الموجودية. فيمكن القول بالتخالف النوعي بين الأعداد، نظراً الى التخالف الواقع بين المعاني المنتزعة عن نفس الوجودات. ويمكن القول بعدم تخالفها النوعي، نظراً الى ان التفاوت بين ذواتها ليس الا بمجرد القلة والكثرة في الوحدات، ومجرد التفاوت، بحسب قلة الأجزاء وكثرتها في شيء، لا يوجب الاختلاف النوعي في افراد ذلك الشيء. وامنا اختلاف اللوازم، فانتما يدل على القدر المشترك بين التخالف النوعي، والتخالف بحسب القوة والضعف، والكمال والنقص، لاغير.

# اصل

وحدة المعقولات ليست كوحدة المحسوسات، وحدة عددية بالأن المعقولات ليست محصورة في مدلول الوحدة ، ولا متقيدة بالواحدية ، لأنهما تستلزمان الكثرة والكثيرية ، فليستا بحقيقيتين بالحقيقة ، و وحدة المعقولات وحدة حقيقية لايتوقف تعقلها على تعقل الكثرة ، و وحدة جمعية لاينافيها الكثرة الوضعية ، الا ترى الى صورة الانسان في العقل ، كيف تصدق على الكثيرين ؟ مع انها في ذاتها واحدة . ولو كانت وحدتها عددية ، لما صدقت على الكثيرين ، والا لكان الشيء الواحد المعين موصوفا في حالة واحدة بالأعراض المتضادة ، مثل كونه ابيض واسود ، هذا خلف .

واذ ليست وحدة المعقولات كوحدة المحسوسات عددية، لنتزهها عن الحصر والتقيد، فما ظنتك بوحدة مبدء الكل التي هي فاعل الوحدات و الكثر اتجميعاً؟ فهي اولى بالتنزه عمّا يفهمه الجمهور من مفهومي الوحدة و الكثرة، سيّما و تلك الوحدة عين ذاته تعالى؛ فلا يجوز ان يتوقيف تعقيلها على تعقيل الكثرة، بل

نسبة كل واحدة من الوحدة والكثرة اليها من حيث هى كذلك على السواء ، كما اشار اليه امير المؤمنين عليه السلام بقوله: «كل مسمى بالوحدة غيره قليل.» ، يعنى انه واحد كثير ، لقوله ايضاً «الواحد لابتأويل العدد.» . فهو سبحانه واحد من كل وجه ، بهذا التقرير ، اذهو الذي ليس معه الا هو ، وفي اسمائه سبحانه : ياهو ، يامن لاهو الا هو .

### وصل

قال بعض اهل المعرفة: ليس حال مايطلق عليه الستوى والغير، بالنظر اليه سبحانه، وله المثل الأعلى، الا" كحال الأمواج على البحر الزخار، فان الموج لاشك انه غير الماء عند العقل، من حيث انه عرض قائم بالماء، واما من حيث الوجود فليس فيه شيء غير الماء، فمن وقف عند الامواج التي هي وجودات الحوادث وصورها، وغفل عن البحر الزخار الذي بتموجه يظهر من غيبه الي شهادته، ومن باطنه الى ظاهره هذه الأمواج، يقول بالامتياز بينهما، ويثبت السوى والغير، ومن نظر الى البحر، وعرف انها امواجه، والأمواج لاتحقق لها بانفسها، قال بانها اعدام ظهرت بالوجود، فليس عنده الا" الحق سبحانه، وما سواه عدم يخيل انه موجود متحقق، فوجوده خيال محض، والمتحقق هو الحق لاغير، وفي هذا قيل:

انالحوادث امواج وانهار عمّن تشكل فيها فهي استار البحر بحر على ماكان في قدم لا يحجبنتك اشكال تشاكلها

# البابالخامس

# فى السبب والمسبب و فيه معرفة الغايات

### اصل

السبب ويقال له العلقة ، ما يجب الشيء بوجوده ويمتنع بعدمه. والمسبب ويقال له المعلول ، ما يجب بوجود الشيء ويمتنع بعدمه اوعدم شيء منه . وقد يقال السبب بازاء ماله مدخل في وجود الشيء ، فيمتنع بعدمه ، وان لم يجب بوجوده ، وهو بهذا المعنى اربع : فاغل وغاية وهما علتان للوجود ، ومادة وصورة وهما علتان للماهية ، اى بحسب القوام ، فالفاعل ما به وجود الشيء كالنجار للسرير ، والغاية ما لأجله وجود الشيء كالاستواء للسرير ، والمادة هي التي عنها الشيء كالخشب للسرير ، فهي التي يكون الشيء معها بالقوة ، والصورة هي التي يلزم منها وجود الشيء ، فمعها يكون الشيء بالفعل كصورة السرير .

# اصل

العلّة الفاعليّة بالقياس الى الماهية الموجودة المعلولة فاعل ، وبالنسبة الى نفس الوجود المفاض عليها منها مقوم لافاعل ، لأن هذا الوجود غير مباين له . وامّا بالقياس الى نفس تلك الماهيّة ، بما هى هى ، فلا يكون لها سببيّة ولا تقويم اصلا ، لأن الأعيان الثابتة ماشمّت رائحة الوجود ، كما عرفت .

#### اصـل

العلّة الغائيّة علّة فاعلية لفاعلية الفاعل بماهيتها ، ومعلولة له في الوجود،

فهى غاية بوجه، وعلّة غائية بوجه . وكما ان العلة الغائية ماهى متمثلة عند الفاعل لاالواقعة عيناً، فكذلك الغاية الواقعة فى العين هى مايرجع الى الفاعل ، فالنجّار للسرير الأجل الجلوس ، او البانى للبيت لسكنى غيره ، او الماشى لحاجة مؤمن ، اولرضا فلان ، كلهم انما فعلوا افاعياهم الأمر يرجع اخيرا الى نفوسهم ، ومن هنا قيل: «اول الفكر آخر العمل .» .

### اصل

المادة بالقياس الى المركب علة مادية ، وبالقياس الى ماليست جزءه عنصر اوموضوع. وكذا الصورة علية صورية للمركب، وصورة للمادة. واقامتها للمادة ليست على نحو اقامتها للمركب، لأنها مفيدة الوجود في الاول، افادة لا بالاستقلال بل مع شريك يوجدها اولا" ، فيقيم بها الآخر ، فيكون واسطة وشريكا ، وفي الثاني ليست مفيدة للوجود ، بل انما يفيد الوجود شيء آخر ، ولكن لها ومنها، فالصورة مبدء فاعلى "لشيء ومبدء صورى "لشيء آخر .

فالعلل لايزيد عددها على اربعة .

# اصل

الصورة في كل شيء تمام حقيقته، سواءكانت مجردة عن المادة، اومقترنة بها ، وانما حاجتها الى المادة ليست لذاتها ، ولا لوجودها وشخصيتها الذاتية ، بل لما يعرض لها من اللواحق اللازمة لشخصيتها ، من الكم والكيف وغيرهما ، فالسرير سرير بهيئته لابمادته ، والعرش عرش بصورته لابمادته .

#### اصل

المادة للشيء مادة له بماهي مبهمة ، لابماهي معينة ، والا لكانت صورة لامادة . فمادة السرير انما هي حامل امكانه واستعداده ، لابماله صورة خشبية،

بل بما له قوةقبول اشياء كثيرة ، منها السرير ، فالمادة منشأ وها النقص والقصور. ثم مادة الخشب انما هي مادة له ، بما فيه امكان الخشبية ، لابما فيه فعلية صور العناصر ، وهكذا الى ان ينتهى الى المادة الاولى والقوة المحضة ألتى ليست لهاجهة فعلية اصلا الا قوة كل شيء ، ولهذا تقبل الأشياء كلها على التدريج.

# اصل

الفاعل والغاية قديت حدان ، كما سيأتى ان فاعل الكل هو بعينه غاية الكل وجوداً وعقلاً . وقد يتحدان معا مع الصورة ، كما فى الأب ، فانه مبدء لتكون الصورة الآدمية من النطفة بصورته الآدمية ، لاشىء آخر منه ، وليس الحاصل فى النطفة الاصورة آدمية ، وهى ايضا الغاية التى يتحرك اليها النطفة ، لكنتها من حيث يقوم مع المادة نوع الانسان فهى صورة ، ومن حيث يبتدىء تركيبه منها فهى فاعله، ومن حيث ينتهى الحركة اليها فهى غاية، فاذا قيست تلك الواحدة الى المادة كانت صورة ، وأذ قيست الى الحركة كانت فاعلة مرة ، وغاية اخرى، فاعلة باعتبار ابتداء الحركة ، وهى صورة الأب ، وغاية باعتبار انتهاء الحركة ،

### وصل

بل اذا نظرت ، حق النظر ، الى العلة الغائية وجدتها فى الحقيقة عين العلة الفاعلية دائماً ، ماهية ووجوداً ، انما التغاير بحسب الاعتبار المحض ، بل وجدتها عين الغاية ايضاً ، بحسب الماهية ، فان الجائع مثلاً اذا اكل ليشبع فانما اكل لأنه تخيل الشبع ، فحاول ان يستكمل له وجود الشبع ، فيصير من حد التخيل الى حد العين ، فهو من حيث انه شبعان تخيلاً هو الذى ياكل ليصير شبعان الى حد العين ، فهو من حيث انه شبعان تخيلاً هو الذى ياكل ليصير شبعان

وجودا ، فالشبعان تخيلاً هو العلّة الفاعليّة بما يجعله فاعلاً تاما ، وهو بعينه العلّة الغائية ، والشبعان وجودا هو الغاية المترتبة على الفعل ، فالأكل صادر من الشبع ومصدر للشبع ، ولكن باعتبارين مختلفين : فهو باعتبار الوجود العلمى فاعل وعلة غائية ، وباعتبار الوجود العينى غاية .

### وصل

بل اذا تأملت فى الاسباب القريبة لشىء واحد وجدتها كأنها كلها شىء واحد متوجه من حد نقصان الى حد كمال ، فان النجار بالفعل ليس ذات شخص انسانى ، كيف كان ، بل مع تهيؤه بالآلة والوقت والمكان وغيرها : وليس فى الخشب ايضا باى وجه كان استعداد قبول النجر ، بل مع مقارنته بيدالنجار كأنهما شىء واحد متحرك فى الاوضاع . ثم لكل نجر من الفاعل ، وانفعال من القابل ، صورة خاصة متصلة فى الاستحالات والتشكلات ، ولها غاية قريبة موصولة بها ، وهكذا اتصلت الاستحالات وتواردت الصور على الانفعالات حتى انتهت الى صورة اخيرة هى غاية بوجه ، وصورة بوجه آخر ، والغاية ايضا فاعل من جهة ، وغرض من جهة ، وعلة غائية من جهة .

# اصل

ان من الاشياء ما يكون له جميع هذه الأسباب ، كالانسان . ومنها ماليس له الاالفاعل والغاية ، كالعقل . ومنها ماله الفاعل والغاية والصورة ، وليس له مادة ، كالصورة الخيالية . وذلك لأن الصورة كما تحصل من الفاعل بحسب استعداد المادة ، كذلك قد تحصل منه من غير مشاركة المادة ، بل على سبيل الابداع يوجبها

قوله (س٢٠): تصور الفاعل... والأحسن ان يقال ان التكثر الفردى قد يحصل من الجهات المتكثرة في الفاعل كما الأفراد المثالية النزوليَّة .

تصورالفاعل، من غير مادة قبل وجودها، ومن هذاالقبيل الصورالخيالية الصادرة عن النفس ، كما يأتى بيانه . وما يجتمع فيه الاسباب يكون علة قوامه غير علة وجوده ، اعنى : سببه المقارن غير سببه المفارق ، وما لم يكن فيه له الاالفاعل والغاية ، كان ماهو ولم هو فيه شيئا واحدا .

#### اصل

الفاعل قديكون معلوله بالذات امراً آخر يلزمه شيء نسب الى ذلك الفاعل بالعرض ، كالتبريد المنسوب الى السقمونيا ، لأنته يبرد بالعرض ، وفعله بالذات استفراغ الصفراء ، ويتبعه نقصان الحرارة . ومن هذا القبيل كون الطبيب فاعلا للصحية، وكون مزيل الدعامة علة لسقوط الحائط ، والبناء علة للبناء ، والنار للسخونة، فان معطى الصحة مبدء اجل من الطبيب، ومبدء الانحدار الثقل الطبيعى للسقف ، والبناء علة لحركة لبن ما ، ثم سكونه بسكون ذلك اللبن ، وانتهاء تلك الحركة علة لاجتماع مادة ، وذلك الاجتماع علة لشكل ما ، ثم انحفاظ ذلك مما يوجبه طبيعة اللبن من الثبات على نحو من الاجتماع ، وكذا النار ليست علة للسخونة بالذات ، بل لأن تبطل البرودة المانعة لحصول السخونة ، واما حصول السخونة في الماء واستحالته الى النبرودة المانعة لحصول السخونة ، واما حصول وكذا الحكم في طرح البذر في الارض ، والفكر في المقدمات ، وسايس مايشبه هذه الاشياء ، فان هذه ليست عللا بالحقيقة .

# اصل

الفاعل قديكون بالطبع ، وهوالذى يصدر عنهالفعل ولا يكون من شأنه الاختيار، ويكون فعله ملائماً لطبعه الأصلى، كالنار للاحراق ، والانسان للصحة وحفظ المزاج .

وقد يكون بالقسر، وهو الذي يصدر عنه الفعل، ولايكون من شأنه الاختيار ويكون فعله على خلاف مقتضى طبعه الأصلى، كالحجر المرمتى الى فوق للحركة اليه ، والانسان للمرض والسمن والهزال .

وقد يكون بالجبر ، وهوالذى الذى يصدر عنه فعله بلااختياره بعد ان يكون من شأنه اختيارالفعل والترك ، كالرجل الصالح للفعل القبيح المجبور عليه .

وهذه الأقسام الثلاثة مشتركة في كون كل منها غير مختار في فعله .

وقد يكون بالقصد ، وهوالذى يصدر عنهالفعل مسبوقاً بارادتهالمسبوقة بعلمه المتعلق بغرضه من ذلك الفعل ، ويكون نسبة اصل قدرته وقوته ، من دون انضمام الدواعى والصوارف ، للى فعله وتركه واحدة ، كالانسان للمشى .

وقد يكون بالعناية ، وهوالذى يتبع فعله علمه بوجه الخير فيه ، بحسب نفس الأمر ، ويكون علمه بوجه الخير فى الفعل كافيا فى صدوره عنه ، من غيس قصد زائد على العلم، كالانسان لما يحصل منه بمجرد التوهم والتصور، كالسقوط من الجدار الحاصل منه عند تخيل السقوط ، والقبض الحاصل فى جرم لسانه المعصر للرطوبة عند تصوره للشىء الحامض .

وقد يكون بالرضا ، وهو الذى يكون علمه بذاته (الـذى هو عين ذاته) سبباً لوجود شىء ، ونفس معلومية الشىء له نفس وجوده عنه ، بلااختـلاف ، كالانسان لتصوراته وتوهماته .

وقد يكون بالتجلى ، كالحق سبحانه للعالم .

وهذهالاربعة مشتركة فى كون كل منها فاعلا "بالاختيار ، وان كانالاول منها مضطراً فى اختياره ، وذلك لأن "اختياره حادث فيه بعدالعدم ، ولكل حادث محدث ، فيكون اختياره عن سبب مقتض وعلة موجبة ، فاما ان يكون ذلك السبب هوا وغيره ، فان كان غيره فهو مضطر فيه ، وان كان نفسه فاما ان يكون سببيتها

لاختياره باختياره اولا، فعلى الأول يعود الكلام وينجر الى التسلسل فى الاختيارات وعلى الثانى يكون وجود الاختيار فيه لا بالاختيار ، فيكون مضطراً و محمولاً على ذلك الاختيار من غيره ، فتنتهى الأسباب الخارجة عنه بالآخرة الى الاختيار الازلى الذى اوجب الكل ، على ماهو عليه بمحض الاختيار ، من غير داع زائد ولا قصد مستأنف وغرض عارض ، وهذا هو معنى الاختيار الذى هو الكمال فى الحقيقة ، لاما يفهمه العوام .

# اصل

قددريت ان "الوجوب منتهى سلسلة الامكانات ، وان الممكن مالم يجب لم يوجد ، فالعلمة مالم يجب صدور المعلول عنها لم يوجد المعلول ، فكل علمة واجب العلمية ، وكل معلول واجب المعلولية ، فلا يجوز تخلف احدهما عن الآخر ولا انفكاكهما في الوجود ، الا " ان "المعلول مع العلمة و بها ، والعلمة مع المعلول لا به .

ثم العلة اماً ان تكون بذاتها مؤثرة فى المعلول اولا ، فان لم يكن تأثيرها فى المعلول بذاتها بل لابد من اعتبار قيد آخر ، مثل وجود اوصفة اوارادة اوآلة او مصلحة اوغيرها، لم يكن مافرض علة علة، بل العلة انما هى ذلك المجموع، ثم الكلام فى ذلك المجموع كالكلام فى المفروض اولا علة ، الى ان ينتهى الى امر يكون هو لذاته علة فعلية كل علة تام العلية ، بذاته وسنخه لا بامر عارض لها ، فمعلولها لامحالة من لو ازمها الذاتية المنتزعة عنها المنتسبة اليها بسنخها و ذاتها .

# وصل

وكما ان وجودالعلة التامة مستلزم لوجودالمعلول ، فكذلك عدمها او عدم جزء منها مستلزم لعدمالمعلول، وكما ان معنى تأثيرالعلية في وجودالمعلول ان يبدع امرا هو المسمتى بالوجود، فينتزع منها ماهية ماً، كما دريت، فكذلك

تأثير عدمها في عدم المعلول ان لا يبدع امراً كذلك ، فعدم العلة وان كان نفياً محضاً في ظرف العدم ، الا ان له حظا من الثبوت بحسب ملاحظة العقل، فان العقل من شأنه ان يتصور لكل امر مفهوما ، ويجعل ذلك المفهوم عنوانا ، سواء كان وجودا او عدما ، الا "ان تمايز الاعدام انما يكون باعتبار الملكات ، فالعقل يتصور اشياء متمايزة يصح ان يحكم عليها بالعلية والمعلولية وغير همامن الاحكام والاحوال ، وذلك القدر من الثبوت كاف في الترجيح العقلي والحكم باستتباع عدم العلة لعدم المعلول.

# اصل

المعلول يجب ان يكون مناسباً للعلّة ، وقد تحقق كون الواجب تعالى عين الوجود والموجود بنفس ذاته ، فالفائض عنه يجب ان يكون وجود الاشياء ، لاماهياتها الكلّية ، لفقد المناسبة بينها وبينه تعالى . وليس(١)انه اذاخر جالماهية عن حيز الجعل فقد الحق بالواجب ، في الاستغناء عن العلة ، لأن الماهية انما كانت غير مجعولة لأنها دون الجعل ، لان الجعل يقتضي تحصّلا منا وهي في انها ماهية لا تحصل لها اصلا ، الاترى انها متى تحصّلت بوجه من الوجوه ولو بانها غير متحصلة ، كانت مربوطة الى العلة حينئذ ؟ لأن الممكن متعلق بالعلة وجوداً وعدماً . وواجب الوجود انما كان غير مجعول لأنه فوق الجعل من فرط التحصيل والصمدية . وكيف يلحق ماهو غير مجعول لان الجعل فوقه ، بما هو التحصيل والصمدية . وكيف يلحق ماهو غير مجعول لان الجعل فوقه ، بما هو

<sup>(</sup>۱) يعنى ان عدم مجعولي قالماهي قلح الخستها ودنائتها، وانحطاط رتبتها وشأنها ، و عدم صلاحي قها لقبول الجعل؛ وماشأنه هذا لا يلحق بالواجب جل شأنه، فى الإستغناء عن العلق واستغناء الواجب تعالى عن الجعل لفرط العلو والتمامية، لكونه فوق التمام بما لا يتناهى ، فلا يصل اليه الجعل. و اين هذا من ذاك ؟ فتبصر. بل هو الجاعل لكل ماهو قابل للجعل ، فتدبر الجعل اظهار الجاعل مثاله فى المجعول محمد حسن عفى عنه .

غير مجعول لانه فوق الجعل؟ وكما ان الماهية ليست مجعولة (بمعنى ان الجاعل لم يجعل الماهية ماهية) ، فكذلك الوجود ليس مجعولا (بمعنى ان الجاعل لم يجعل الوجود وجودا) ، بل الوجود وجود ازلا وابدا ، وموجود ازلا وابدا ، وانتما تأثير الفاعل فى خصوصية الوجود وتعينه ، لاغير .

### اصل

البسيط الذى لاتركيب فيه اصلاً لايكون علنة لشيئين بينهما معينة بالطبع، لأن البسيط اذا كان ذاته بحسب حقيقته البسيطة علنة لشيء كان ذاته محض علنة ذلك الشيء ، بحيث لايمكن تحليلها الى ذات وعلنة ، فتكون علينها لابنفسها من حيث هي ، بل بصفة زائدة او شرط اوغاية اووقت اوغير ذلك ، فلا يكون مبدء بسيطا بل مركبا ، فالمراد من البسيط ماتكون حقيقته التي بها تتجوهر ذاته هي بعينها كونه مبدء لغيره ، وليس ينقسم الى قسمين يكون باحدهما تجوهر ذاته وبالآخر حصول شيء آخر عنه كما ان لنا شيئين نتجوهر باحدهما وهو النطق ، ونكتب بالآخر وهو صنعة الكتابة ، فاذا كان كذلك وصدر عنه اكثر من واحد ولا شك ان معنى مصدر كذا غير مصدر كذا \_ ، فيتقوم ذاته من معنيين مختلفين ، وهو خلاف المفروض .

# وصل

لاتفهمن من لفظالصدور وامثاله الامر الاضافى الذى لايتحقق الا بعد شيئين ، لظهور انالكلام ليس فيه ، بلكونالعلية بحيث يصدر عنها المعلول ، فانه لابد ان تكون للعلة خصوصية بحسبها يصدر عنها المعلول المعين ، دون

غيره ، وتلك الخصوصية هى المصدر فى الحقيقة ، وهى التى يعبّر عنها تارة بالصدور ، ومرة بالمصدرية ، وطوراً بكون العليّة بحيث يجب عنها المعلول ، وذلك لضيق الكلام عميّا هو المرام. حتى ان الخصوصيّة ايضاً لايراد بها المفهوم الاضافى ، بل امر مخصوص ، له ارتباط و تعلق بالمعلول المخصوص ، ولا شك فى كونه موجوداً ومتقدماً على المعلول المتقدم على الاضافة العارضة لهما، وذلك قد يكون نفس العليّة (اذا كانت العليّة عليّة لذاتها) ، وقد يكون زائداً عليها .

فاذافرض العلية بما هي علية بسيطاً حقيقياً يكون معلوله ايضاً بسيطا حقيقيا وبعكس النقيض: كل ماكان معلوله فوق واحد ليس بعضها بتوسط بعض ، فهو منقسم الحقيقة امياً في ماهييته او وجوده.

# اصل

لايجوزانيكون لمعلول واحدشخصى اونوعى علتانفاعليتان مستقلتان، سواء كانتا مجتمعتين او متبادلتين ، تبادلا ابتدائيا اوتعاقبيا ، اللهم الا ان يكون ذلك الواحد ذاشئون كثيرة واطوار متعددة .

وذلك لأنه لايخلو اما ان يكون لخصوصية احديهما مدخل في وجود ذلك المعلول ، فيمتنع حصوله بالأخرى وحدها بالضرورة ، بل انتما وجب بها او بمجموعهما ، واما ان لا يكون لشيء من الخصوصيتين مدخل فيه ، فكانت العلة بالحقيقة هو القدر المشترك ، والخصوصيات ملغاة ، فالعلة على التقديرين امر واحد ، ولو بالعموم .

وايضاً اذا كانت احديهما مستقلة بالتأثير ، كان المعلول معها واجباً ، والواجب يستحيل تعلقه بالغير ، فهو مع كل واحدة منهما يمتنع افتقاره الى الأخرى ، فيمتنع افتقاره اليهما ، مع انه واجب الافتقار اليهما بالفرض ، هذا

خلف .

واماً الواحد الجنسى فقد يستند الى متعدد، لابهام وحدته وضعفها، وذلك كالحرارة ، فانها تقع تارة بالشعاع ، واخرى بالحركة ، واخرى بملاقاة النار . وقد يكون لأشياء كثيرة لازم واحد ، واللازم انما يستند الى الملزوم ويتقوم به الأترى الى طبايع الاجناس كيف تتقوم بالفصول فى الوجود؟ وهى لوازم خارجية لها . وكذا الزوجية بالنسبة الى مراتب الأزواج المختلفة بالنوع، الى غير ذلك . والعلة فى هذه الصور انها هى الفرد المنتشر ، لا الطبيعة المطلقة الملغاة عنها الخصوصيات ، لا بهامها وعدم تحصلها جدا ، وايضا فانه لايلزم اشتراكها فى وصف عام يكون جهة الاستناد ، لأنا ننقل الكلام الى ذلك الوصف : فهو ان لم يكن لجهة اخرى مشتركة \_ بل كان لجهة غير مشتركة \_ فذلك هو المطلوب ، والا" لزم التسلسل فى الجهات الاشتراكية .

فقد ظهر ان المعلول انها يفتقر لذاته الى علة ماغير معينة ، وانما التعين لامر ما يعود الى العلقة ، لأن ذات العلقة بما هي هي مقتضية للمعلول الخاص .

### اصل

الجسم لا يكون علة فاعلية لوجود اصلاً ، لا بتمامه ولا باحد جزئيه ، وذلك لأن المادة امر عدمى ، وكذا ما يشتمل عليها ، من حيث يشتمل عليها ، واما الصورة فلائن تأثيرها في شيء انما هو بتوسط المادة ، لانها لو استغنت عن المادة في فعلها فبا لأولى ان يستغنى عنها في وجودها في نفسها ، اذالا يجاد متقوم بالوجود ، والتالى محال كما سنبيته ، فكذا المقدم ، فاذا كان تأثيرها بو اسطة المادة فتكون المادة سببا قريبا لوجود الشيء ، مع انها امر عدمى

# وصل

وكما لايجوز ان يكون الجسم علتة فاعلية لوجود ، فكذلك الجسمانى ، سواء كان صورة اونفسا . وذلك لأن كل مايتقوم وجوده اوفعله بالمادة فانتما تتوسط المادة فى تأثيره ، بما يستدعيه من الوضع ، فلايكفى فى تأثيره وجوده بما هو وجوده ، كيف كان ، ووجود المستعد كذلك ، بل لابد ان يقع على حالة يكون للمادة فيها بوضعها توسط ، وذلك التوسط غير متشابه ، ولذلك يختلف تأثير القوة التى فيها بوصعها توسط ، والبعد والمماسة وغيرها، وهذا النحومن التوسط للمادة ، بين القوة التى فيها ، وبين المفارق الصرف والمعدوم المحض ، محال . فلو فرضنا كون القوة الجسمانية مؤثرة فى المفارق اوالمعدوم لزم ان يكون وجود المادة فيه لغوة ، وقد قلنا ان تلك القوة متعلقة بالمادة في صدور افاعيلها .

وهذابخلاف تأثير الروحانى فى الجسمانى، فان الروحانى العقلى غير محتاج فى فعله الى المادة ، بما فيها من وضعها وتخصيص حال لها بالنسبة اليه ، بل يكفيه وجود ذاته فى ان يفعل فى المستعدات ، بل نسبة الجميع اليه نسبة واحدة عامة، فان ذوات الاوضاع فى انفسها ليست بذوات اوضاع بالقياس اليه ، وان كانت كذلك بقياس بعضها الى بعض .

وبخلاف تأثر الجسماني عن الروحاني ، فانه لايحتاج في انفعالاته عنه الى توسط من المواد ، ونسبة خاصة لها اليه ، لان المادة فيه هي المنفعلة نفسها ، لا المتوسط بين المنفعل وبين غيره ، وهناك لم تكن هي الفاعلة ، بل المتوسطة .

واما ايجادالنفس واختراعها للصور الخياليّة ، على ماسيأتى ، فانما هو من جهتها العقليّة الروحانيّة ، لاالنفسيّة البدنية .

ومايشاهد من حصول بعض الموجودات من بعض الأجسام والجسمانيات، كتكون بعض العناصر من تأثير بعض، وكحصول الأولاد من الآباء، والزروع من الزارع ،

والابنية من البانين، ونحوذلك، فليس على مايظن ويتوهم من كونها فواعل، لأنها ليست اسبابا موجدة بالحقيقة، لوجوب تقدم الموجد، بالذات والحقيقة، دون الزمان والحركة، بل هى معتدات من جهة تسبيها، والمعطى للوجود فى الكل هو الله تعالى، كما اشار اليه بقوله سبحانه: «أفرأيتم ماتمنون، ءانتم تخلقونه ام نحن الخالقون. افرايتم ما تحرثون، ءأنتم تزرعونه ام نحن الزارعون. أفرأيتم النار التى تورون، ءأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشئون.» أ

فأشار سبحانه الى ان مايسمّونه فاعـلا ليس الا مباشر الحركات ومحرك المواد، وأمّا فاعل الصور فهو القيّوم سبحانه باستخدام بعض ملائكته المسخّرين له. والغلط فيما زعموه نشأ منجهة أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات .

# اصل

الشىءالواحد يمتنع ان يكون فاعلا وقابلا لأمر واحد فعلا وقبولا تجدد يين؛ للتقابل البين بين القوة والفعل من جهة واحدة؛ ولامتناع كون معطى الكمال قاصراً عنه؛ ولأن الشيء لو كان مبدأ لثبوت صفة او معنى لنفسه لدامت تلك الصفة او ذلك المعنى له، مادام ذاته موجودة، ومتى كان كذلك لم يكن متغيراً، فمبدء تغير الشيء لابد وان يكون غيره لامحالة. واما الاتصاف اللزومي فيجوز أن يكون المبدء والقابل فيه واحداً، وذلك كمبدئية الماهيات للوازمها وقبولها ايناها.

# اصل

كل فاعل يفعل فعلا" لغرض او غاية فلا بد وان يكون حصول ذلك الغرض او الغاية اولى له من لاحصوله، وان كان ذلك الغرض اكمال غيره او نفى الفقرعنه

۱ ــ س٥٦، ی٥٨ تا ٧١ .

او ايصال الخير اليه .

لأن حصول شيء من ذلك لغيره ولا حصوله له ان كانا بمنزلة واحدة بالقياس الى ذلك الفاعل فلا داعى له الى ذلك النيء ، ولا مرجم لحصول ذلك الخير لغيره دونه ، فصدور الفصل عنه في حدالامكان ، فلم يصدر . وايضاً فان الغرض المقتضى للفعل حينئذ ليس غرضاً للفاعل، وقد فرضناه غرضاله.

وان لم يكونا بمنزلة واحدة فقد رجع آخر الأمر الى غرض يتصل بذاته، فان سؤال لِم لايزال يتكرّر فى الغرض الى ان يبلغ ذات الفاعل من خير يعود اليه او شرّ ينفى عنه، فحينئذ يقف السؤال، اذ حصول الخير للشىء وزوال الشرّ عنه هو المطلوب بالذات، كما اشير اليه بقول سبحانه: «ومن جاهدفانه يجاهد لنفسه.» فكل طالب غرض ناقص، وبالجملة: فطالب الغرض يطلب شيئاً ليس له.

# وصل

فكل فاعل لغرض يجب ان يكون غرضه مافوقه، وان كان بحسب الظن ؛ فليس للفاعل غرض حق فيما هو دونه، ولا قصد صادق الأجل معلوله. وايضا فان ما يكون لأجله قصد، يكون ذلك المقصود اعلى من القصد، بالضرورة؛ فلو كان الى معلول قصد صادق غير مظنون لكان القصد معطياً لوجود ماهو اكمل منه وهو محال بالبديهة.

وما يرى من تحقيق بعض المعلومات على حسب مايقصده قاصد، كحصول الصحية من قصد الطبيب في معالجة شخص وتدبيره ايبّاه، فليس بذاك؛ فان مفيد الصحية مبدء اجل من الطبيب وقصده، وهو واهب الخيرات على المواد، حين استعدادها.

والقصد مطلقاً ممّا يهيتى المادة لاغير، والمفيد دائماً ارفع منالقاصد، فالقاصد يكون فاعلاً بالعرض، لابالذات.

۱- س ۲۹، ی٥ .

واذا قصد قاصد بفعله تحصيل صفة لنفسه فهو انتما اراد به نفسه مع تلك الصّنة، لاالصفة فقط، فلا قصد منه الى اخس، ولا الى المعلول. ومايرى كثيراً من وقوع القصد الى ماهو اخس من القاصد وقصده، فذلك انتما يكون على سبيل الغلط والخطا.

وربتما يكون الفاعل بحسب ذاته جوهراً رفيعاً اشرف ممناً قصده، وبحسب مخالطته المواد وقواها الحسية والخيالية التي هي في الحقيقة يوجب القصد اليه يكون اخس منه.

### اصل

الغاية قد تكون ذاتية، كوصول الحجر الهابط الى الأرض بالنسبة الى مركته الطبيعية، وقد تكون عرضية، كشبح الحجر في هبوطه بالنسبة الى تلك الحركة. والعرضية قد تكون ضرورية، كالموت بالنسبة الى حركة النفس نحو كمالها، وكحب الولد التابع للغاية من التزويج، وهو التناسل. ومن هذا القبيل الحل والعقد والتسويد والتبيض وغيرها، بالقياس الى الحرارة، فان القوة المحرقة، لها غاية واحدة، وهي احالة المحترق الى مشاكلة جوهرها. واما سائر الأفاعيل فهي توابع ضرورية.

### اصل

لايخلو معلول ما من علية غائيية، كما لايخلو منعلة فاعلية. لأنكل معلول فهو ممكن، والممكن مميّا لم يترجيّح وجوده بداع ومقتض لم يوجد، وذلك الداعى هو غاية الايجاد.

حتى ان العبث له غاية، وان لم يكن غاية عقلية، فان الفعل لا يجب ان يكون له غاية بالقياس الى ماليس مبدء له، بل بالقياس الى ماهو مبدء له، ومبدء العبث

ليس امراً عقلياً بل امر خيالي، فله غاية خيالية هي خير بالقياس الى مبدئه ؛ فان كل فعل نفساني فلشوق مع تخيل، وان لم يكن ذلك التخيل ثابتاً، بل يكون زائلاً فلم يبق الشعور به، ولوكان قبل كل شعور شعور لتسلسل .

ثم لكل شوق علة وباعث. فاللاعب باللحية والنائم والساهى لايخلو فعلهم من شوق، ولا شوقهم من باعث وعلة؛ اما عادة، او ضجر عن هيئة، اوارادة انتقال الى هيئة اخرى، او حرص من القوى الحاسة ان يتجدد لها فعل، الى غير ذلك من اسباب جزئية لايمكن ضبطها. والعادة لذيذة، والانتقال من المملول لذيذ، و الجديد لذيذ، \_كل ذلك بحسب القوى الحيو انية \_، وتلك اللهذات خير حسى او تخيلى، فهى خير حقيقى للحيو ان، بما هو حيو ان؛ وظنتى بحسب الخير الانسانى، فليس مثل هذا الفعل خالياً عن خير حقيقى بالقياس الى ماهو مبدء له، و ان لم يكن خيراً حقيقياً عقلياً.

وحتى ان لأفعال الطبائع، مع انها غير ذوات الشعور، غايات. وليس اذا عدمت الطبيعة الروية كان الفعل الصادر عنها غير متوجّه الى غاية، فان الروية لا تجعل الفعل ذاغاية، بل انها تميّز الفعل الذي تختاره وتعيّنه من بين افعال يجوز اختيارها .

ثم يكون لكل فعل من تلك الأفعال غاية مخصوصة يلزم تـأدى ذلك اليها لذاته، لا بجعل جاعل؛ حتى لو قدر كون النفس مسلمة عن اختلاف الدواعى والصوارف لكان يصدر عن الناس فعل متشابه على نهج واحد، من غير روية ، كما فى الفلك فان الافلاك سليمة عن البواعث والعوارض المختلفة، فلاجرم افاعيلها على نهج واحد من غير روية .

ومماً يؤيد ذلك ان نفس الروية فعل ذوغاية، وهي لا تحتاج الى روية اخرى. وايضا ان الصناعات لاشبهة في تحقق غايات لها، ثم اذا صارت ملكة لـم

تحتج فى استعمالها الى الروية، بل ربما تكون الروية مانعة ، كما فى الكاتب الماهر، فانه لايروى فى كل حرف. وكذا العواد الماهر لايتفكر فى كل نقرة، واذا روى الكاتب فى كتبة حرف، او العواد فى نقرة، يتبلد فى صناعته .

فللطبيعة غايات بلاقصد ورويتة. وقريب منهذااعتصام الزالق بما يعصمه، ومبادرة اليد في حك العضو من غير فكر ولا رويتة .

ثم ان للامورالاتفاقية ايضا غايات لما يتأدى اليها، وهي بالنسبة الى اسبابها واجبات، مثلاً من حفر بئرا فعثر على كنز فعثوره على ذلك الكنز واجب بالنسبة الى ذلك الحفر، في ذلك الموضع، فهذا من باب الدائم بالقياس الى هذا الفرد الجزئى، وان كان نادرا اقليا بالنسبة الى ساير افراد النوع. فالأمور الموجودة بالاتفاق انما هي بالاتفاق عند الجاهل باسبابها وعللها وامتا بالقياس الى مسبب الأسباب والأسباب المكتنفة بها فلم يكن شيء منها اتنفاقا ، فالأسباب الاتفاقية حيث تكون الاجلشىء، الاانتها اسباب فاعلية بالعرض، والغايات غايات بالعرض. فالاتفاق غاية عرضية لأمر طبيعي اوارادى اوقسرى ينتهى الى طبيعة اوارادة ، فتكون الطبيعة والارادة اقدم من الاتنفاق لذاتيهما ، فمالم يكن اولاامور طبيعية اوارادية لم والاتفاق . فالأمور الطبيعية والارادية متوجهة نحو غايات بالذات ، والاتفاق طارعليهما اذا قيس اليهما ، واذاقيس الى اسبابه المؤدية اليه تكون غاية ذاتية له ، طبيعية اوارادية .

# وصل

ولماكانت سلسلة الأسباب ترتقى الى مبدء واحد وسبب فرد يتسبتب عنه الأشياء ، على ترتيب علمه بها ، فليس فى الوجود شىءمناف لطبيعة علله واسبابه ، اذالمعلول لا ينافى العلة. فالحركات المتنافرة الغير المنتظمة بالقياس الى طبيعة الكل ، وكذا النغمات الغير المؤتلفة جزئية ، متلائمة منتظمة بالقياس الى طبيعة الكل ، وكذا النغمات الغير المؤتلفة

والأشعار الغير الموزونة، مؤتلفة موزونة بالقياس الى النظام الكلى ؛ و وجود الأصابع الزائدة على خلقة الانسان طبيعى فى جبلة العالم؛ وكذا كل عمر فهو بالقياس الى الكلطبيعى، وان لم يكن طبيعيا على الاطلاق؛ وكذا الفساد والموت والتشويهات ونحوها كلها غايات لما يتأدى اليها، ولها نظام لا يتغير، كما لأضدادها، وان لم تكن مقصودة للطبيعة بالذات.

# اصل

اذالبارى جل ذكره غاية كلشىء، كما انه فاعل كلشى؛ لأنه خيرمحض يطلبه كل شىء، طبعا او ارادة؛ وهذا مركوز فى جبلة العالم، جزئياته وكلياته، محسوساته ومعقولاته ؛ اذما منشىء الا وله عشق وشوق غريزى الى مافوقه ، والى ماهو اشرف منه ؛ وهو فى بعض الأشياء مشاهد معلوم بالضرورة، و فى بعضها يعلم بالاستقراء ، وفى الكل يعلم بالحدس الصائب، وبضرب من البرهان . وهو اذالوجود لذيذ، وكمال الوجود الذو آثر. فكل موجود سافل ، اذا تصور الموجود العالى ، فلا محالة يشتاقه ويطلبه طبعا واختياراً؛ اذ كل شىء ، اذا شعر بنقصه، وتحقق له اذشيئاً من الأشياء يفيده الخير والكمال ويوجب الاقتراب الله ولكم ما يتوسط بينه وبين ذلك الوجود، مما هو اعلى منه واقرب الى بالذات ؛ ولكل ما يتوسط بينه وبين ذلك الوجود، مما هو اعلى منه واقرب الى بالوسول اليه لايمكن لـه الا بالوسول ذلك من الخيرات، ثانياً وبالعرض ؛ لأن الوصول اليه لايمكن لـه الا بالوسول اليها ومروره عليها، الى ان يصل الى المطلوب الذى لا اكمل منه، وهو الله سبحانه، فعند ذلك يطمئن قلبه، ويسكن شوقه، ويشتد عشقه وابتهاجه؛

وذلك لأنالشوق هوالحركة الى تتميم الابتهاج ، والعشق يزداد بازدياد الخيرية واشتدادالوجود، والخروج من القوة للى الفعل؛ مثل عشق الحيوان لما

يغذوه ويتقوت به، ويفيده تجسما وتعظما مقداريا ، وعشق الانسان لما يفيده صورا عقلية يتقوى به جوهره الناطق ويحيط بالحقايق ويصير ملكا من المقربين ويعرف ذلك بانقياد السافل للعالى وخضوعه له، خضوعا جبليّا، وطاعته ايّاه وعبادته، عبادة ذاتيّة، من غير تمرد ولا عصيان، مع كونه ذاشعور ما. الاترى الى المادة الأولى كيف هي تحت سلطنة الصورة ؟ تقلبها كيف تشاء ، وهي مطيعة لها، ذليلة عندها. وكذا الصورة بالنسبة الى الطبيعة ، وكذا الطبايع والقوى بالنسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى الطبيعة ، وكذا الطبايع والقوى بالنسبة الى النسبة الى النسبة الى الطبيعة ، وكذا الطبايع والقوى بالنسبة الى النسبة الى الطبيعة ، وكذا الطبايع والقوى بالنسبة الى النسبة النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة الى النسبة النسبة الى النسبة الله المنتها وما عشقتها الالائلة عشقت النسبة النسبة النسبة ونائل تشعر بذلك .

واماالأعراض فعشقها ظاهر بالجد في ملازمة الموضوع.

### وصل

واماالنفوس النطقية الانسانية التى وصلت في حياتها الدنياوية الى الغبطة العظمى، فاشرف احوالها ان تكون عاشقة مشتاقة، فشوقها يؤدى الى الطلب السريع والسير الحثيث الى الحق ، حتى اذا ادت الحركة الى النيل بطل الطلب ، وضعف البهجة ، وهو الفناء الذي يسمتى بالولاية ، واليهم اشير بقوله عزوجل: «والذين آمنوا اشد" حبالله.» ١.

واماً النفوس الحيوانية ، سواء كانت من نوع الانسان او انواع اخرى حيوانية ، طالبة لكمالات وهمية ، فهي صنفان : سعيدة وشقية ، فالسعيدة نفوس بشرية تتصور الحق الاول ، تصوراً مثالياً ، ويتمثل لها الوسائط العقلية ، بالأمثلة المأخوذة عن المبادى الجسمانية ، والافعال الباطنية المقربة اليه ، والنيات الصالحة المزلفة لديه ، بنظائرها من الافعال الصادرة من خدام السلاطين وعبيد

<sup>.</sup> ۱٦٥، ٢٠٠ - ١٦٠

الملوك ، ويتخيل الغايات الحقيقية كالغايات الحسية ، فكانهم يعبدون حكاية الحق الاول ، ويعشقون ذلك ، لاذاته تعالى ، فلهذا صارت عباداتهم وحركاتهم امثلة لعبادات اهل الحق ، واشباحاً لنسك العارفين .

والشقية نفوس منغمسة في عالم الطبيعة، متنكسة رؤسها، لانكبابها على الشهوات واللذات الحسية والتغلبات الحيوانية ، فهى التي كفرت بانعم الله ، وصرفت قواها الشهوية والغضبية في غير ماخلقت لاجله ، وضلت ضلالا بعيدا ، وخسرت خسرانا مبيبا .

وهى مع هذه الشقاوة الفاحشة غير خالية من عشق وشوق الى طلب الخير الأقصى والحق الأعلى ، بحسب غريزتها وطبيعتها الفطرية التى فطرالناس عليها، وذلك لأنتها انما طلبت ماطلبت ، وعشقت ماعشقت من المشتهيئات الدنيئة والحظ الأرذل الأدنى ، لأنها تصورت فيها الخيريئة ، وقد ثبت ان الوجود كله خير ، وان الشرور انما هى بالاضافة \_ كما ياتى بيانه \_ ، فماهو شر. بالنسبة الى امر فهو خير فى نفسه ، او بالاضافة الى امر آخر ، فالنفوس انما عشقت مستلذاتها من جهة خيريتها ، ولكنتها ، لجهلها وعماها ، ذاهلة عن استلزام ذلك فوات الخيرات الكثيرة التى لانسبة لها الى هذه ، فرجع عشقها اذن الى الخير ليس الا و بيتن ان الخير كله من عندالله عزوجل ، وبيده ومنه وبه ، بل انما سائر الخيرات رشح من خيره ، كما ان الوجودات كلها رشح من وجوده ، فهى اذن ليس عشقها الالله من خيره ، كما ان الوجودات كلها رشح من وجوده ، فهى اذن ليس عشقها الالله (سبحانه) بالحقيقة ، سواء كان بحسب الظاهر للمال والجاه ، اوالحسن والجمال اوغير ذلك .

ومن هنا قيل: «مااحب احد غير خالقه ، ولكن احتجب عنه تعالى تحت زينب وسعاد وهند وليلى والدرهم والدينار والجاه وكل مافى العالم ، فأفنت الشعراء كلامهم فى الموجودات ، وهم لا يشعرون ، والعارفون بالله لم يسمعوا شعراً ولا لغزاً ولا غزلا الا فيه من خلف حجاب العبودية .

فان الحب سببه الجمال ، وهو له ، لان الجمال محبوب لذاته والله جميل يحب الجمال ، فيحب نفسه . وسببه الآخر الاحسان ، وما ثمّة احسان الا من الله ، ولا محسن الا الله .

فان احببت للجمال فما احببت الآيالله ، لأنته الجميل، وان احببت للاحسان فما احببت الآيالله ، لأنه المحسن ، فعلى كل وجه مامتعلق المحبة الاالله .» .

### وصل

واماالنفوس الفلكية فهم عشاقله ، مشتاقون اليه ، دائرون حول جنابه ، قد خالوا نيلا من حيث التفاتهم لفته وعشقهم بمالديه ، وحجبوا عنه حجابا من حيث هويهم الى عالم الطبع ، فيكون لهم ضرب من الشقاوة الضرورية ، الا انه تنجبر في ايام دهرهم لأجل استكمالهم التدريجي ، وخروجهم من القوة الى الفعل فيما ليس لهم من الكمال اللائق بحالهم ، فعند حصوله يحصل لهم القرب والمنزلة عندالله ، ويكون لهم بهجة جديدة بحسبها ، وبقدر مايكون بالقوة لها شوق ، والشوق لا يخلو عن اذى ، الا أن الأذى ، اذا كان من جهة معشوق نيل منه شيء عظيم وبقى شيء يسير ، يكون لذيذا . فهم واجدون في عين الحرمان ، واصلون عين الفرقان . فلامحالة يغشاهم نوع دهشة وحيرة ، ويتأذون اذى لذيذا، لكونه من قبل ارحم الراحمين ومعشوق العالمين . وهاتان الجهتان فيهم ، بازاء الرجاء والخوف في الانسان العالم الصالح .

# وصل

واما ابتهاجهم بذواتهم فليس من حيث همهم ، بل من حيث كونهم مبتهجين به،

لأنهم انما يعرفون انفسهم بالله سبحانه ، وكونهم عبيداً وخدماً لـ مسخرين ، فلذتهم ايضاً بذاته ، فهم على الدوام في مطالعة ذلك الجمال لايرتد الى انفسهم طرفهم طرفة عين ، لاستهلاكهم في ذات الحبيب الأول .

ونحن نلتذ بادراك روائح الحق في اوقات متفرقة من ايام دهرنا ، مالا يقدر الألسن وصفها. ونحن مصروفون عنه، مردودن في قضاء حاجات، منغمسون في تدبير الطبيعة البدنية اذا تعرضنا على سبيل الاختلاس لنفحات الله في زمان قليل جداً يكون كسعادة عجيبة . وهذه الحالة للمقربين ابدا من غير مشوش ، فكيف بهجتهم وسعادتهم ؟ وكيف من بهجهم واسعدهم ؟ تعالى شأنه .

### وصل

وما احسن ماقيل!: «صلّت السّماء بدورانها ، والأرض برجهانها ، والماء بسيلانه ، والمطر بهطلانه ، وقد يصلّى له ولا يشعر ، ولذكرالله اكبر» ، فالسّماوات بسرعة وجدها ، والأرض بفرط سكونها ، لسيّان في هذا الشأن ، ولعمر الهك لقد اتصل بالسماء والأرض من لذيذ الخطاب في قوله عزوجل: (ائتياطوعا اوكرها) ، من مشاهدة جمال القهر ، ماطربت السّماء طربا رقصها ، فهي بعد في ذلك الرقص والنشاط، وغشي به على الأرض لقوة الوارد ، فألقيت مطروحة على البساط فسريان لذة القهر هو الذي عبدهما ، ومشاهدة لطف الجمال هي التي سلبت افئدتهما ، لذة القهر هو الوامق ذي الحنين: «اتينا طائعين» الفذلك ، من عميم اللطف ، شكر ، وهذا ، من رحيق الشوق ، سكر .

١-س ٤١ ي٠١ .

# اصل

واذهو سبحانه غنى "بالذات من جميع الجهات ، ليس شيء اولى به الا وهو حاصل له بذاته في مرتبة ذاته ، كماقال جلوعز". «ان الله لغنى عن العالمين.» فليس لفعله لمية غير ذاته ، ولهذا مصير فعله كلله الىذاته . ومن هنا قال سبحانه : «لايسئل عما يفعل.» الموكيف يسئل من هو نفسه الجواب ؟ فسقط السؤال اذا انتهى اليه الافعال ، اذلا غرض ولا غاية بالأخرة الا ذاته سبحانه ، الذى هو غرض الأغراض وغاية الغايات على الاطلاق ، وان كانت لأفاعيله عزوجل اغراض وغايات مترتبة قريبة ومتوسطة منتهية كلها اليه عزوجل ، كما قال : «الا الى الله تصير الامور.» ولوكانت لفعله غاية اولية غير ذاته لعاد الكلام الى الغاية الداعية لصدور تلك الغاية ، حتى ينتهى الى غاية تكون عين ذاته ، لامتناع التسلسل . وايضا ، لوكان لفعله سبحانه غاية غير ذاته لكان تلك الغاية من تمام فاعليته ، وايكون من حيث ذاته ناقصا في فاعليته ، مستكملا "فيها بتلك الغاية ، تعالى عن فيكون من حيث ذاته ناقصا في فاعليته ، مستكملا "فيها بتلك الغاية ، تعالى عن ذلك ، بلهو تام بذاته من جميع الوجوه ، واحد لاكثرة فيه ، ولا شيء قبله ولا معه ، وذاته \_ مع وحدته \_ ، متم فاعليته ، فذاته بذاته فاعل وغاية للوجود كلة .

# وصل

بلى ، انه سبحانه احب الظهور في صور الموجودات ، فظهر فيها ، كما اشار اليه بقوله تعالى: «كنت كنزا مخفياً فأحببت ان اعرف ، فخلقت الخلق

۲ س ۲۱، ی۲۲ .

لكى اعرف .» . وظهوره سبحانه فى الصور ومحبته لذلك ليستا زائدتين على ذاته ، على مادريت فى سائر صفاته سبحانه ، فاذن الغاية فى الايجاد والظهور ، (بمعنى الداعى) ، ليست الا ذاته المقدسة ، معروفة من حيث المحبة ، لاغير . ومن هنا قيل : لولا العشق ما يوجد سماء ولا ارض ولا بر ولا بحر .

### وصل

توقّف ظهوره سبحانه، ذاتا وصفة ، على فعله تعالى، لاينافى غناه الذاتى، لأن فعله وانكان امرا ما غير ذاته من وجه ، ولكنه موجود بوجوده ، واجب بوجوبه ، غنى بغناه ، وهو سبحانه مستقل فى افادته ، فهو ، منحيث استغنائه به سبحانه واستناده اليه ، لايمكن فرض عدمه ، ومن حيث فقره فى حد نفسه الأسىء محض ، لايتعلق به اضافة ولا مظهرية ، فبالحقيقة ظهوره ذاتا وكمالا انما هو بذاته ، لأن الغير ، من حيث هو غير ومن حيث اعتباره فى نفسه ، غير موجود ، ومن حيث هو اثر من آثاره ولمعة من انواره ، مرتبط به . بل ليس امرا وراءه . وهو من هذه الحيثية متعلق لاضافته ، ومظهر لجماله وكماله . وبهذا الاعتبار هو كالاضافة اليه ، حاصلان من نفس وجوده وفيض جوده ، بلامدخلية شيء آخر فيه .

### وصل

فظهر اذن ان ذاته سبحانه ، من حيث انه يفيد وجودالاشياء ، فاعل لها . ومن حيث ان افادته لوجودها لأجل علمه بنظام الخير فيهاالذي هو عين ذاته المحبوبة لذاته ، غاية . وهو ، من هذه الحيثية الداعية الى الفعل ، متقدم على الأشياء واول ، ومن حيث كونه خيراً وفائدة يقصده الأشياء ويتشوق اليه طبعاً

وارادة ، متأخر عنها وآخر ، كما هو شأن الغايات ، من تقدمها على الأفعال ، وتأخرها عنها ، باعتبارين . وايضا ، هو ، من حيث انه احب الظهور ، باطن ، ومن حيث انه خلق الخلق على وفق محبته ، ظاهر . فأذن هو الأول والآخر والظاهر والباطن ، وهو بكل شيء عليم .

#### فصل

لعلتك ، بعد ما احكمت الأصول السالفة ، لاتشك في ان قاعليته تعالى للعالم ليس فاعلية بالطبع ولا بالقسر ولا بالجبر ولا بالقصد ، فهو سبحانه اذن اما فاعل بالعناية او بالرضا ، وعلى اى التقديرين فهو مختار في فعله ، لأنه انما صدر عنه بعد علمه بكيفيتة نظام الخير في الوجود ، وبانته يصدر عنه ، وبانته انما يصدر عنه لأجل علمه بذلك ومشيته ، اللذين هما عين ذاته تعالى ، غير مستكره ولا مقهور ولا مغلوب ولا مغرور ، كما قال سبحانه : «ولو شاء لجعله ساكنا.» وقال : «ولو شاء لهديكم اجمعين.» ، الى غير ذلك . ولابد بعد الاختيار من وقوع المختار ، دون غيره . والمختار لابد ان يكون احسن ما يمكن ان يكون، وهو ماهو الامر عليه . فالوجوب بالاختيار لاينافي الاختيار ، بل يحققه .

# البابالسادس

فى الطبايع وتجددها وارواحها، وفيه معرفة حدوث العالم وتسبيحه

# اصل

الجسم ، بما هو جوهر ذوبعد ، امر بالفعل ، وبما هو قابل للفصل والوصل

وغيرهما من الاشياء المفقودة عنه المستعدهو لها ، امر بالقوة . ففي كل جسم ، من حيث مجرد جسميته ، جهتا فعل وقوة ، وحيثيتا وجوب وامكان . والشيء من حيث هو بالقوة . لأن مرجع القوة الى من حيث هو بالقوة . لأن مرجع القوة الى امر عدمي هو فقدان الشيء عن شيء ، ومرجع الفعلية الى حصول حقيقة لشيء ، والشيء الواحد من الجهة الواحدة لايكون مصحت الها تين الصفتين ، ومنشأ لاجتماع هاتين الحالتين . فاذن الجسم بما هو جسم مركب في ذاته مما عنه له القوة ومما عنه له الفعل ، وهما جزآه المسميان بالمادة والصورة . وتسمى مادته بالهيولي الأولى ، لأنه ، بعد تصوره بالصورة الجسمية ، هيولي ومادة ثانية لصورة اخرى ، كالخشب للسرير ، والقطن للثوب .

والتركيب بين المادة والصورة اتحادى، بمعنى انتهماشى واحد فى الحقيقة له جهتان، اذلوكانتا اثنتين لكان كلتاهما بالفعل، ولم تكن احداهما قوة محضة.

### اصل

لكل واحد من انواع الأجسام المادية صورة اخرى غير الصورة الجسمية، بها يصير ذلك النوع نوعة، لأن اختصاص بعض الاجسام ببعض الآثار، دون بعض، لا يحوز ان يكون للجسمية المشتركة ، والا لاشتركت الأجسام كلتها فى ذلك ، فهو اذن انتما يكون لأمر آخر غير الجسمية ، اما داخل فى حقيقة تلك الأجسام ، اوخارج عنها ، وعلى الأول يكون لامحالة جهة الفعل ، فتكون صورة اخرى غير الصورة الجسمية ، وهو المطلوب . وعلى الثانى لا يجوز ان تتساوى نسبته الى الصورة الجسمية ، والا لم تختلف الآثار ، فيكون لامحالة له خصوصية ببعضها دون بعض ، فتلك الخصوصية لا تخلو اما ان تكون مستندة الى الأجسام ، او الى دون بعض ، فتلك الخصوصية لا تخلو اما ان تكون مستندة الى الأجسام ، او الى ذلك الأمر ، فان كانت مستندة الى الاجسام ، فهى اما داخلة فى حقيقتها وهو المطلوب

اوعارضة لها ، فيكون عروضها لامحالة لجسمية مخصوصة ، وننقل الكلام الى خصوصية ذلك الجسم ، فلو كانت تلك الخصوصية امرا عارضا متأخرا عن ذلك الجسم عادالكلام جذعا ، فيتسلسل الأمر اويدور ، فلابد ان تكون الخصوصية بالأخرة امرا داخلا في ذلك الجسم المخصوص ، متقدما عليه ، مقوما له وهو المطلوب . وان كانت تلك الخصوصية مستندة الى ذلك الأمر الخارج ، فان كان جسما او جسمانيا عادالكلام الى تخصيصه بتلك الخصوصية جذعا ، وان كان امرا مفارقا لزم ان يكون المفارق الصرف محركا للاجسام على سبيل المباشرة من دون واسطة مبدء قريب مقارن لها ، وقد ثبت انه لايجوز ذلك ، بل انتما يفعل المفارق في الاجسام على نحو بعيد عن المزاولة ، كالعلة الغائية المشوقة للعلة الفاعلية ، كنفس المعلم التي يحرك لأجلها نفس المتعلم بدنها تقربا اليها وتشبها بها، لئلا يفقد المناسبة بين المفيض والمفاض بالكلية، فلابد في الأجسام من امور تنفعل من تلك المبادى المفارقة وتفعل في الاجسام المادية وماهي الا الصور النوعية . وذلك ما اردناه .

على انهًا نعلم بالضرورة ان "العنصر الثقيل مثلاً انما يتحرك الى المركز ، بحسب ذاته ، والعنصر الخفيف انما يتحرك الى المحيط ، بحسب ذاته ، اوبحسب المرخاص بكل منهما غير خارج عن ذاته وعن مقومات ذاته ومحصلات وجود ذاته ، فلو لم يكن فيها الا "المادة والصورة الجسمية لم تحصل تلك الآثار من تلك الاجسام .

### وصل

ان نسبة هذه الصورة الى الصورة الجسمية كنسبة الصورة الجسمية الى المادة الأولى ، وتلازمها معها كتلازمها معها ، لافرق بينهما الا في شيء واحد:

وهو ان الصورة الجسمية تتبدل بتبدل هذه الصورة ، لتقدمها عليها وكونها منها بمنزلة الفصل من الجنس ، بخلاف المادة ، وذلك لأن المادة امر بالقوة ، مبهمة الذات والحقيقة ، يكفى فى تشخصها مطلق الصور ، واما الجسم ، بما هو جسم، فهو ماهية نوعية يفتقر فى تشخصها الى صورة مخصوصة ، فروال الصورة المخصوصة يوجب زوال الجسم، ولا يوجب زوال المادة مادام يبقى مطلق الصور.

# وصل

ومما يدلعلى تقدم هذه الصورة على الجسمية والمادة الأولى انها لوكانت متأخرة لزم ان يكون الجسم ، بما هو جسم \_ اى غير مأخوذ فيه الا" المادة والصورة الامتدادية ، امرا قائما بالفعل، ثم يلحقه كونه على مقدار خاصوشكل خاص ومكان خاص وغير ذلك ، وهذا محال ، اذمقتضى الجسم ، بما هو جسم ، مكان مطلق وشكل عام جنسى ومقدار كذلك ، وبالجملة : مقتضاه ، من كل صفة ، امر عام لاوجود له الا" فى الذهن ، فكيف يوجد فى الخارج قائما بالفعل، من دون اقتران بالخصوصيات ؟

ولا يجوزايضاً ان تكون الصورتان متكافئتين، من غير تقدم وتأخر لاحديهما بالنسبة الى الأخرى ، اذيلزم منه ان تقوم المادة البسيطة صورتان كل منهما على انفرادها ، مع ان قويم احديهما غنى عن تقويم الأخرى اذا كانتا فى درجة واحدة .

واذثبت تقدم هذه الصورة فى الجعل والوجود على الجسم ، بما هو مادة متّفقة الحقيقة فى الكل ، فلا يردالسؤال بان المادة امر واحد ، فكيف اختصت بصورة نوعيّة دون اخرى .

# وصل

وهذهالصورة تسمى بالطبيعة ، ولا يخلو عنها شيء من الاجسام ، لكونها غير خالية عن اثر غير عام من الآثار ، واقلتها حركة اوسكون ، وهى امر سيال الذات ، متجددالحقيقة ، لا يبقى زمانين ولا تستقر لحظتين ، كما راته العلماء الراسخون باعين الشهود والعيان ، ونطقت به الحكماء الالهيتون بتصريح وبيان، واقاويل اليونانيتين منهم مشحونة به ، وان لم يفهمه المتأخرون ، ولم ينله الالقلون ، وفي كلمات العرفاء اشارات اليه ، وفي الشرع امارات ودلالات عليه ، ولكن اكثر الناس لا يفقهون . وقد الهم استاذنا \_ صدر المحققين محمد بن ابراهيم الشيرازي ، طاب ثراه \_ ، لا ثباته ببراهين وبيانات ، ماتيستر لأحد قبله ، نشير الى خلاصتها في فصول خالية عن فضول ، فاسمع .

## اصل

لما كانالحركة والسكون من آثار الطبيعة ، وقد تقرر ان كل ساكن فمن شأنه ان يتحرك ، فالطبيعة اذن محركة دائما ، اما بالفعل او بالقوة ، فهى اذن امر سيال الذات ، متجددالحقيقة ، اذلولم يكن سيالا لم يمكن صدور الحركة عنه ، لاستحالة صدور المتجددعن الثابت، فان الحركة لوكانت علم القريبة امرا ثابت الذات لم ينعدم اجزاؤها ، فلم تكن الحركة حركة ، بل سكونا ، ولاالتجدد تجددا ، بل قرارا .

ان قيل: لم لايجوز ان يكون فى كل حركة سلسلتان: احديهما سلسلة اصل الحركة ، والأخرى سلسلة منتظمة من احوال متواردة ، فالثابت ، كالطبيعة مع كل شطر من احديهما، علية لشطر من الأخرى ، وبالعكس، لاعلى سبيل الدور المستحيل .

قلنا: الكلام في العلة الموجبة للحركة، لا العلة المعدة لها، ولابد في كل معلول من علة مقتضية ، ففرض السلسلتين نعم العون على وجود امور مخصصة لأجزاء الحركة ، بان يقال: الطبيعة ، بانضمام كل حالة من حالات القرب و البعد اوغيرها علة لقطعة خاصة من الحركة، ومع كل حركة خاصة، علة لتجدد حالة مخصوصة اخرى ، ولا شبهة في ان "الحالة الأولى المخصصة لجزء من الحركة سابقة عليها بالزمان ، وهي ايضا سابقة زمانا على الحالة الأخرى التي تخصصت بتلك الحركة فيكون كل منها معدة للاخرى ، اذلوكانت كل منها مقتضية للاخرى لزم تخلف المعلول عن علته الموجدة التامة. ولا مخلص عن هذا الا بان يذعن ان الطبيعة جوهر سينال انما نشأت حقيقتها المتجددة بين مادة \_ شأنها القوة و الزوال \_ ، وفاعل محض \_ شأنه الافاضة و الاكمال \_ ، فلايز ال ينبعث عن الفاعل امر وينعدم في القابل ، ثم يجبره الفاعل باير ادالبدل على الاتتصال .

وايضا من راجع الى وجدانه ونظر الى حال السلسلتين معا بجميع اجزائهما عولا محالة انهما متأخرتان فى وجودهما معا عن وجود الطبيعة ، علم ان الكلام فى لحوقهما معا عائد: انهما من اين حصلتا ؟ ومم حصل تجددهما ، بعد ماكان الأصل ثابتاً والأعراض تابعة ؟

وهذا على قياس ماذكر في ابطال التسلسل من انه اذا كان جميع الآحاد \_ ماعدا الطرف الأخير \_ ، اوساطا من غير ان يكون له طرف اول ، فمن اين حصلت تلك السلسلة ؟

وايضاً ، ان الحركة امر نسبى ليس لها فى ذاتها حدوث ولا قدم الا" بتبعية مااضيفت هى اليه ، اذمعناها خروج الشىء من القوة الى الفعل شيئا فشيئا ، فبالحقيقة الخارج المتجدد ذلك الامر الذى فيه الحركة ، والحركة هى تجدد المتجدد وحدوث الحادث بما هو حادث .

ان قيل: اذا كان وجود كل متجدد مسبوقاً بوجود متجدد آخر يكون علية

تجدده ، فالكلام عائد فى تجدد علته ، فيؤدى ماذكرت اما الى التسلسل ، واما الى التغير فى ذات البارى ، تعالى عن ذلك علواً كبيراً .

قلنا: التجدد للشيء، انلم يكن صفة ذاتية، ففي تجدده يحتاج الى مجدد، وانكان صفة ذاتية، فلا يحتاج ذلك الشيء الا" الى جاعل يجعل ذاته ، لاالى جاعل يجعلها متجددة، اذا لذاتيات لاتعلل . وكما ان الوجود متفاوت الحصول بنفسه في الاشياء ، بالأشدية والأضعفية والغنا والحاجة والتقدم والتأخر ، فكذلك بعض الوجودات تدريجي "الذات والهوية ، لا بصفة عارضة له . ولا بد لكل متغير ان ينتهى الى شيء يكون كذلك (اى نفس التغير والانقضاء) ، حتى يصح ان يكون علية لها ، ويكون هو لثبات حدوثه وتجدده غير محتاج الى علة حادثة حتى يصح استناده الى القديم ، وليس في الوجود ماهذا شأنه سوى الطبيعة ، اذ الحركة والزمان امران نسبيان تابعان .

على ان الكلام فى العلية الموجبة ، ويجب ان تكون مع معلولها ، وان يكون وجودها اقوى من وجود معلولها ، وهما ليسا بموجودين بالفعل ، وليس شىء آخر يكون نحو وجوده عين التجدد والتغيير ، فتعين الطبيعة .

## وصل

فتجدد الطبيعة عين ثباتها، كما ان قوة المادة الأولى عين فعليتها . فالطبيعة بما هي ثابتة ، مرتبطة الى الحق ، وبما هي متجددة ، يرتبط اليها تجدد المتجددات وحدوث الحادثات . كما ان المادة الأولى ، بما هي لها فعلية \_ وان كانت فعلية القوة \_ ، صدرت عن المبدء على سنة الابداع ، و ، بما هي قوة وامكان استعدادي يستصح بها الحدوث والانقضاء والدثور والفناء . فهذان الجوهران ، بدثورهما وتجددهما ، واسطتان في الحدوث والزوال للامور الجسمانية ، وبهما يحصل

الارتباط بينالقديم والحادث .

فللمادة فى كلآن صورة اخرى بالاستعداد، ولكل صورة مادة اخرى بالايجاب؛ لتقدم حقيقة الصورة على المادة بالاستلزام طبعاً، وتأخر هويتها الشخصية عنها باللحوق الانفكاكي زماناً. فلكل منهما تجدد ودوام بالأخرى، لاعلى وجهالدور المستحيل.

ولتشابه الصور فى الجسم البسيط ظنّن ان فيه صورة واحدة بالعدد لاعلى التجدد، وليست كذلك، بل هى واحدة بالحد لا بالعد، لأنها متجددة متعاقبة على نعت الاتصال، لا بأن تكون متفاصلة متجاوزة، ليلزم تركب المقادير والأزمنة من غير المنقسمات.

فالموجودات الجسمانية باقية دائرة، اما بقاؤها فبتجدد صورها ، واما دثورها فبدثور الصورة الأولى عند تجدد الأخرى. والدثور لازم للصورة والمادة. ولا جائز ان تكون للطبيعة جهة ثبات واستمرار بنفسها، من حيث هي تكون بها مستندة الى القديم؛ كيف والأمر التجددي البحت لابقاء له اصلا ، فضلا عن كونه قديما . ولا جائز ايضا ان يكون ثباتها وقدمها باعتبار ماهيتها الكلية ، كيف والماهيات ليست جاعلة ولا مجعولة ، فلا عبرة باستمر ارها. فاذن الحق في ذلك ما ذكره استاذنا ، مو افقا لمرموز ات المتقدمين و تصريحاتهم ، وهو ما نذكره فاسمع :

# اصل

ان لكل طبيعة حقيقة عقلية عندالله تعالى، موجودة فى علمه سبحانه، بها بقاؤها وثباتها وتقومها و وجودها. وهى، بحقيقتها العقلية، لاتحتاج الى مادة واستعداد وحركة وزمان. ولها شئونات متعاقبة متصلة واحدة فى علم الله. و اذا نظرت الى كثرة شئونها الحادثة المتجددة وجدت كلاً منها موجوداً فى وقت، محتاجاً

الى قابل مستعد يتقدم عليه زمانا. وذلك القابل، من حيث كونه بالقوة، امرعدمى لا يحتاج الى علة معينة، لكونه بمعنى عدم شىءما عن شىءما، فيكفى فى حصوله وجود صورة منا، مطلقة، يكون القوة قوة لها، على كمال منا من الكمالات. ومن حيث استعداده الفاص القريب، يفتقر الى صورة معينة هى جهة استعداده وقتو ته القريبة من الفعل؛ فاذا خرج من هذه القوة القريبة الى الفعل الندى يقابلها وجب ان تبطل صورته السابقة بلحوق صورته اللاحقة، لعدم امكان الاجتماع بينهما، كما تبطل صورة النطفة اذا حدثت صورة الحيوان، وهكذا كل صورة تتجدد بانقضاء سابقته و تبطل بحدوث عاقبته، على نعت الاتتصال التجددى.

واما اختصاص كل صورة خاصّة شخصيّة بوقتهاالجزئى فليس ذلك بامر زائد على هويّته، حتى يردالسؤال في لميته. ونزيدك بيانا وبرهانا من كلامه .

# وصل

قد ثبت انالجسم والجسماني لايكونان لذاتيهما علّة فاعليّة لشيء؛ فاذن جميع الصفات الطبيعيّة، كالحركة وغيرها، يجب انيكون وجودها من لوازم وجود الطبيعة، من غير تخلّل جعل بين الطبيعة وبينها؛ فلابد وانيكون في الوجود مبدء اعلى من الطبيعة يفعل الطبيعة ولوازمها. فتكون الطبيعة وآثار ها الذاتيّة، كالحركة للفلك مثلاً، معيّن في الوجود والحدوث والبقاء؛ غاية الأمر ان فيض الوجود يميّر من المبدء على الطبيعة اولا، و بو اسطتها على صفاتها الذاتيّة؛ فالأوضاع المتجددة للفلك تجددها تابع لتجدد الطبيعة الفلكيّة؛ وكذا الاستحالات الطبيعية والحركات الكميّة الطبيعية التي في العنصريات البسائط والمركبات. و نويدك من افاداته.

# وصل

قدثبت ان تشخص كل شيء انما هو بوجوده ، وان الزمان والوضع والكم والأين وغيرهامن العوارض لوازم للشخص وعلامات له ، فكل شخص جسماني تتبدل عليه هذه العوارض (كلا او بعضاً) فتبدلها تابع لتبدل الوجود ، بلهوعينه بوجه ، فان وجود الطبيعة الجسمانيه يحمل عليه بالذات انه الجوهر المتصل الوضعي المتكمم الزماني المتحيز لذاته ، فتبدل الأوضاع والازمنة والايون والمقادير يوجب تبدل الوجود الشخصي للجوهر الجسماني . وهذاهو الحركة في الجوهر الشخصي ، اذوجود الجوهر جوهر ، كمان وجود العرض عرض .

وهذا هوالبرهان على تجدد الطبيعة .

وقد تقرر ان كل متحرك فهو مفتقرالى محرك آخر غيرذاته ؛ لكن المتحرك بنفسه لايفتقر الى مايحركه ، والالزم تخلل الجعل بين الشيء ونفسه ، اذلايمكن ان يكون له وجود غير هذا الوجود \_ وهوكونه متحركا \_ ؛ بليفتقرالى محرك يعطى وجوده ويجعل ذاته المتحركة ، جعلا "بسيطا . وذلك المحرك المقوم يجب ان يكون امرا ثابتا مفارقا عن المادة ولواحقها ؛ والالعاد الكلام ، فيتسلسل ؛ وماسوى العقل ليس كدلك ، لان النفس \_ بماهى نفس \_ ، حكمها حكم الطبيعة في تجددها ؛ فيكون مقوم كل طبيعة جوهرا مفارقا ، نسبته الى جميع افراد النوع من الطبيعة ومراتبها وحدودها نسبة "واحدة ، فهو المقوم لوجود تلك الأفراد ، والمحصل لنوعها ، والمقيم للمادة باشتر الكالطبيعة ، والمكمل لجنسها نوعاطبيعيا فتكون صورتها المفارقة .

وهذا هو البرهان على ثبات الطبيعة .

وايضاً لابدفي الحركة من بقاءالموضوع ثابتاً مع تبدل خصوصيات الحركة،

ووحدة المادة جنسية ، فلا بدمن واحد ثابت ينحفظ به اصل الطبيعة وسنخها مع تبدل خصوصياتها ، فالطبيعة تنتظم ذاتها من جوهر ثابت عقلانى، وجوهر متجدد مادى، فلامحالة تكون الطبيعة متحدة الوجود بذلك الجوهر الثابت اتحاداً معنويا تكون ذاتها ذاته ، وفعلها فعله ، مع كونه عقلياً ، وكونها حسية .

#### وصل

فكل شخص جوهرى له طبيعة سيالة متجدده غير مستقرالذات. وله ايضا امرعقلى ثابت مستقرباق ازلا وابدا في علم الله سبحانه ، ببقاءالله لا بابقاءالله اياه ، فان بين المعنيين فرقانا. وذلك الأمر العقلى رب الطبيعة وسببها الفاعلى، والله سبحانه رب الأرباب ومسبت الأسباب. ونسبة ذلك الامر الى الطبيعة نسبة الروح الانسانى، من حيث ذاته الى الجسد ، فان الروح الانسانى ، لتجرده من حيث الذات ، باق ، وطبيعة الجسد ابدا في التجدد والسيلان والذوبان، وانما هو متجدد الذات الباقية بورود الامثال. والخلق لفي غفلة عن هذا ، «بلهم في لبس من خلق جديد.». فالطبيعة وجود دنيوى بائد داثر لاقرار له ، والعقل وجود ثابت عندالله غير داثر ، لاستحاله ان يزول شيء من الأشياء ويتغير في علمه تعالى و تقدس : «ماعند كم ينفدوماعندالله باق .».

## وصل

واذلامناسبة بين الثابت المحض والمتجدد الابمتوسط ذى جهتين، فلايمكن تأثير العقل فى الطبيعة المعينة الابتوسط امركذلك، وهو النفس؛ لانذاتها مجردة، وفعلها مادى ؛ فالنفس واقعة بين العقل والطبيعة ؛ فذاتها عقل وفعلها طبيعة . وهكذا ذات الطبيعة نفس وفعلها جسم . ثهما يلحق الجسم بو اسطة حركاتها الطبيعية

ونسبة كل عال الى سافله كنسبة الصورة الجسمية الى المادة؛ وتلازمهما كتلازمهما بعينه ؛ والله سبحانه وراء الكل ، «وهو القاهر فوق عباده»

قال بعض الحكماء الأوائل: «لماكان من شأن الجسم ان يتفرق ويتقطع فلا يجوز ان يكون هو علق الوحدانية ذاته و اتصالها، فلو لم يكن له نفس تحفظ وحدانيته واتصاله لم يثبت على حال واحد. واما العقل الصرف فنسبته الى جميع اشخاص النوع واحدة. ولا بدلكل شخص من حافظ لوحدته واتصاله، فهو اذن ليس الا النفس.

وايضالولم تكن القوة النفسانية موجودة في اشخاص الأجرام ومن طبيعتها السيلان والفناء \_ ، لبادت اذن وهلكت ، اذلابد للعقل الصرف من جهات ، ليتخصص بالنسبة الى الجزئيات ، وليست سوى الأنفس .

وايضاً الأرضالتي هي اكثف الأجسام وابعدهاعن ينبوع الوجود والحياة تنمو وتنبت الكلاء وتنبت الجبال، فانها نبات ارضى، وفي داخل الجبال حيوانات كثيرة ومعادن ، فلولم تكن ذات نفس لما تفعل هذه الافاعيل العجيبة ، اذالنفس الأرضية هي التي تتحرك في الجوهر ، فتصير نفسا نباتية .»

# وصل

فظهران لكلشىء ملكوتاً ؛ وانالكل شهادة غيباً ؛ ومامن شىء فى هذاالعالم الاوله قوة روحانية من عالم آخر ، وهى المسماة فى لسان الشرع بالملك . ولكل شىء حياة باعتباره ، وتسبيح لصانعه عزوجل به : «وان من شىء الايسبح بحمده.»

قال بعض اهل المعرفة: خلق الله الخلق ليسبحوه فانطقهم بالتسبيح له والثناء عليه والسجود له فقال: «الم تران الله يسبح له من فى السموات والارض والطير صافات كل قدعلم صلوته وتسبيحه.». وقال ايضاً «الم تران الله يسجد له من فى

السموات ومن فى الأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس.» ، وخاطب بهاتين الآيتن نبيته الذى اشهده ذلك ورآه فقال «الم تروا»، فانتا ما رايناه ، فهولنا ايمان، ولمحمد عيان، فاشهده سجود \_ كل شىء و تواضعه لله . وكل ومن اشهده الله ذلك ورآه دخل تحت هذا الخطاب. وهذا تسبيح فطرى وسجود ذاتى عن تجل تجلتى لهم فأحبوه، فانبعثوا الى الثناء عليه من غير تكليف، بل اقتضاء ذاتى وهذه هى العبادة الذاتية التى اقامهم الله فيها بحكم الاستحقاق الذى يستحقة .

ثم ذكر آيات اخر. ثم قال: كل ذلك يدل على ان العالم كله في مقام الشهود والعبادة ، الاكل مخلوق له قوة التفكره ، وليس الاالنفوس الناطقة الانسانية و الحيوانية خاصة ، من حيث هيا كلهم ، فان هياكلهم كسائر العالم في التسبيح له والسجود؛ فاعضاء البدن كلها مسبحة ناطقة ، الاتراها تشهد على النفوس المسخرة لها يوم القيامة ، من الجلود والايدى والارجل والالسنة والسمع والبصر وجميع القوى . فالحكم لله العلى الكبير .

#### فصل

وليعلم انالله سبحانه انما يصب سجال الفيض ورشح الجود في فضاء الوجود وعرصة الشهود ابداً صبة واحدة ؛ فلا يزال يبدع ويصنع ويفعل ويجعل، لاعلى السيلان ولاعلى الاستيناف ، بل على القرار والثبات ، لافي زمان ولاآن ولاحيز ولامكان ولاعن مادة ولامن شيء اصلا ، وانما التقدم والتاخر والتجدد والتصرم والاستعدادات المادية يقع في حدوثها الزماني ، وظهورها في ظرف الزمان فحسب والبارى سبحانه اخترع المادة وذا المادة جميعاً في اوسع من الزمان ، يقال له الدهر ، لامن شيء ، بل بعد العدم الصريح والليس الصرف . فكما ان ذاته سبحانه وصفاته لامن شيء ، بل بعد العدم الصريح والليس الصرف . فكما ان ذاته سبحانه وصفاته

الحقيقية وشئونه الذاتية واسماءه الحسنى متقدسه عن التغير ، كذلك يتعالى قوله وفعله وامره عن التغير ، كما قال : « وما امرنا الا واحدة كلمح بالبصراو هو اقرب .» ، لكن بعض الموجودات ، كالزمان الدى هو ظرف المتغيرات ، و الحركة التى ماهيتها الحدوث بعد الحدوث ، لذاته متغير ، لا بتغير عارض لنفسه . فالزمان والحركة ، بهويتهما الامتداد يتين الغير القارتين ، صدر امن الحق الفياض ـ فيضة واحدة بلازمان ، بل من كتم العدم الصريح \_ ، الى الوجود ، في نفس الواقع وظرف الدهر ، مرة واحدة دهرية ، لا دفعة واحدة آنية ، فان الآن طرف الزمان ، وحصوله بعد حصول الزمان ، فكيف يكون جعله فيه ؟ وحصول الزمان الموجودات وعظائمها ، ودعائمها ، فكيف يكون جعل الموجودات كليها في زمان اوآن ؟

فوجود المبدعات انما هو في اصل الواقع ، وحصول الكائنات في اوقاتها الخاصة التي هي اجزاء الزمان الموجود، كلته بامتداده في نفس الدهر دفعة واحدة فالتغيرات والتعاقبات بين الزمانيات بسبب امتداد الزمان الذي هو بذاته متجدد وبحسب مقايسة بعضها الى بعض ، لابالنسبة الى من يتعاظم عن الوقوع في التغير فجفاف القلم بالنسبة الى الواقع وظرف الدهر ، وتجدد الشئون في اجزاء الزمان وبمقايسة بعض الزمانيات الى بعض ، لاان الصنع والتكوين في حد من امتداد موجود او مفروض ، والفراغ والتعطيل في سائر الحدود منه ، بل الافاضة واحدة من الحق ، ومتعددة بالاضافة الى الخلق . فالشأن في قوله سبحانه «كل يوم هو في شأن يبديه ، لاشأن يبتديه .

قال بعض اهل المعرفة: اعلم ان المداد الحق و تجلياته واصل الى العالم فى فى كل نفس ، وفى التحقيق الأتم ليس الا تجل واحد يظهر له بحسب القو ابل ومراتبها واستعداد اتها تعينات، فيلحقه لذلك التعدد والنعوت المختلفة والأسماء

والصفات ، لاان الامر في نفسه متعدد ، اووروده طار ومتجدد . وانما التقدم والتأخر وغيرهما من احوال الممكنات توهم التجدد والطريان. والتقيد والتغير ونحو ذلك كالحال في التعدد ، والا فالأمر اجل من ان ينحصر في اطلاق او تقييد اواسم اوصفة او نقصان اومزيد .

وهذا التجلى الأحدى المشار اليه ليس غيرالنور الوجودى ، ولا يصل من الحق الى الممكنات ، بعدالاتصاف بالوجود وقبله ، غير ذلك ، وما سواه فانماهو احكام الممكنات وآثارها يتصل من بعضها بالبعض حال الظهور بالتجلي الوجودي الوحداني المذكور .

ولما له يكن الوجود ذاتياً لسوى الحق ، بلهو مستفاد من تجليه ، افتقر العالم في بقائه الى الامداد الوجودى الأحدى مع الآنات من دون فترة ولا انقطاع اذلو انقطع الامداد المذكور طرفة عين لفنى العالم دفعة و احدة ، فان الحكم العدمى لازم للممكن ، و الوجود عارض له من موجده .

قال: ولما كان هذاالخلق من جنس ماكان اولا" التبس على المحجوبين ، ولم يشعروا التجدد وذهاب ماكان حاصلا" بالفناء في الحق ، الأن كل تجل يعطى خلقا جديدة ويغنى في الوجود الحقيقي ماكان حاصلا" ،

ويظهر هذاالمعنى فى النار المشتعلة من الدهن والفتيلة فانه فى كل آن يدخل منهما شىء فى تلك النارية ويتصف بالصفة النورية، ثم تذهب تلك الصورة بصيرورتها هواء.

هكذا شأن العالم بأسره ، فانته يستمد دائما من الخزائن الالهيّة فيفيض منها ويرجع اليها .

# وصل

فاذن مااسهل عليك انتتيقتن ان وجودالعالم عن البارى ليس كوجودالدار

عن البناء ، ولا كوجود الكتابة عن الكاتب ، الثابتة العين المستقلة بذاتها ، المستغنية عن الكاتب بعد فراغه ، بل كوجود الكلام عن المتكلم، انسكت بطل الكلام ، بل كوجود ضوءالشمس في الجو المظلم الذات ، مادامت الشمس طالعة، فانغابت الشمس بطل الضوء من الجو، لكن شمس الوجود يمتنع عليه العدم لذاته. وكما ان الكلام ليس جزءالمتكلم ، بل فعله وعمله ، بعد مالم يكن ، وكذاالنور الذي في الجو ليس بجزء الشمس ، بلهو انبجاس وفيض منها ، فهكذا الحكم في وجودالعالم عن البارى \_ جل ثناؤه \_، ليس بجزء من ذاته، بل فضل و فيض يتفضل به ويفيض. الا" ان الشمس لم تقدر ان تمنع نورها وفيضها ، لأنها مطبوعة على ذلك ، بخلافه سبحانه ، فانه مختار في افعاله بنحو من الاختيار ، اجل و ارفع ممّا يتصوره العوام ، واشد واقوى من اختيار مثل المتكلم القادر على الكلام ، ان شاء تكليم وانشاء سكت، فهوسبحانه انشاء افاض جوده وفضله واظهر حكمته، وانشاء امسك . ولو امسك طرفة عين عن الافاضة والتوجه لتهافتت السماوات، وبادت الأفلاك، وتساقطت الكواكب، وعدمت الأركان ، وهلكت الخلائق، ودثر العالم وفني دفعة واحدة ، بلازمان ، كما قال عزوجل : «ان الله يمسك السموات والارض ان تزولا ولئن زالتا ان امسكهما من احد من بعده .» .

# البابالسابع

فى الحركة والزمان والمكان وما يتبعها . وفيه معرفة الازل والابد، وان الله سبحانه منزه عن الحركة والزمان وكذا العالم من حيث المجموع

#### اصل

كل ماله جهتا قوة وفعل فله ، من حيث كونه بالقوة ، ان يخرج الىالفعل

بغيره ، والا لم تكن القوة قوة . وهذاالخروج اما بالتدريج اودفعة ، والأول معنى الحركة ، ويقابله السكون ، تقابل العدم والملكة .

ثم الحركة ، لكونها صفة ، لابد لها من قابل ، ولكونها حادثة ، بلحدوثا، لابد لها من فاعل ، ولابد من ان يكونا متغايرين ، لاستحالة كونالشىء فاعلا وقابلا ، فعلا وقبولا تجدديين ، وكون معطى الكمال قاصرا عنه . فالمحرك لا يحرك نفسه ، بلشيئا لايكون فى نفسه متحركا ، فتكون حركته بالقوة . فقابل الحركة امر بالقوة ، وفاعلها امر بالفعل (اما من هذه الجهة ، واما من كل جهة) ، ولامحالة تنتهى جهات الفعل الى ماهو بالفعل من كل وجه الا كونه بالقوة ، دفعا للدور والتسلسل كما ان جهات القوة ترجع الى امر بالقوة من كل وجه الا كونه بالقوة ، دفعا لهما .

#### اصل

للحركة معنيان: احدهما توسطالشىء بين المبدء والمنتهى ، بحيث اىحد يفرض فى الوسط لايكون ذلك الشىء قبل وصوله اليه ولا بعده فيه . وهو صفة واحدة شخصية غير متبدلة بتبدل حدود التوسط ، لكن ، بواسطة نسبته الى حدود المسافة الغير المتناهية بالفرض ، مما يقبل انقساما بغير نهاية ، بالفرض، اذله حدود بالقوة من جهة اتصال موافاة حدود المسافة ، فهو مستقر بحسب الذات غير مستقر بحسب النسبة الى تلك الحدود .

وكما انكل حد فى المسافة المتصلة، وكل نقطة فى الخط بين طرفيه لا يكون بالفعل ، ولكن بالقوة ، فكذلك كل كون من هذه الاكوان لا يكون الا بالقوة . فهذا المعنى من الحركة وجود بين صرافة القوة ومحوضة الفعل ، وتسمى بالحركة التوسطية .

والثانى مايحصل من هذا بسبب استمرار ذاته واختلاف نسبه الى حدود المسافة . وهو امر متصل منطبق على المسافة ، منقسم بانقسامها ، واحد بوحدتها تسمى بالحركة القطعية ، والتوسطيئة كأنها فاعلة للقطعية .

مثال ذلك: النقطة المنتقلة ، كراس مخروط مماس بسطح يرسم بحركته وسيلانه على ذلك السطح خطآ ، فقد تعرض للنقطة مماسة منتقلة يحصل من استمرارها على ذلك السطح خط يفرض فيه نقط متوها ليس شيء منها فاعلة له اولأجزائه ، بل متأخرة عنه .

ففى الحركة شيء كالخطالمرسوم ، وهو الحركة المتتصلة القطعية ، وشيء كالنقطة الفاعلة للخط ، وهو الحركة التوسطية ، واشياء كالنقطالمفروضة فيه ، التي لم تفعله ، بل تأخرت عنه ، وهي الاكوان المفروضة حسب انفراض حدود المسافة .

وقد ثبت ان الزمان مقدار الحركة ، ففيه ايضاً شيء كالراسم ، يقال لـه «الآن السيال»، وشيء كالمرسوم، يقال له «الزمان المتتصل»، واشياء كالحدود والنهايات ، يقال لكل منها «الآن» ، بالمعنى الآخر .

وكل من الامور الثلاثة في كل واحد من الاشياء الثلاثة ينطبق على نظيريه في الآخرين ، وليس الباقي مع المتحرك الاالواحد المستمر من كل منها ، ضرورة انه لا يكون مع المنتقل خط المسافة ، اذقد خلفه ، ولا الحركة بمعنى القطع ، فقد انقضت ، ولا الزمان المتتصل ، فقد مضى ، فاذن انما يكون معه من القطع التوسط ، ومن المسافة النقطة او ما في حكمها ، ومن الزمان الممتد ذلك الآن .

والمتحرك، من حيث انه متحرك، حاله بعينها حال الحركة في تحقق الامور الثلاثة فيه ، فانته من حيث انه متوسط بين مبدء المسافة ومنتهاها مع استمرار مبدء لنفسه من حيث انه قدانتقل اذهو بهذا الاعتبار كأنته شيء ممتد منطبق على المسافة ونفسه من حيث انه وصل الي حدحد مبدء لنفسه من حيث انه وصل الي حدحد مبدء لنفسه من حيث انه وصل الي حدحد مبدء لنفسه من حيث انه وصل الي حد

الى ذلك الحد.

#### وصل

فللحركة وجود ضعيف تدريجي ، بعضه سابق وبعضه لاحق ، وليس موجوديتها في الخارج الا تحقق حدها فيه وصدقها على امر ، كوجودالاضافات واما حضورها الجمعي فليس الا في الذهن . والحركة بمعنى التوسط ، وان كان لها ابهام بالقياس الى الحصولات الآنية والزمانية التي يعتبرها العقل ، الا انها مع ذلك لها تعين ، من جهة تعين الموضوع ، ووحدة المسافة ، ووحدة الزمان، والفاعل المعين، والمبدء الخاص، والمنتهي الخاص، ويكفيها هذا القدر من التعين لضعف وجودها . ونسبة تلك الحصولات الى التوسط المستمر نسبة الجزئيات الى الكلى ، ونسبتها الى معنى القطع المتصل نسبة الاجزاء والحدود الى الكل ، وكلا المعنيين ذوحظ من الوجود وان كان ضعيفا .

#### اصل

الحركة لاتقع فى الآن ، والا يلزم ان يكون بازائه جزء غير متجزى من المسافة ، لتطابقهما ، وقد ثبت استحالته بالبراهين . فكل آن يفرض فى اثناء الحركة لايتصف الجسم فيه بالحركة ولا بالسكون ، لان تقابله معها تقابل العدم والملكة ، ولا تصال الحركة . ولا يلزم من ذلك خلو الموضوع عنهما ، لأن الحركة فى الآن اخص من اللاسكون ومما يساويه ، فانتفاؤها لا يستلزم انتفاء ما يساويه ، لغى الحركة ، لا فى الآن .

والحاصل ان الآن ان اخذ ظرف للاتتصاف فالجسم يتصف فيه بالحركة الواقعة في الزمان، لافيه، وان جعل ظرفاً لوقوع الحركة والسكون فلايقع شيء

منهما فيه ، ولايلزم خلُّو الموضوع عن الاتَّصاف بهما .

#### اصل

الحركة اماً ذاتية اوعرضية. والذاتية ماتكون القوة المحركة فيه موجودة في المتحرك. وهي اما ارادية اوطبيعية اوقسرية اوتسخيرية .

وذلك لانالقوة المحركة اما غير مستفادة من خارج ، اومستفادة منه ، وعلى الأول اما مع شعور اولامعه، وعلى الثانى اما على سبيل الاعداد، اوالفاعلية فالاول هى الارادية، كحركة الافلاك والحيوانات، والثانى هى الطبيعية، كحركة العناصر والنباتات، والثالث هى القسرية، كحركة الحجر المرمى الى فوق، والشجر الماليمين والشمال بالريح ، والرابع هى التسخيرية ، كحركة المواد والاجساد، بما هى مادة وجسد ، لابماهى محصلة انواعاً بحركات مافيها من الصور والطبايع والنفوس ، وكانفعال السافل من العالى .

والعرضية مايقابل الذاتية ، كحركة المحمول.

وقد يتركب بعض هذه مع بعض ، فتختلف بالاعتبار ، كحركة النبات ، فانها تسخيرية وطبيعية ، باعتبارين .

#### اصل

الفاعل للحركة القسرية طبيعة الجسم المقسور ، لكن مع انضمام ميل قسرى اليها ، فيكون القاسر علية معدة له . ولو كان القاسر فاعلا للحركة القسرية ، اوللميل القسرى ، لانتفى كل منهما بانتفائه ، وليس كذلك .

واماالحركة الارادية والتسخيرية ففاعلهما النفس ، باستخدام الطبيعة السارية التي احدثتها في الجسم، اعنى القوة المحركة للعضلات والاوتار والرباطات

فان تلك القوة هي بعينها طبيعة تلك الاعضاء والآلات جعلت مطيعة للنفس ، بعد تحقق التخيل والارادة والشوق ، ومعلوم بالوجدان ان الامر المميل للجسم والصارف له ، من مكان الى مكان ، او من حال الى حال ، لا تكون الا قوة فعلية قائمة به ، وهي المسماة بالطبيعة ، فالطبيعة هي المميلة القريبة اياه .

وهذه الطبيعة غير الطبيعة الموجودة في عناصر البدن وامشاجه بالعدد ، فان تسخير النفس لهذه ذاتى ، لانتها قوة منبعثة من ذاتها ، ولتلك قسرى ، ولهذا يقع الاعياء والرعشة بسبب تعصيها عن طاعتها احياناً.

فللنفس طبيعتان مقهورتان : احديهما مطاوعة لها والاخرى مكرهة .

فثبت ان الفاعل المباشر لجميع الحركات هى الطبيعة ، الا" انه فى الطبيعية طبيعة مطلقة مجبولة ، وفى القسرية طبيعة مقسورة ، وفى الارادية والتسخيرية طبيعة مسخرة. والكل ما تستخدمه القوة العقلية المفارقة ، طاعة لله تعالى ، اذكما انها تقيم كلا من الصورة والمادة بالاخرى اومعها ، كذلك لها مدخل فى اقامة كل ما يلزمهما من الاستحالات والحركات وغيرهما .

فالحركة بمنزلة شخص روحه الطبيعة ، كما ان الزمان شخص روحه الدهر . والطبيعة بالقياس الى النفس، بل العقل، كالشعاع من الشمس، يتشخص بتشخصها.

#### اصل

لابد فى كل حركة (فى اى مقولة وقعت) ، ان يكون الموضوع فيها ثابت ا بوجوده وتشخصه ، وتتبدل عليه افراد تلك المقولة ، يخالف الفرد الذى يكون له فى آن آخر ، مخالفة نوعية اوصنفية .

الا انه يكفى فى بقاء الموضوع انحفاظ وحدته الشخصية ، بوحدة عقلية فاعلية نورية \_ كالعقل المدبر المعتنى بكلاءة الشخص وحفظه فى مر اتب التطورات

والتقلبات فى النشآت \_ ، اوبوحدة ابهاميّة قابليّة ، كوحدة المادة الاولى، فانها يكفى فى تشخصها وجود صورة ميّا ، وكيفيّةميّا ، وكمية ما ، واين ما ، الى غير ذلك من الاعراض ، ويجوز التبدل له فىخصوصيات كل منها .

فهذه الافراد الغير المتناهية انما توجد بوجود واحد اتتصالى ، له حدود غير متناهية بالقوة ، بحسب حدود مفروضة فيه ، ففيه وجود انواع بلانهاية ، بالقوة لابالفعل ، وبالمعنى لابالوجود .

وهذاالوجود الواحد المتصل مع وحدته وتشخصه ،حيث انالوجود انما يتشخص بذاته ، يندرج تحت انواع كثيرة ، وتتبدل عليه معانى ذاتية وفصول منطقية ، حسب تبدله في شئونه واطواره . فهو \_ مع وحدته واستمراره \_ بعينه وجود متجدد منقسم الى سابق ولاحق وناقص وكامل، وله بعينه ابعاض وافراد بعضها حادث وبعضها آت ، ولكل من ابعاضه المتصلة حدوث في وقت معين وعدم في غير ذلك ، قبله اوبعده .

## اصل

ليست الحركة عبارة عن تغير حال المقولة المعينة، فان معنى التسود مثلاً ليس ان سواداً واحداً يشتد ، حتى يكون الموضوع الحقيقى للحركة في السواد نفس السواد ، كيف ، وذات الاول في نفسها كانت ناقصة ، والزايدة ليست بعينها الناقصة ؟

وليس لأحد ان يقول: ذات الاول باقية ، وينضم اليه شيء آخر.

فان الذى ينضم اليه ، ان لم يكن سواداً ، بليكون شيئاً آخر ، فما اشتد السواد في سواديّته ، بلحدثت فيه صفة اخرى ، وان كان الذى ينضم اليه سواد آخر ، فيحصل سوادان في محل واحد ، بلاامتياز بينهما في الحقيقة او المحل او

الزمان، وهو محال، وكذا اتحادالاثنين منهما، فليس ذلك الابانعدام ذاتالاول وحصول سواد آخر اشد منه.

وكذا الكلام في الحركة الكميّة بعينه ، فان "المقدار الاول ينعدم بالكلية ويوجد مقدار آخر زايد اوانقص ، والعبرة ببقاءالامر العقلي والمادةالمبهمة .

#### اصل

الحركة قدتكون في الكم"، كالنمو والذبول، والسمن والهزال، والتخلخل و التكاثف.

وقد تكون في الكيف ، كتسخين الماء وتبرده، وكانتقال الجسم من البياض الى السواد على التدريج ، وتسمتى استحالة .

وقدتكون في الاين ، كانتقال الجسم من اين الى آخر تدريجاً ، ويسمّى نقلة .

وقدتكون في الوضع ، كحركة الكرة في مكانها ، فان " بها تختلف نسب اجزائها بعضها الىبعضوالى الامور الخارجة على التدريج. وقد تكون في الجوهر كما مضى في بيان تجدد الطبيعة .

ومما يدل عليه ايضا استكمالات النفس الانسانية ، من لدن كونها جنيناً بل منكًا الى غاية كونها عقلاً بالفعل وما هو فوقه ،

فانالذهن الصافى والقلب السليم يحكم بانالتفاوت بينالجنين والطفل الجاهل الناقص ، وبين الشيخ الحكيم والولى" ، ليس بامور عرضية زائدة على جوهرية كل من هذين ، حتى لوفرض زوالها لم يتغير في تجوهم ه الحقيقي شيء. وايضًا ، لوكان حصول كل من الصور الواردة عليه ، من المنويّة والنباتبّة

والحيوانية والانسانية دفعية بلاتدرج في الاشتداد والاستكمال ، بلبحسب

فساد وكون ، للزم تفويض احدالفاعلين الطبيعيين فعله الى الآخر ، وهذا غير جائز فى الافعال الطبيعية ، بل انما جاز فى الصناعات الاختيارية التى تكون بالقصد والروية .

ومما يدل على الحركة الجوهرية ايضا انقلاب الصورة النوعية من المائية الى الهوائية ، عند ورود الحرارة الشديدة عليها ، المضعيفة للمائيية قليلا قليلا بالتدريج حتى يقرب طبيعة الماء الى طبيعة الهواء ، وانتقصت مائييته حتى صار هواء ، اذلو لم يكن حد مشترك بين الماء والهواء حتى يكون اسخن الافراد المائيية ، وابرد الافراد الهوائيية - ، لكان الانتقال للمادة من الصورة المائيية الى الصورة الهوائيية بلاجامع ، فيلزم اما تتالى الآنين ، اوخلوا لمادة عن الصور فى آن واحد ، وكلاهما مستحيل .

والسر فىذلك مادريت انالوجود مما يشتد ويضعف ، دونالماهية ، وان مبادى الآثار هى وجودات الاشياء ، لاماهياتها ، والوجود مالم يتغير فىقوته وضعفه لايمكن ان يختلف اثره فى القوة والضعف .

لكن كل تضعف اواشتدادلايوجب ان يتغير به حدالماهية في جواب ماهو، انماالتدرج في احدهما مما ينتهي الى حيث يتغير جواب ماهو دفعة .

ومن هنا اشتبهالامر على الجمهور ، فزعموا ان الانقلاب دفعى والاستحالة تدريجية ، فانكرواالحركة فى الصورة ، واثبتوها فى الكيفية ، وليس الامركذلك ، بل الاستحالة لا تخلو عن الكون والفساد ، الا "ان الاستحالة محسوسة فى الاكثر ، ولا والتفاوت فى الوجود والحركة فى الجوهر غير محسوسين الا فى الاقل . ولا يلزم من ذلك وجود انواع بلانهاية بالفعل بين جوهر وجوهر ، بل هناك وجود واحد شخصى متصل له حدود غير متناهية بالقوة \_ كما نبتهنا عليه \_ ، على واحد شخصى متصل له حدود غير متناهية بالقوة \_ كما نبتهنا عليه \_ ، على قياس الاشتداد الكيفى والكمتى ، من غير فرق .

#### اصل

وامًّا بقيّةالمقولات ، فلاتقبل الحركة الابالعرض ؛

اماً الاضافة فانها ان كانت عارضة لمقولة فيهاالحركة فهى متحركة بتبعيتها والافلا ؛ فان الماء اذااتحرك فى السخونة فقدانتقل من الاشد الى الاضعف ، او بالعكس، على التبعية ؛ وكذا الانتقال من الاعلى الى الاسفل تابع للانتقال من اين الى اين ؛ والانتقال الكميّى ؛ ومن الاشرف فى الوضع الى الاخس فيه للانتقال الوضعى .

واماالملك فتبدل الحال فيه انماهو اولا في الاين؛ فان الحركة اولافي العمامة بحسب الاين ثم في التعميم ، وفي السلاح ثم في التسلح؛ فالحركة فيه بالعرض ، لا بالذات.

واما متى فان وجودالحركة للجسم انما هو بتوسطه ؛ فانكلحركة انماتكون في متى ، فلوكان فيه حركة لكان لمتى متى آخر ، وهومحال .

وكذلك ان يفعل وان ينفعل ليس فيهما حركة بالأن الحركة خروج عن هيئة قارة الى هيئة قارة ، لانها لوكانت عن هيئة غيرقارة لماكانت خروجا عنها وتركا لها ، بل امعان في تلك الهيئة ، مثلا : انكانت الحركة من التسنخن الى التبرد ، وكان الجسم في حال تسنخنه يتبرد ، فانه لم يخرج عن التسنخن ، حتى يكون قد تحرك في مقولة ان ينفعل ، فان كان قد ترك التسنخن فالحركة في غير مقولة ان ينفعل . وايضاً لوكان في مقولة متى حركة للزم ان يكون له في كل آن يفرض من زمان حركته فرد من افراده كسنة اوشهر اوغيرذلك ، مع ان الآن طرف لافراده .

وعلى هذاالقياس حكم المقولتين الآخريين ، اذاخذ في مفهوميهماالتدرج وعدم الاستقرار، فانهما التأثير والتأثر على نهج التجدد الاتتصالى ، فالانتقال فيهما دفعى ، ليس على سبيل الحركة .

واما ازدياد الحركة في الكيف اوالكم اوغيرهما ، شدة وسرعة ، ازديادا تدريجيا، فليسهى الحركة في ال ينفعل ، حتى يكون سلوكا من انفعال ضعيف الى انفعال شديد على التدريج؛ لان هذا السلوك وانكان سلوكا واحدا وانتقالا متصلا، بحسب الحس - ، لكنة بحسب الواقع سلوكات متعددة في سلوك يوجد فيهم تبة واحدة من السرعة، باقية مستمرة في بعض من الزمان الذي يقع الكل فيه؛ فالانتقال من السرعة الى سرعة اخرى اشدمنها ليس شيئا فشيئا، وان كان اصل السلوك تدريجيا.

#### اصل

الحركة اما سريعة ؛ وهى التى تقطع مسافة اطول فى الزمان المساوى او الاقصر ، او مسافة مساوية فى زمان اقل . واما بطيئة ؛ وهى ما يقابلها . والبطؤ ليس لتخلل السكنات ، ولالكانت نسبة السكنات المتخللة بين حركات الفرس الذى يقطع خمسين فرسخا (مثلا) فى يوم واحد ، الى حركاته كنسبة فضل حركات الشمس فى ذلك اليوم ، الى حركات الفرس ؛ لكن فضل تلك الحركات ازيد من حركاته ، فسكنات الفرس ازيد من حركاته مع انالانحس بشىء من سكناته .

<sup>(</sup>١) يعنى ان هذه الكيفية لازمة لوجود الحركة، مجعولة بجعلها، غير منفكة عنه، قابلة للشدة والضعف، فالسريعة منها هى الشديدة، لكن بالنسبة الى ماهى اضعف منها، والبطيئة هى الضعيفة بالإضافة الى ماهو اشد، فهى من اللوازم الإعتبارية للحركة التى ينتزع من نسبة الحركة الى الزمان، وهى كيفية واحدة لايسمى باسم ولا يعبر عنها بلفظ وعبارة، وانما التعبير عنها بالسرعة اوالبطؤ، فبعد انضياف مراتب الحركة بعضها الى بعض، كالقلة والكثرة والطول والقصر فى العدد والزمان. محمد حسن عفى عنه .

## اصل

الحركة لاتخلوعن حدماً من السرعة والبطو ، لان كل حركة انما تقعفى شيء ما ، يتحرك المتحرك فيه ، مسافة كانت اوغيرها، في زمان ما ، وقديمكن ان يتوهم قطع تلك المسافة ، اويجرى مجراها ، بزمان اقل من ذلك ، فتكون الحركة اسرع من الأولى ، او بزمان اكثر ، فتكون ابطا منها .

والمراد من السرعة والبطؤ شيء واحد بالذات ، وهو كيفيية واحدة قابلة للشدة والضعف ، وانما يختلفان بالاضافة العارضة لهما ، فما هوسرعة بالقياس الى آخر .

## اصل

لماكانت الحركة ممتنعة الانفكاك عن هذه الكيفية ، وكانت الطبيعة التيهى مبدؤها نسبة جميع الحركات المختلفة بالشدة والضعف اليها واحدة ، كان صدور حركة معينة منها دون ماعداها ممتنعا ، لعدم الاولوية . فاقتضت اولا "امرا يشتد ويضعف بحسب اختلاف الجسم ذى الطبيعة في الكم او الكيف او الوضع اوغير ذلك ، وبحسب ما يخرج عنه كحال مافيه الحركة من رقة القوام وغلظه ، ثم اقتضت بحسبه الحركة ، وذلك الامر هو الميل .

وهومحسوس فى الحركة الاينيّة ، يحسّه الممانع ، ويوجد مع عدم الحركة ايضاً ، كما نجده من الزق المنفوخ فيه اذا حبسناه بايدينا تحت الماء ، وكما نجده من الحجر اذا اسكناه (١) فى الهواء . فلايحتاج اثباته فيها الى مزيد بيان .

<sup>(</sup>١) فالميل حالة تقتضى بحسبهاالطبيعة حركةالجسم ذى الطبيعة الى جهة او وضع ، ويختلف شدة وضعفاً حسب اختلاف ذلك الجسم فى الكم والكيف والوضع وغيرها، تدبر فيه . محمدحسن عفى عنه .

وكذا فى الحركة الكميّة ؛ لانها مستلزمة للاينيّة ، اذلا بدللنامى والذابل من وارد يتحرك اليه ، اوخارج يتحرك منه(١) .

واماً الوضعية ؛ فلان اجزاء المتحرك بتلك الحركة يخرج عن امكنتها ، فاستدعت ملاء ومدافعة .

وكذاالحركةالكيفية اذاكانتطبيعيّة؛ فانتهالماكان منشاالتبدل فيها حينئذ هو المتحرك، فقداخرج نفسهمن كيفيّة اخرى، فله مدافعة من الكيفيّةالثانية، وهي المراد بالميل فيها.

وكذاالكلام فيالحركةالجوهريّة .

## اصل

كل مايقبل الكون والفساد ففيه مبدء ميل مستقيم البتة ، وذلك لما سيأتى من ان كل جسم فله حير طبيعى ، ولايكون لجسم حير ان طبيعيان . فالصورة الكائنة لاتخلو اميا ان تحصل في حير ها الطبيعي ، اوفي حير غريب ، وعلى الثانى يقتضى ميلا مستقيماً الى حير ها الطبيعي ، وعلى الاول كانت قبل الفساد حاصلة في حير غريب ، فكانت تقتضى ميلا مستقيماً الى حير ها الطبيعي .

#### اصل

لماكان الميل هو السبب القريب للحركة بوجه منا ، كان منقسما الى اقسامها: فمنه ما يحدث من طباع المتحرك؛ وينقسم الى ما تحدثه الطبيعة، كميل الحجر

<sup>(</sup>١) وبالجملة: لابد فى الحركات الطبيعية من الميل، كما لابد فى الحركات الإرادية من الإرادة، فالميل فى الحركات الطبيعية بمنزلة الارادة فى الحركات الإرادية، فتدبر.

عندهبوطه؛ والى ماتحدثه النفس، كميل النبات عندتبرزه من الارض، وميل الحيوان عنداندفاعه الارادي الى جهة .

ومنه ما يحدث عند تأثير قاسر خارج من الجسم فيه ، كميل السهم عندا نفصاله عن القوس . وانما تختلف الاجسام ، في قبوله والامتناع من ذلك ، بحسب الامور الذاتية وغيرها ، والاختلاف الذاتي هو الدي يكون بحسب قوة الميل الطبيعي وضعفه ، وهو ان يكون الاقوى بحسب الطبع \_ كالحجر العظيم \_ ، اكثر امتناعا من قبول القسرى ، والأضعف اقل امتناعا . وما عدا هذا الاختلاف يكون بالاسباب الخارجة ، وذلك ككون الاضعف اكثر امتناعا ، اما لعدم تمكن القاسر منه ، كالرملة الصغيرة ، اولعدم تمكن من دفع الموانع ، كالتنبية ، اولتخلخله الذي لاجله يتطرق اليه الموانع بسهولة ، كالريشة ، اولغيرذلك .

#### اصل

لماكانالميل هوالسببالقريب للحركة ، وكان من المتنع ان يتحرك الجسم حركتين مختلفتين معا بالذات ، لان الحركة الواحدة تقتضى توجهاالى مقصدما ، ويلزمه عدم التوجة الى غيرذلك المقصد، والحركتان المختلفتان معايلزمها التوجه وعدمه الى كل واحد من المقصدين معا ، ويمتنع ان يقتضى الشىء شيئا وعدمه معا وكان المتنع ان يوجد ميلان مختلفان في جسم واحد بالفعل ـ سواء كانامستقيمين اومستديرين او مختلفين ، الاان يكون احدهما بالعرض ، كما يجتمع حركتان كذلك ـ ، فاذا طرء على جسم ذى ميل طبيعى بالفعل ميل قسرى ، تقاوم السببان اعنى القاسر و الطبيعى ، فان غلب القاسر و صارت الطبيعة مقهورة ، حدث ميل قسرى و بطل الطبيعى ، ثم تاخذ المو انع الخارجية و الطبيعية معا في افنائه قليلا ويقوى الطبيعة بحسب ذلك ، و ياخذ الميل القسرى في الانتقاص، وقوة الطبيعة في الازدياد

الى ان تقاوم الطبيعة الباقى من الميل القسرى ، فيبقى الجسم عديم الميل ، ثم تجدد الطبيعة ميلها مشوبا با ثار الضعف الباقية فيها، ويشتد الميل بزو ال الضعف ، فيكون الامربين قوة الطبيعة و الميل القسرى قريباً من الامتزاج الحادث بين الكيفيات المتضادة .

## اصل

الحركة لاتكون طبيعية الاويكون البحسم على حالة غير طبيعية ، كاين غير طبيعية الموضع اوكم اوكيف كذلك. وبازاء كل حالة غير طبيعية منها حالة طبيعية لان الجسم ، اذاخلتي وطباعه ، لم يكن له بدمنها ؛ فاقتضاء الحركة والسكون من الطبيعة بالحقيقة شيء واحد يقتضيه الطبيعة الواحدة ، وهو استدعاء الحالة الطبيعية فقط ، فان كانت غير حاصلة ، فذلك الاستدعاء يستلزم حركة تحصلها ؛ وانكانت حاصلة ، فهو بعينه يستلزم سكونا . ومعناه انه لا يستلزم حركة . فالجسم اذا وصل الى الحالة الطبيعية يجب ان يبطل ميله اليه ، ولم يكن لهميل عنه ، فاذن هو عديم الميل في هذه الحالة ا

#### اصل

لابدبين كل حركتين مختلفتين من سكون؛ وذلك لان المبدء القريب لتحرك الجسم من حدالى آخر فى المسافة \_ وهو الميل اومايجرى مجراه \_ ، يجبان يكون معه . فالموصل له الى ذلك الحديجب وجوده عند وجود الوصول ، وهو آن الوصول، ولا امتناع فى ذلك؛ اذالميل و نحوه ليس كالحركة غير انى الوجود ، بالضرورة. ثم اذارج الجسم من ذلك الحد، او انعطف فلذلك الرجوع او الانعطاف ميل آخر هو علة قريبة له ؛ لان الميل الواحد لا يكون علة للوصول الى حدمعين ميل آخر هو علة قريبة له ؛ لان الميل الواحد لا يكون علة للوصول الى حدمعين

وللمفارقة عنه رجوعاً اوانعطافاً ؛ والميل حدوثه في الآن ؛ وليس آن حدوث الميل الثاني هو الان الذي صار الميل موصلاً بالفعل ، لامتناع ان يحصل في الجسم الواحد في الآن الواحد ميلان اليجهتين مختلفتين؛ فاذن حدوث الميل الثاني في غير الآن التذي صار فيه الميل الأول موصلاً بالفعل . وبينهما زمان يكون الجسم فيه ساكنا بالضرورة ، وهو المطلوب .

واماالحبّةالمرميّةالى فوقاذانزلت بنزول جبل منفوقه، فحركتهالنزولية حركة عرضيّة ، كحركة جالسالسفينة ، فلا ينافى سكونها الذاتى ، فلايلزم منه سكون الجبل .

# اصل

قدثبت ان الجهات بالطبع اما فوق ، وهو المحيط واما تحت وهو المركز . فالميل الطبيعي اميّا يتوخى الفوق وهو الخفة ، ويختص بالنار والهواء \_ ، وماغلبا اواحدهماعليه من المركبات. وامايتوخى السفل وهو الثقل ويختص بالارض والماء وما غلبا اواحدهما عليه ومايقتضيه النفوس النباتيّة والحيو انيّة يكون كحركاتها وجهات حركاتها .

واماالميل الذى فى الحركة الوضعية المستديرة فلا يجوز ان يكون طبيعياً لان الميل الطبيعى هرب عن حالة منافرة الى حالة ملائمة ، فلاجرم اذا وصل المتحرك الى تلك الحالة الملائمة استقر واستحال ان يعود بالطبع الى مافارقه. وما من حالة فى الاستدارة الاو يعود اليها المتحرك بل توجهه عنها هو بعينه توجه اليها وهو \_ رائد حائد \_ فلا يكون ذلك بالطبع .

وايضاً فالطبيعة المحضة ليست مقاصدها وميولها الابحسب مايليق باحوال الجسم بماهو جسم وهو من باب المقادير والجهات والأمكنة والاحياز، وليس الموافق

لحال الجسم المعين بماهو جسم الا امر محصور في مكان اووضع لا يتعداه فلا يكون مطلوبه من الاوضاع الاواحدة . وكذلك من الاحياز والمقادير ولا يكون واحدة بالعموم ولا مختلفة بالاعداد ، فان ذلك شان الوجود العقلى او النفسى (ليس ـ الا) .

وقد ثبت ان حركات الافلاك مستديرة وضعيّة، نفسانيّة. فالحركات البسيطة ثلاثة ، حركة من المركز وحركة اليه وحركة عليه . وفي كل منها ميل بسيط اثنان مستقيمان طبيعيان وواحدمستدير نفساني .

#### اصل

الشيء اذاكان عدمه مع وجود شيء آخر \_ فاذا صار موجوداً كان ذلك الشي متقدماً عليه باعتباراقترانه مع هذا الحادث، ومعه باعتباراقترانه مع وجوده. فتقدم الشيء المتقدم ليس باعتبار نفس ذاته، ولا باعتبار وصف لازم لذاته ، (لان ذاته قدتوجد مع ذات المتاخر كالأب بالقياس الى الابن . فاذن قبليته زائدة على ذاته ولازم لذاته) ولا نفس عدم المتأخر اذقد يكون بعد وجوده ايضا، ولا اعتبار مركب من اعتبار نفس وجود المتقدم و اعتبار نفس عدم المتاخر، اذقد يتحقق هذه الهيئة التركيبية بعد كما اذافرضنا وجود الاب مع العدم الحاصل لابنه بعد الوجود مع انه ليس بهذه االاعتبار متقدماً على ابنه \_ بل متاخرعنه ، ولاذات الفاعل فانه قد يكون قبل ومع وبعد . وبالجملة لابدلعروض القبلية و البعدية من امريكون عروضهما له لذاته . اذكل صفة يتصف بها شيء او اشياء لا بالذات فلا باشد لها نان تنتهى الى ما يتصف بها بالذات لاستحالة التسلسل .

ولا يجوز ان يكون المعروض بالذات للقبليّة والبعديّة امورا متفاضلة غير منقسمة يقتضى كل منها لذاته سبقا على لاحقه ولحوقا بسابقه، اذ لوفرضنا متحركا يقطع بحركته مسافة يكون لامحالة بين ابتداء حركته وانتهائها قبليّات

و بعديات متصرمة و متجددة على سبيل الاتتصال والانطباق لأجزاءالمسافة والحركة، فيجب ان يكون المعروض بالذات لتلك القبليات والبعديات امرا لا يزال يتصرم و يتجدد على الاتصال، اتتصال المسافة والحركة بحيث يستحيل عليه انفكاك التصرم والتجدد عنه ويكون جزء منه لذاته قبل، وجزء منه لذاته بعد ويمتنع لذاته صيرورة القبل منه بعدا والبعد منه قبلاء. وهذا هو المعنى بالزمان.

## وصل

وايضا اذا فرضنا حركة في مسافة معينة بقدر من السرعة والبطوء واخرى في تلك المسافة بذلك القدر من السرعة، فان توافقتا في الأخذو الترك بأن ابتدء تا معا وانتهيتا، فلامحالة تقطعان المسافة معا وان تخالفتا في الأخذو الترك وكانت احديهما ابطأ فانها تقطع اقل.

فبين اخذالسريعة الأولى وتركها امكان قطع مسافة بسرعة معينة ، وامكان قطع مسافة اقل منها ببطؤ معين ، وبين اخذالسريعة الثانية وتركها امكان اقل من الامكان الأول لكونه جزء من ذلك الامكان. فهناك امرمقدارى اى قابل للزيادة والنقصان بالذات تقع فيه الحركة وتتفاوت بتفاوته ، ضرورة ان قبول التفاوت ينتهى الى ما يكون قبوله ايناه بالذات وهو الذي عبترنا عنه بالامكان و هو متصل واحد .

لأنته لوكان منقسما الى امور غيرمنقسمة لأدى ذلك الى تركب المسافة من الأجزاء التى لا تتجزى لانطباقه على الحركة المنطبقة على المسافة وليس هو نفس شيء من المسافة والحركة والسرعة والبطؤ لأن كل واحدة منها تختلف مع الاتتفاق فيه و تتتفق مع الاختلاف فيه و هو غير ثابت اذ لا يوجد اجزاءه معا والا لكان اما مقدارا للمسافة او لمادة المتحرك وكل منهما باطل اذ على الاول

يلزم كون جميع الحركات الواقعة في مسافة واحدة اومسافات متساوية ،متساوية في ذلك الامكان وليس كذلك .

وعلى الثانى يلزم كون زيادة المادة بزيادته ونقصانها بنقصانه ويلزم كون الأصغر جسما اسرع حركة والأكبر ابطأ و اذا ثبت انه مقدار، و انه متصل واحد، و انه غير مجتمع الأجزاء، فليس هو اذن سوى الزمان، اذ هو المعنى منه، فهو اذن موجود .

#### وصل

وهو لقبوله الزيادة والنتقصان مع اتتصاله الغير القار، اما مقدار جوهر مادى، غير ثابت الذات بل متجدد الحقيقة. او مقدار تجدده وعدم قراره، وبالجملة اما مقدار حركة اوذى حركة يتقدر به من جهة اتتصاله ويتعدد من جهة انقسامه الوهمى الى متقدم ومتأخر .

فهذاالنحو من الوجود له ثبات واتتصال وله ايضاً تجدد وانقضاء فكأنه شيء بين صرافة القوة ومحوضة الفعل. فمن جهة وجوده ودوامه يحتاج الى فاعل حافظ، ومن جهة حدوثه وتصرمه يحتاج الى قابل يقبل امكانه و قتوة وجوده، فلامحالة يكون جسما او جسمانياً.

وايضاً له وحدة اتصالية، وكثرة تجددية، فمن جهة كونه امراً واحداً يجب انيكون له فاعل واحد وقابل واحد اذالصفة الواحدة يستحيل انتكون الا لموصوف واحد من فاعلواحد، ومن جهة كونه ذاحدوث وتجدد وانقضاء وتصرم، ففاعله القريب المباشر له يجب انيكون له تجدد وتصرم وكذا قابله يجب انيكون مما يلحقه اكوان تجددية على نعت الاتصال والوحدة ، ففاعله على الاطلاق لا بد وان يكون امراً ذا اعتبارين، وله جهتان جهة وحدة ففاعله على الاطلاق لا بد وان يكون امراً ذا اعتبارين، وله جهتان جهة وحدة

عقلية، وجهة كثرة تجددية، فبجهة وحدته يفعل الزمان بهويته الاتصالية ونسبته الى اجزائه المتقدمة والمتأخرة ؛ نسبة واحدة و يفعله وما معه، فعلا واحدا، وهو علية حدوثه وعلية بقائه معا اذا الشيء التدريجي الغير القار، بقاؤه عين حدوثه وبجهة تجدده ينفعل تارة عنه ويفعل اخرى بحسب هوييّات ابعاضه المخصوصة.

#### اصل

لما ثبت انالزمان هو شيء واحد متصل ليس فيه حدود بالفعل، فالحركة المتقدرة به، الحافظة له، يجب ان تكون مثله في الاتصال الوحداني. فما هي بالحركات المستقيمة الأينية ولاالكمية للأنها متوجهة الى غاية (ما) ثم راجعة عنها، لتناهى الأبعاد المكانية واستلزام الكمية والكيفية للاينية فلايتصل شيء منها بعض بحيث يصير المجموع حركة واحدة. فهي لامحالة متكثرة غير وحدانية.

ويجب ايضاً ان يكون اسرع الحركات واظهرها فعليّة، لأن الزمان المستحفظ بها اظهر المقادير \_ انيّة و اوسعها احاطة ولأنّه كميّة سائر الحركات و عددها ومقدارها المضبوطة هي به ومايكال به سائر الأشياء المكيلة و يعد ينبغي ان يكون اقل كميّة واكثر كيفيّة، ومعنى واقربها الى الوحدة والانضباط و ابعدها من عروض التكثر والانتشار.

فهى اذن اماالحركة المستديرة الوضعية التى لاتكون فى المستديرات اسرع منها، وهى الحركة اليومية التى بها يتقوم الأيام والساعات والشهور والسنوات وبمقدار مايقول احدواحد يقطع المتحرك بها خمسة آلاف ومأة وستة وتسعين ميلاً من محدب الفلك الثامن كما ورد فى الحديث.

واماالحركة في الطبائع الجوهريّة الّتي ليس في الوجود اسرع منها و من

فرط سرعتها لاينالها الحس سيتما طبيعة الجرم الأعلى المحيط بالأجرام كلها من حيث انه موجود، واحد بما فيه محدد للجهات والأمكنة كلتها . لكن الحركة الوضعية اليومية من توابع الحركة في الجوهر وفروعها لما تقرر ان الحركة في العرض فرع الحركة في الجوهر، فتعين الحركة الجوهرية التي للطبائع لذلك . وايضا فانا قد بينا ان الطبيعة ذات جهنين؛ جهة وحدة عقلية ثابتة ، وجهة كثرة تجددية زائلة ، وانها مستملة على ماده شأنها القبول ، وبالجملة لها كل ما لابئد منه في فاعل الزمان وقابله من الصفات التي ذكرناها .

فاذا ثبت انالزمان لابعد له من محل وحافظ على الصقات المذكورة ، و ثبت انالطبايع الجوهرية كذلك، وليس شيء آخر بهذه المثابة الا بتبعيتها ، فليكن (هوهم) فالحركة الحافظة للزمان اذن هي الحركة في الطبائع الجوهرية التي تثبت لها بالذات وهي الكون والفساد الله ين العدم واليه، و منهنا قيل: الزمان هو مقدار الوجود مطلقا، والمراد وجود الطبايع اذهي المفتقرة الى المقدار وهي انكانت لجميع الأجسام والأنفس الا ان القائمة منها بالجرم الأعلى المحيط من حيث اشتماله على الكل ، هي الاحرى بأن يستحفظ به الزمان. لأنه المتقدم على الكل، وهو بما فيه كموجود واحد له نفس واحدة، وعقل واحد ، كما تبيتن في محله ،

ولأن الطبايع العنصرية لا تخلو عن التضاد والتفاسد بسيطة كانت أومركبة فليس في واحد منها دوام اتتصالى، والمجتمع من الحركات المقطعة بوجود الأشخاص المتعاقبة على الدوام، لا يكفى في تحديد الزمان لأنه مقدار متتصل لاحدود فيه ، فمحتد دالجهات والأمكنة هو بعينه محدد المددو الأزمنة على النحو المذكور.

## وصل

فالزمان هو مقدار الطّبيعة \_ من جهة تقدمها وتأخرها الذاتيين ، كما ان الثخن مقدارها من جهة قبولها الأبعاد الثلاثة . فللطبيعة امتدادات .

احدهما تدريجيزماني يقبل الانقسام الوهمي الي متقدم ومتأخر مكانيين. وليس والآخر دفعي مكاني يقبل الانقسام الي متقدم ومتأخر مكانيين. وليس اتصال الزمان غير اتصال الطبيعة من جهة الانقضاء والتجدد، اعنى الحركة ، كما ليس اتتصال الثخن غير اتتصالها من جهة الامتداد المكاني اعنى كونها ذات ابعاد. بل (هاهنا) شيء واحد من حيث هويتها الاتتصالية الغير القارة \_يسمى حركة ، ومن حيث تعينه المقداري يسمى زمانا، كما ان هناك شيئا واحداً يتعدد بالاعتبار فحال الزمان مع الصورة الطبيعية ذات الامتداد الزماني \_كحال الثخن مع الصورة الحرمية، ذات الامتداد الزماني \_كحال الثخن مع الصورة الحرمية، ذات الامتداد المكاني.

#### اصل

الزمانيات تحتاج (في عروض التقدم والتأخر والمعينة لها) الى الزمان . و الما اجزاء الزمان فهى بنفس ذاتها متقدمة ومتأخرة ومع، لابشىء آخر. وتقدمها وتأخرها عين معينها في الوجود، لأنها عين نحو وجودها ولا يتصور لها وجود غير هذا، لضعفها وقصورها. فهى وان كانت متشابهة الاان اختلافها بالتقدم والتأخر من ضروريات حقيقتها ، لأن حقيقة الزمان اتتصال امر متجدد متقض لذاته، فأجزاؤه لايمكن ان تكون لذواتها الا متقدمة ومتأخرة ومع وظرف وجوداتها انفسها. فهى قبلية وقبل و بعدية وبعد ومعينة ومع باعتبارين .

#### اصل

الآن له معنيان، احدهما مايتفرع على الزمان وهو اطرافه ونهاياته الغير المنقسمة المفروضة فيه، وهو فاصل للزمان باعتبار، وواصل له باعتبار آخر . اما كونه فاصلا فلائته يفصل الماضى عن المستقبل، وهو بهذا الاعتبار واحد بالذات، اثنان بالاعتبار. فان مفهوم كونه نهاية للماضى غير مفهوم كونه بداية للمستقبل واما كونه واصلا فلانه حد مشترك بين الماضى والمستقبل ولأجله يكون الماضى متصلا بالمستقبل وهو بهذا الاعتبار واحد بالذات والاعتبار جميعاً لأنه باعتبار واحد يكون مشتركا بين القسمين لأنه جهة اشتراكهما. والمعنى الثانى ما يتفرع عليه الزمان وهو الذى يفعل الزمان المتصل بسيلانه، ويقال له: الآن السيال. وقد سبق تحقيق وجوده، والفرق بينه وبين المعنى الأول و ان اعتبار الآن في ذاته غير اعتبار كونه فاعلا بحركته وسيلانه للزمان كالنقطة بالنسبة الى الخط والحركة التوسطية بالاضافة الى الأكوان الدفعية والوصولات الآنية .

#### اصل

حدوث الأشياء الزمانية على ثلاثة انحاء. لأنها اما ان تحدث دفعة في آن من الآنات، فينطبق حدوثها لا محالة على ذلك الآن ـ كالوصول والمماسة والانطباق ونحوها.

واما ان تحدث فى مجموع زمان معين على نحو الانطباق عليه بحيث ينفرض فيها الأجزاء بازاء ماينفرض من الأجزاء فى ذلك الزمان فيكون وجود كل جزءمنها فى جزء معين من الزمان كالحركة بمعنى القطع ، بل الطبائع كليها على ما متر بيانهما. ومثل هذا الحادث بقاؤه عين حدوثه .

اما ان تحدث فى جميع الزمان لاعلى نحو الانطباق عليه بـل بان يوجد فى كل جزء ينفرض فى ذلك الزمان . ولا يلزم ان يكون لمثل هذا الحادث آن يكون اول آنات وجوده و الحدوث لا يستلزم ذلك . فان الحادث ما يكون زمان وجوده مسبوقاً بزمان عدمه سواء كان لحدوثه اول آنى اولا ؟

ومن هذاالقبيل وجودالحركة بمعنى التوسط كما مر وكذا الآن السيال الذى هو الموجود من الزمان وحدوث الزاوية واشباهها . وقياس العدم الحادث كقياس الوجود الحادث فى تثليث الاقسام : لكن ليس نحو عدم كل حادث كنحو حدوثه (١) فان وجود الآن الذى هو طرف الزمان على النحو الاول وعدمه على النحو الثالث وكذا اللاوصول واللامماسة واللاانطباق والفساد وامثالها (٢) .»

# اصل

الحادث زمانياً كان اوذاتياً يستلزم المسبوقية بالعدم اواللاوجود . اما الزمانى فظاهر واماالذاتى فلان مايكون وجوده من غيره لايكون موجوداً قبل ان يوجده ذلك الغير، فلا يكون موجوداً لوانفرد . وحال الشيء باعتبار ذاته متخلياً عن غيره قبل حاله من غيره ، قبلية بالذات . فاذن يكون وجوده مسبوقا بعدمه اولاوجوده وهذا مثل ماتقول : حركت يدى فتحرك المفتاح اوثم تحرك المفتاح او ثم تحرك المفتاح ، ولا تقول : تحرك المفتاح فتحركت يدى . وان كانامعاً فى الزمان . او تقول : الشير من الشعاع . وان لم ينفك احدهما عن الآخر بحسب الزمان ومالا يدخل تحت الزمان لا يتصف بالقدم والحدوث الزمانيين فلا فرد للقديم الزمانى لما مر من حدوث كل ما يدخل تحت الزمان بحسب الزمان بحسب الزمان بحسب الزمان .

<sup>(</sup>١) ای وجود .

<sup>(</sup>٢) من الأشياء التي وجودها دفعي في آن من الآنات ينطبق وجودها عليه .

#### اصل

قددريت ان الجسم والجسماني لايكون علية فاعلية لشيء وان علية الشيء لابد ان تكون غير متعلقة الذات والوجود بذلك الشيء. ففاعل الزمان والحركة اذن منزه عن الزمان والحركة. فليس تقدمه عليهما تقدما زمانيا ولا هو في طرف هذه السلسلة اصلا بلهو خارج عنها نسبته الي جميع اجزائها نسبة واحدة ،

وكذلك حكم مجموع العالم بما هو مجموع فانه لازمان له اصلا لأنه اذا اخذ ما فى العالم من الازمنة والزمانيات كلتها بما هو شىء واحد مسمى باسم واحد، فلم يبق شىء خارجامنه حتى يكون زمانا للمجموع والالم يكن المجموع مجموعاً على قياس ماياتى فى المكان بعينه . وكما ان الحركة على قسمين احديهما متصلة كحركة الطبائع والافلاك وما فيها . والأخرى منفصلة كحركات العناصر وما منها ـ التى لها ابتداء زمانى وانتهاء زمانى ، فكذلك الزمان ايضاً على قسمين بوجه .

احدهماالزمان المتيصل وهومقدار حركة العالم من الايتام و الليالي و الشهور و السنين و القرون .

والثانى الزمان المنقطع كزمان نمو النبات وبلوغ الحيوان وفصول السنة . فكما ان عمر الشخص ومدة تكونه لايمكن ان يكون متحققا قبله فكذلك عمر العالم ومدة تكونه لايمكن ان يكون حاصلاً قبله .

# فصل

ان ماتوهمته طائفة من الغاغة ان بين البارى تعالى وبين اول العالم عدماً موهوماً ازلياً سيالاً ممتداً بتماديه الوهمي في جهة الازل الى لانهاية ، ومنتهيا

في جهة الابد عند حدوث اول العالم ، فمن تكاذيب اوهامهم الظلمانية وتلاعيبها .

اذلايتصور فى العدم الصريح السازج والليس الصرف البات حد ، وحد ، وتصرم ، وتجدد ، وفوات ولحوق ، وامتداد ، وانقضاء ، وتمادوسيلان ، ونهاية ولا نهاية . على انه لوصح ذلك لكان هو الزمان بعينه اوالحركة بعينها اذكان متكميماً سيالا ً كله ازيد لامحالة من بعضه ، وابعاضه متعاقبة غير مجتمعة وللزم ان يكون البارى سبحانه واقعا فى حد بعينه من ذلك الامتداد العدمى \_ (تعالى عن ذلك) والعالم فى حد آخر بخصوصه حتى يصح تخليل ذلك الامتداد الموهوم بينه سبحانه وبين العالم ويتصحح تأخر العالم و تخلفه عنه فى الوجود .

فاذا كان غير متناهى التمادى كما فرضوه لزم ايضا آنيكون غيرالمتناهى محصورا بين حاصرين هما حاشيتاه وطرفاه .

وايضاً فان حدود ذلك الامتداد سواسية متشابهة اذلا اختلاف في العدم ولا مخصيص من استعداد اوحركة اوغير ذلك . فلم اختص العالم بهذا الحدولم يكن حدوثه في حد آخر قبله .

وايضاً فان المتقدس عن الغواشى و العلايق يكون له مع اى امتداد فرض ومع كل جزء من اجزائه وكل حد من حدوده ، معية غير متقدرة على سبيل واحد ويكون محيطاً بجميع اجزائه وحدوده على نسبة واحدة ، موجوداً كان ذلك الامتداد ، اوموهوماً .

فاذن اختصاص العالم بحد من حدود ذلك الامتداد الموهوم لايشمر تأخره وتخلفه عن البارى الحق سبحانه اصلاً. فانه اذا كان امتداد الزمان الموجود بالقياس اليه سبحانه على هذا السبيل ، فالزمان الموهوم اجدر بذلك .

بد واعلم ان ماذكره المحقق الفيض في هذه الصفحة مأخوذ من الحكيم البارع الكامل السيد الداماد وعباراته الفصيحة منقولة عن القبسات التي صاحبها امير البيان ورأس الفضائل الإنسانية (جل-ش) .

### فصل

ان قول القائل: ان العالم يسبقه عدم زمانى . ان اراد به ماذكرناه فى معنى الحدوث الزمانى فى الطبائع والنفوس ، فله وجه وجيه ، كما بيناه والا لم يمكنه الاعتراف به . لأن العالم جملة ماسوى الله فالزمان من العالم فكيف يتقدم عليه حتى يكون تقدم العدم عليه تقدما زمانيا ؟ . وان قال : انه كان وقت لم يكن فيه العالم . فهو مخالف لمدعاه . اذليس قبل العالم وقت . وان قال : انه ليس بازلى . يستفسر الأزلى وعاد الترديد والمحذور المذكور . وان قال : الذى فى الذهن متناه . نسلتم له ان القدر الذى فى ذهنه من اعداد الحركات متناه ، ولكن لا يلزم من ذلك توقف وجود العالم على غير ذات البارى . ثم اذا فرض له مجموع (ما) فهو ايضاً حادث .

وان قال: اعنى بالحدوث انه كان معدوماً فوجد. ان اراد بمفهوم كان السبق الزمانى فهو مع كونه تناقضاً ، يخالف مدعاه لاستدعائه وجودالزمان قبل العالم وهو من جملةالعالم ، وان اراد بهالسبق الذاتى فهوالحدوث الذاتى .

وان قال: ان البارى (تعالى) مقدم على العالم بحيث بينه وبين العالم زمان. فليس هذا مذهبه ، اذليس قبل العالم شيء غير ذات البارى سبحانه ، فلم يبق له ان ان يقول: توقف العالم على غير ذات الله ، ولم يكف في وجوده ذاته وصفاته . وهو كما ترى شرك محض لا يتفوه به مؤمن . (تعالى الله عما يشركون) .

# وصل

قال بعض الحكماء: بما يقال لمن طلب مدة العدم قبل وجود الحادث على سبيل التبصرة والتنبيه ،: هل هذه المدة محدودة مقدرة بتقدير لابد منه ، مثل

يوم اوشهر اوسنة معينة . اويكفى فيها اى مدة كانت ، فانه يقول حينئذ : بل يكفى في حدوث الحادث سبق اى مدة كانت يتقدم فيها العدم ويتبعه الوجود . فيقال : وهل يكتفى التصور والعقل في ذلك بسنة واحدة يتقدم فيها العدم ، ثم يتبعه الوجود . فيقول : نعم . فيقال : ان كان بدل السنة شهر واحد فهل يكفى ام لا ؟ فهو لامحالة يكتفى بالشهر كما اكتفى بالسنة ، ثم ينتقل في السيّوال الى يوم والى ساعة ودرجة من ساعة ودقيقة من درجة ، فيتنبّه بذلك حينئذ على ان الزمان لا تأثير له في الحدوث ، الأن المؤرث لا يكون كثيره في التأثير لكل الأثر ، فاذا ارتفع بعض الزمان المفروض للحدوث وانما يكون كل التأثير لكل الأثر ، فاذا ارتفع بعض الزمان لا يرفع الحدوث ، وانما ولم يرتفع شيء من معنى الحدوث ، فرفع جميع الزمان لا يرفع الحدوث وان ارتفع لم يرتفع .

وقد ظهر مما ذكر انه لامدخل لتناهى سلسلة الزمان ولا تناهيها في حدوث العالم اصلاً.

قال بعض اهل المعرفة: ان اهل النظر اذا فحصوا عن هذاالعالم ، فلم يجز لهم ان يطلبوا له بدوا زمانيا والالتأدى بهم الطلب الى الوسواس. بل يجب لهم ان يأخذوا الزمان من اجزاء العالم كما فعله الالهيون \_ حيث اخذوا العالم بما فيه ومعه جملة واحدة ، كأنها شخص واحد ، فبحثوا عن علة بدوه (١)

قوله حتى انكان تقدمالزمان (الىآخره) من تتمةالكلام السابق على قوله وانما يؤثر جملة وقعت فىالبين تدبر. محمدحسن عفى عنه .

<sup>(</sup>۱) پسنشایدگفتن که ابتداء عالم کیست بلکه باید گفت که ابتدا عالم کیست تدرر فیه. محمدحسن عفی عنه .

# وصل

فالصواب ان يقال: الحق موجود بذاته ، والعالم موجود به . فان سأل متوهم: متى كان وجودالعالم من وجودالحق ؟ قلنا: متى سؤال عن زمان ، والزمان مخلوق لله عزوجل ، فهذاالسؤال باطل ، اذليس الا وجود صرف خالص لاعن عدم ، وهو وجودالحق ووجود عن عدم ، وهو وجودالعالم ولا بينية بين الوجودين ولا امتداد الا التوهم المقدرالذي يحيله العلم. قال بعض اهل المعرفة: ان الممكن مرتبط بواجب الوجود في وجوده وعدمه ، ارتباط افتقار اليه في وجوده فان اوجده لم يزل في امكانه ، وان عدم لم يزل عن امكانه ، فكما لم يدخل على الممكن في وجود عينه بعد ان كان معدوما ، صفة تزيله عن امكانه ، كذلك لم يدخل على الخالق الواجب الوجود في ايجاده المالم ، وصف يزيله عن وجوب يدخل على الخالق الواجب الوجود في ايجاده المالم ، وصف يزيله عن وجوب علمت معنى الحدوث ومعنى القدم ، فقل بعد ذلك ما شئت. فاولية العالم و آخريته المراضافي فالأول من العالم بالنسبة الى ما يخلق بعده والآخر من العالم بالنسبة الى ماخلق قبله .

وليس كذلك معقولية اسمالله بالاول والآخر والظاهر والباطن. فان العالم يتعدد والحق واحد لايتعدد ولا يصح ان يكون اولاً لنا ، فان رتبته لاتناسب رتبتنا ولا تقبل رتبتنا اوليته ولو قبلت رتبتنا اوليته لاستحال علينا اسم الاولية بلكان ينطلق علينا اسم الآخرية لأوليته ولسنا بثان له تعالى عن ذلك (١) فليسهو

<sup>(</sup>۱) سر مطلب آنست که وجود صرف واحد منجمیعالجهات، ثانی از سنخ خودندارد هرچه درعالم فرض شودثانی او نیست بل که ظهور و تفصیل و فرقان آن اصل و احداست که از هستی بهره ای غیر از ظهور او ندارد .

باول لنا . فلهذا كان عين اوليته عين آخريته وهذاالمدرك عزيزالمنال يتعذر تصوره على من لاانسة له بالعلوم الالهية التي يعطيها التجلي والنظر الصحيح واليه كان يشير من قال : عرفتالله بجمعه بين الاضداد ، ثم يتلو «هوالاول والآخر والظاهر والباطن.» قال : فقد ابنت لك عن سرالازل وانه نعت سلبي يعنى به انه عبارة عن نفى الاولية الاضافية بان يوصف به وهو وصف لله تعالى من حيثكونه الها كما ان الأبد عبارة عن نفى الآخرية الاضافية بان يوصف به.»

### اصل

كل جسم نسب الى مكان بانه فيه، يكون مكانه غيره وغير اجزائه، ويصح انتقاله منه بالكلية او تبدل اجزائه بالنسبة الى اجزائه ان لم ينتقل ، ويصح حصول جسمين فى واحد منه على سبيل البدل ولا ينتقل بانتقال الجسم ولا يحصل معه مباينة بحسب الوضع فيه بل هو بجملته مساوله . فهذه امارات المكان وخواصة وهو لا يجوز ان يكون امراً غير منقسم ولا ان يكون منقسماً فى جهة واحدة فقط لاستحالة حصول الجسم فى النقطة او الخط .

فهو اما منقسم فیجهتین فیکون سطحاً اوفی الجهات فیکون بعداً ، واذا کان سطحاً لایجوز ان یکون حالاً فی المتمکن والا لانتقل بانتقاله ، بل فیما یحویه. ولابد آن یکون مماساً للمتمکن حاویاً له منجمیع الجوانب والا لم یکن مالئاله واذا کان بعداً لم یجز ان یکون عرضاً لتوارد المتمکنات علیه ولا ماد یا والا لزم تداخل الجواهر المادیة فهو اما السطح انباطن (۱) من الجسم الحاوی المماس للسطح الظاهر من الجسم المحوی . واما البعد المجرد المنطبق علی

<sup>(</sup>۱) اذالجسم ممتد ومحال ان يكون الغير الممتد مكاناً للأمر الممتد وهو ظاهر . قوله (سطر اول): فلهذا كان عين...في الأسفار: كان اوليته... محمد حسن عفي عنه

مقدار الجسم بكليته ولا استبعاد في وجود البعد المجرد عن المادة بعدالتصديق بوجود الصور الخيالية والمنامية المعلومة بالضرورة ،

وان فى الوجود عالماً مقدارياً محيطاً بهذا العالم لاكاحاطة الحاوى (١) للمحوى بل كاحاطة الطبيعة للجسم (٢) والروح للبدن كما يأتى بيانه انشاءالله، غاية الامر انذلك مماليس بقابل للاشارة الحسية والمكان قابل لها بتبعية المتمكن ويتعين بتعينه ولا ضير فىذلك.

واما حديث امتناع التداخل فقد ثبت انذلك مختص بالماديات.

وايضاً فاذا فرضنا خروج الماء من الاناء مثلاً وعدم دخول الهواء فيه يلزم ان يكون البعد الثابت بين اطراف الاناء موجوداً .

وايضاً فان كون الجسم في المكان ليس بسطحه فقط بل و بحجمه فيكون كالجسم ذااقطار ثلاثة ، فهو اذن ليس الا البعد .

<sup>(</sup>١) فيكون المتمكن محتاجاً اليه فيلزم احتياج الجوهر الى العرض وهو كماترى . محمدحس عنى عنه عنه

<sup>(</sup>٢) بأن يكون كل من المحيط والمحاط بياناً للآخر ويكون الإشارة الى احدهما غير ما للآخر بل الإحاطة المقصودة نوع آخر من الإحاطة كاحاطة المطاق للمقيد والباطن على الظاهر والعاكس والشخص على العكس والظل فتأمل فيه جداً لعلك تدرى ماهو الحق حق الدراية والفهم. محمد حسن عفى عنه .

<sup>(</sup>٣) ومن هذاالقبيل احاطة الكل على الأجزاء .

<sup>(</sup>٤) كما هو ظاهر على القول بالسطح.

<sup>(</sup>٥) ومن هذاالقبيل احاطةالكلى للجزئيات وكذااحاطةالعوالى للسوافل فىالمراتب الطولية .

### اصل

كل جسم فله حير طبيعى من ربّه يطلبه عندالخروج عنه باقرب الطرق . لأنا اذا لاحظنا الجسم وقطعنا النظر عن تأثيرات الأمور الخارجة عن ذاته لكان في حير معين لامحالة واذ ـ لاقاسر ـ فهو انما يستوجبه لذاته وطبيعته ، المستفادة من ربّه ونعنى بالحير المكان لكن لابما هو مكان بل بما هو في جهة مخصوصة وله وضع مخصوص من الجسم المحدد للجهات مع ترتيب بين اجزاء العالم فان المكان بما هو مكان ليس طبيعيا لجسم من الاجسام اصلا سواء كان بعدا مجردا ، او سطحا. اما على الأول فلتشابه اجزائه في الماهية والحقيقة ، كما يشهد به النظر الصحيح فلا اختصاص لبعض اجزاءه بكونه طبيعيا لبعض الاجسام دون بعض .

واما على الثانى فلانه يلزم ان تسكن الارض بطبعها لوفرضت فيما بين الماء فى اى موضع كان ـ سواء انطبق مركز ثقلها على مركز العالم ـ املا، وان يتحرك الارض بطبعها لوفرضت فى وسطالعالم غير محاطة بالماء واللازمان ، كلاهما ظاهر البطلان فكذا الملزوم . فالمطلوب بالطبع للاجسام انما هو الوضع والجهة والمكان مطلوب بالعرض .

فالارض مثلاً انما تطلب مكانها الذى هى فيه لأنّه تحت جميع الامكنة ، والماء يطلب ان يكون محيطاً بالارض بكليّته بشرط ان تكون الارض على مركز العالم .

#### اصل

لماكان طبيعة الاجزاء هي بعينها طبيعة الكل فكما ان الطبيعة في الكل "يقتضى

ان يكون على وضع خاص بالنسبة الى المحدد المحيط ، فطبيعة الجزء فى مادته يقتضى ذلك من غير تفاوت فيتحرك الى تلك الجهة والحيرة ، ويكون ميله الطبيعى الى جانب كلة والى حيرة ، فاذا وجد بينه وبين كلة جسم غريب شقه وخرقه ان امكنه حتى اتصل بكله على وجه يكون حيرة محيرة كله ، فاذا اتصل بكله او بقطعة اخرى من نوعه استهلكا بتعيرة ما وتشخصهما وحصل من المجموع امر آخر له تعين منفرد وكان الطلب واقتضاء الحيرة له من غير ان يكون الأجزائه طلب مستقل ، فان افراد الطبيعة الواحدة شديدة الالتيام بحيث يتصل بعضها بعضها و يصير المجموع امراً واحداً ويفنى كل منها ويستهلك .

ثم ان التركيب حيث لايقتضى زيادة فى التجسم فلا احتياج بسببه الى مكان زائد على ماكان للبسائط فأمكنة المركبات هى امكنة البسائط بعينها اعنى ما يقتضيه الغالب من اجزائها اومااتفق وجوده فيه، اذا تساوت الميول فيه و تجاذبت، ان امكن وجود هذا الجسم .

### اصل

اذا ثبت ان الحير هو المكان من حيث الجهة المخصوصة و الوضع المخصوص فما لاوضع له ولا جهة بالنسبة الى شيء (ما) ، لاخلا ولا ملا ، فلا حير له .

فاذا اخذ مجموع مافى العالم من الاحياز والمتحيزات كلتها بما هى شىء واحد مسمتى باسم واحد ، فلم يبق شىء خارجا منه خروجا وضعيا ، حتى يكون حير اللمجموع اويكون للمجموع وضع وجهة بالنسبة اليه والالله لم يكن المجموع مجموعاً فلا حير للعالم جميعاً كما لازمان له جميعاً وكما لاعدد لجميع الاعداد والمعدودات من جنسها ،

وذلك لأنها اذا فرضها الذهن بحيث لايشذ عنها عدد، ولا معدود، لايكون

بهذاالاعتبار مقسوما ابدا ولا عادا ولا معدودا .

فكذلك حكم مجموع الاجسام والكميّات المتحيّزة اذا اخذت باجمعها ، كأنها شيء واحد ، فلا يخرج عنه جسم ولا مقدار ، فلم يكن منقسما بوجه من الوجوه فيكون حكمه حكم النقطة بل ارفع منها عن التحيّز لكونها ذات وضع بوجه بخلافه .

ومن هنا يظهر انالدار الآخرة ليست من جنس هذه الدار بللها نشأة ثانية داخل حجب السّماوات والأرض كما قال الله سبحانه: «وننشئكم فيما لاتعلمون.»

### فصل

قال بعض العلماء: ان اشرف المبدعات هو العقل ، ابدعه الله بالامر من غير سبق مادة وزمان وما هو الا مسبوق بالأمر (١) فقط ولا يقال في الامسر: انه مسبوق بالبارى تعالى ولا لامسبوق . بل التقدم والتأخر انما يعتوران على الموجودات التي هي تحت التضاد والبارى تعالى هو المقدم المؤخر لاالمتقدم المتأخر .

وما دون العقول هو النفس وهو مسبوق بالعقل والعقل متقدم عليه بالذات لا بالزمان والمكان والمادة فالسبق بالذات انما ابتدء من العقل فقط والسبق بالزمان انما ابتدء من الطبيعة .

<sup>(</sup>۱) بلهو نفس امره تعالى لأنهموجودبوجوده وهو نفس ظهـوره وتجليه لأنه عين وجودالمنبسط ونفس كلمة الكن وهى اول كلمة شقت اسماعالممكنات وهذا يرجع الى قوله وقول استاذه الأجل: ان العقل موجود بوجود الحق وباق ببقاءه لا بابقاءه بخـلاف الماديات حيث انها موجودة بايجاده وباقية بابقاءه وان قيل ان العقول غير مجعولية الحق الصرف (ج. آ.)

فالطبيعة اذن سابقة على المكان والمكانيّات ، ولا يعتورها المكان . بل يبتدى المكان من تحريكها اوحركتها في الجسم .

والنفس سابقةعلى الزمان والزمانيّات ولايعتورها الزمان بل الزمان والدهر يبتدى منها اعنى منشوقها الى كمال العقل، والعقل سابق على الذوات والذاتيات ولا يعتورها الذات والجوهريّة انّما يبتدى منه اعنى هو مبدء الجوهر.

والأمر سابق على الذوات والجواهر والدهر والزمان والمكان والجسم والمادة والصورة ، لا يوصف بشيء ممّا تحته الا بالمجاز .

ومن لهالخلق والأمر فلهالملك والملك وهوالاول والآخر حتى يعلم انه ليس بزمانى «وهوالظاهر والباطن» حتى يعلم انه ليس بمكانى – جل جلاله وتقدست اسماؤه – ونعنى بالأمر: القوة الالهيّة.

# البابالثامن

فى السَّماوات والارض وما بينهما وفيهمعرفة النفوس والعقول والقُوى والملائكة والجنَّة والشياطين

# اصل

الأجرام تنقسم الى بسيط ومركب ، ونعنى بالبسيط: ماله طبيعة واحدة كالهواء والماء والافلاك. وبالمركب: الذى يجمع بين طبيعتين متخالفتين او اكثر باختلاف قوى وطبائع فيه كأبدان الحيوانات.

والبسيط ينقسم الى ماله وجود كمالى وحياة ذاتية . يمكن له مع بساطته

وهويته ، عبادة الحق وطاعته ومعرفته من غير اكتساب قوة اخرى يحتاج اليها في ذلك ، والى ماليس له ذلك من حيث (هوهو) لقصور جوهره وخستة صورته . ولكن يتأتني منه التركب الموصل الى ذلك بالفساد والكون .

فان الموجودات لم تخلق عبثاً وهباء بللأن تكون عباداً عابدين لله عزوجل شاهدين بوجوده ووحدانيّته .

فالأجسام البسيطة صنفان (صنف) مختص بصورة واحدة لاضد لها فيكون حدوثها عن البارى جلوعز على سبيل الابداع لاعلى سبيل التكون من جسم آخر ولها حياة ذاتية وتسمى بالسماوات .

وصنف يتهيئ لقبول صورة بعد اخرى ــ فتارة يقبل هذه بالفعل وتلك بالقوة وتارة بالعكس وليس لها حياة بالذات وتسمتى بالأرضين .

# وصل

اما ان السماوات لها حياة ذاتية فلان لها نفوساً ناطقة قاهرة عليها تدبيّرها وتحركها.

وذلك لأنحركاتها ارادية لمابيتنا فيما سبق انالحركة المستديرة لاتكون طبيعية ، والقسر لايكون دائمية مع انه لاقاسر في الافلاك فهي اما حسية او عقلية . لاجائز ان تكون حسية اذلانمو لها ولا تغذى اذ لاكون لها من شيء حتى يكون لها شهوة تزيد بحصول مااشتهته شهوتها ولا فسادها ، ليكون لها غضب يدفع به مايزاحمها ويفسدها. والأعراض الحسية لا تخرج عن هذين فليس حركتها اذن الا عقلية، فلهامراد عقلي و ادراك كلتي، فمحركها اذن ليست طبيعة محضة ولا نفسا جرمية فهو اما نفس ناطقة او عقل محض .

لا جائز ان يكون عقلاً محضاً اذالعقل لايقبل التغيير والارادة الكلية لا

توجب حركة جزئية من موضع الى آخر، ومن الثانى الى ثالث بل لابد فيها من تجدد ارادات جزئية والارادة الجزئية انما تحدث بالتصور الجزئى مع الارادة الكلية. والتصور الجزئى يحدث بالحركة وهكذاالحال فى تجدد بعضها من بعض على وجه الدور الغير المستحيل .

مثاله: كمن يمشى بسراج فى ظلمة لايظهر له بالسراج الا مقدار خطوة بين يديه، فيتصوره بضوء السراج فينبعث منه مع الارادة الكلية ارادة جزئية لسلوكه فيسلكه، واذا سلكه وقع ضوء السراج على مقدار آخر وحصل منه تصور آخر وارادة اخرى جزئيين نسلوكه مع التصور والارادة الكليين للحركة فيقع سلوك آخر موجب لحصول الضوء على مقدار آخر، وهكذا والكلام في اجزاء الخطوة الواحدة، والتصورات والارادات والحركات المتعلقة بها بعينه هذا الكلام وكذا في اجزاء اجزائها حسب قبول المقدار الانقسام بلانهاية فهكذا يمكن ان تكون حركة السماء (۱).

وكل ماهو متغير الارادة والتصور يسمتى نفساً لا عقلاً محضاً، وصاحب الارادة الكلية والجزئية يجب ان يكون شيئاً واحداً حتى يحصل الارتباط ويتم الحركة المتسلة ،

فمحرك السماوات اذن نفوس مجردة، ناطقة عاقلة بذواتها، ذوات ادراكات كلية وجزئية، تحركها بتصورات حيوانية منبعثة عنها، منطبعة في اجرامها كنفوسنا الناطقة بالنسبة الى ابداننا (على ماسيأتي بيانه) لابمعنى ان للفلك ذوات متعددة متباينة الوجود عقلا ونفسا وطبيعة سارية في جرمه، (فاذن ذلك ممتنع) ولا ان صورة ذاته احدى هذه الامور وغيرها من العوارض والآلات الخارجة.

<sup>(</sup>١) لعدم التغير والتجدد في المجرداتالصرفة مطلقاً والآلم يكن مجرداً تدبـر فيه .

عنها، بل ذات الفلك وهويته البسيطة جامعة لحدود هذه المراتب .

فقولنا: ان حركة الفلك ليستطبيعية. اى: ليسقاصدهذه الحركة وداعيها، طبيعة ، محضة، ناقصة الكون غير شاعرة بغاية فعلها، والا فمباشر الحركة ليس الا مايميل الجسم بقوته ،

فكما انالعقل منجهة عقليته لايباشرالتحريك لتساوى نسبةالارادةالكلية الى جزئيات حدودالحركة فكذا حكم النفس منحيث جوهرهاالعقلى. واما من حيث نشأتهاالحيوانية فلها وجه الى القدس، (فيها عين جارية نبع منها ماء الحياة) ووجه الى طبيعةالفلك (فيها سرر مرفوعة واكوابموضوعة) فان الوجود الواحد قديكون مع احديته جامعاً لحدود متفاوته ومراتب متفاضلة . وسيأتى لهذا مزيد تحقيق وتوضيح في مباحث النفوس الانسانية ان شاءالله .

# وصل

ومما يدل على انالسماوات احياء عالمون (ويوضح ذلك بسرعة) : انالمانع من قبول الفيض الذي يكون للاجسام ، التضاد والتفاسد والكثافة الطبيعية الحاصلة منالبعد عنالاعتدال . وسنبين انالاجسام البسيطة المتضادة الطبايع اذا تركبت واعتدلت ، ازدادت في قبول الفيض والحياة بقدرالاعتدال والتوسط في المتضادات . فما ظنتك باجرام كريمة صافية دورية الحركات ، دائمة الاشواق ، يترشت من حركاتها البركات والخيرات على مادونها .

فكل جرم سماوى فهو حيوان مطيع لله ـ جل وعز ـ متصرف في نظام الكون بالتدبير متحلى بقدر قسطه ومرتبته بانتقاش صور الاشياء واحوالها في لوح نفسه ، ورقيم ذهنه ، وكتاب عقله .

وما في الصحيفة السجادية في دعاء الهلال «ايتها الخلق المطيع الدائب

السريع ، المتردد في منازل التقدير ، المتصرف في فلك التدبير .» شاهد صدق على ذلك .

### وصل

واماً ان الارضين متهيائة لقبول الصور ، فمعلوم لنا بمشاهدة الاجسام العنصرية ، القابلة للتركب اما تركيباً غير تام ، مقدور لنا ، كما ركتبنا الماء بالتراب .

والما تركيبا تاماً ، طبيعياً غير متأت الا بقدرة الله تعالى كالمعدن والنبات والحيوان ـ وذلك لما لم يتم الابكيفيات فعلية وانفعالية ، لابد لها منحرارة مبددة ، محلاة وبرودة جماعة ـ مسكنة ، ورطوبة قابلة للتخليق والتشكيل ، ويبوسة حافظة لما افيد من التقويم والتعديل ، فخلق الله سبحانه بلطفه وجوده عناصر اربعة متضادة الاوصاف والكيفيات ـ ساكنة بطبعها في اماكن متخالفة بعضها فوق بعض ـ بحسب مايليق بطبائعها مرتبة ترتيباً بديعاً منضدة نضدا عجيباً حيث جعل كل متشاركين في كيفية واحدة فعلية اوانفعالية متجاورين . فجعل النار لكونها اخف من من مناسبة فجعل النار لكونها اخف من مناكل مجاورة للسماء لما بينهما من مناسبة اللطافة والضاء .

وجعل الارض لكونها عكر الكلوثفلها واثقلها في غاية السفل وابعد المواضع من حركة الفلك لتكون مسكن المركبّبات الحيوانيّة .

وجعل الماء مجاورا للارض لكونه اشد مناسبة لها منجهة البرودة والكثافة وجعل الهواء مجاورا للنار لكونه اشد مشابهة لها منجهة الشفيف والحرارة والخفية . ووضعت الارض في الوسط لئلا تحترق بتسخين حركة الفلك ولم يجعل مجاورا للفلك غير النار لئلا يتسخن بحركته فيفسد بين النارين .

فانظر الى الحكمة ، ثم الى الرحمة تبهرك مالايقدر قدره ، سبحانه فسبحانه مااظهر برهانه وعددها علم باستقراء الكيفيات الاربع الاول ووجدان عدم خلوالاجسام المستقيمة الحركات عن احدى الفاعلتين اللتين هما الحرارة والبرودة المقتضيتان للحركة ، اما من الوسط اواليه بالغة الى الغاية اولا . وكذا عن احدى المنفعلتين اللتين هما الرطوبة واليبوسة المقتضيتان لقبول الاشكال عن احدى المنفعلتين اللتين هما الرطوبة والمتناع اجتماع اثنتين من كل من القبيلين في جسم واحد للتقابل بينهما فاذا ركب كل من الفعلين مع كل من الانفعالين حصلت اربعة اقسام .

وهذه الاربعة هي اصول الكائنات واركان عالم الكون والفساد واسطقسات المركبات وعناصر التي منها التركيب واليها التحليل.

وانت اذا تعقبت جميع الاجسام التي عندنا ، وجدتها منقسمة بحسب الغلبة الى واحد منها وهي انما لم تقبل الحياة المعتد بها الأجل تضادها ولهذا اذا تركبت واعتدلت قبلتها .

### اصل

انالله سبحانه سخرالسماوات والنتجوم ونفوسها الناطقة المدبرة لها والملائكة الموكلين بها بامره فجعلها فيحركاتها المتفنتنة واوضاعها المختلفة وعباداتها المتنوعة ، ذوات افعال وتاثيرات في الارضين والاجرام السفلية ، تأثيراً على سبيل الرشح من غير ان يكون مقصوداً لها .

وذلك لمادريت: انالمقصود يكون ابدا اشرف من القاصد ، والاجسام العنصرية حقيرة بالنسبة الى الافلاك ، لانها كائنة فاسدة وجعل تلك الاجرام

السفلية ذوات تأثر وانفعال منها يشبه تأثر النسوان من الذكران من وجه لابمعنى ان السماوات توجد شيئا من الارضيات اوتفيض عليها صورة هيهات ماللجسم المظلم الميت والجسمانى المفتقر اليه والانارة والاحياء والخلق والابداء ، «ذلك ظن الذين كفروا ، فويل للذين كفروا من النار» بل بمعنى انها تعدالقو ابل الارضية والمواد السفلية لفيضان الصور والاعراض عليها من واهبها الذى هوالله سبحانه بتوسط ملائكته العقلية فان الله سبحانه جعل لكل شيء من خلقه سببا ولسبه سببا الى ان ينتهى اليه تعالى وهو مسبّب الاسباب كلتها جملتها وتفصيلها .

فالاسباب مترتبة متوجهة نحو المسببات باذنه تعالى وهو الذى «اعطى كل شيء خلقه ۲ ثم هدى» .

فشرب الستموم مثلاً سبب للهلاك باذنه تعالى كما انشرب الدواء سبب للشفاء باذنه ، وكذلك الاسباب الكلية الاصلية الثابتة المستقرة التى لاتزول ولا تحول كالأرض والستماوات والنجوم بحركاتها المتناسبة التى لاتتغير ولا تنفد الى ان يبلغ الكتاب اجله ، وتوجهها الى المسبتات الحادثة منها لحظة فلحظة . الاترى الى الشمس كيف تؤثر بمحاذاتها لموضع من الارض فى اضاءة ذلك الموضع ، ثم بتوسط الضوء فى سخونتها ، ثم بتوسط السخونة فى خلخلة الجسم المتسخن ، او اصعاده ، بسبب التخلخل او الصعود فى اخراجه من موضعه الطبيعى ، ثم بسبب الخروج من موضعه فى امتزاجه بغيره ، ثم بسبب الامتزاج فى فيضان صورة عليه غير صورته الاولى .

فانظر فى اعدادها ذلك الجسم لقبول تلك الهيئات والصور من الله سبحانه ، ثم انظر كيف تؤثر باختلاف حركاتها الذاتية والعرضية المقتضى لحدوث

۱- س۲۶، ی۲۲

الفصول الاربعة من الربيع والصيف والخريف والشتاء في اختلاف احوال المركبات من المعادن والنباتات والحيوانات واختلاف صورها واعراضها ، ونفوسها في حياتها وموتها وحرارتها وبرودتها ورطوبتها ويبوستها ونضارتها وجمودها الى غير ذلك مما لا يحصى .

قال النبي \_ صلى الله عليه وآله \_ : «اغتنموا بردالربيع فانه يفعل بابدانكم مايفعل باشجاركم .»

ثم انظر الى القمر كيف يؤثر فى نضج الفواكه ومد المياه وجزرها وازدياد الرسل فى الضروع و نشو الحرث والنسل والزروع و نقصانها و ذبولها بحسب امتلائه وانجلائه واشراقه و انمحاقه وغير ذلك ، وكل ذلك مقدر ـ بقدر معلوم «والشمس والقمر ا بحسبان ، كل يجرى الأجل مسمى» والى غيرهما من الكواكب كيف تؤثر فى السفليات بحسب احوالها المختلفة كما فصلت فى علم النجوم تفصيلا حارت فيه اصحابه حيرة الامحيص لهم عنها .

سئل الصادق \_ عليه السلام \_ عن النجوم اهى حق ؟ قال : نعم . وقال : ان اصل الحساب حق ، لكن لا يعلم بذلك الا من علم مو اليد الخلق كلتهم .

ثم الم تنظر الى الهيئات الفائضة على الطبائع والصور والنفوس التى تصدر عنها الافعال في موادها ومواد غيرها ، وتصير محركة للاجسام ، مازجة بعضها ببعض . كما يشاهد من القوى الغاذية والنامية كيف تنشعب من السمويات فلا محالة لها تأثير في نفوسنا ونفوس سائر السفليات .

ولما كان القابل المطلق انذى هو المادة غير متناهى قوة الانفعال و التأثر للكونها قوة كل ممكن بالامكان الاستعدادي و الممكنات الاستعدادية غير متناهى قوة الفعل متناهية ، وكذلك الفاعل المطلق الذي هو الله سبحانه غير متناهى قوة الفعل

۲- س۳۵، ی۱۶

والتأثير لأنقدرته غيرمتناهية فلاجرم يستمر نزول البركات وينفتح باب الخيرات والافاضات ويتعاقب خلق المخلوقات وتكوين المكونات من الله سبحانه ابدا الا ماشاء الله «وما كان عطاء اربتك محظورا وان تعدوا نعمة الله الاتحصوها».

# وصل

ولما استحال ایجادالجمیع دفعة واحدة، لتعصی المادة عن قبول صورتین منها معا فضلا عن تلك الكثرة ، فقدرالله سبحانه بلطیف حکمته حركة ، دوربته وزمانا غیر منبت الی ان یبلغ الكتاب اجله ، ومادة واحدة مستحیلة من صورة الی صورة علی التعاقب لیوفی كل صورة ممكنة حقیها من الوجود، اذلیس وجود احدالضدین اولی من الآخر .

وايضاً لما كانت المادة مشتركة بينها فلكل منها حق عندالآخر ، ينبغى ان يصير الى صاحبه فالعدل ان يؤخذ من هذا مادته فيعطى لذاك ومن ذلك مادته فيعطى لهذا ويتعاقب المادة بينها فلاجل الحاجة الى توفية العدل في هذه الموجودات لم يمكن ان يبقى الشىء الواحد دائما بورود الامثال بللابد "ان يصير شيئا آخر يوما (ما).

واما بقاؤه بعينه فليس بممكن لذاته لحظتين لما دريت انالطبيعة امر سيال متجددالذات متبددالحققة. هذا \_ في اشخاص الكائنات، واماالأنواع: فلا يجوز ان توجد عقيب الحركات ، والاستعدادات ولا ان تكون غير متناهية ، وذلك لأن لها حقايق عقلية في علم الله سبحانه فهي هناك موجودة على سبيل الاجتماع ازلا وابدا وهي مترتبة في الصدور فيجرى فيها براهين ابطال عدم التناهي فهي محفوظة ثمة لا يتغير ولا يتبدل ولا تزيد ولا تنقص .

۱- س۱۷، ۱۲ ک

واما في هذا العالم فليس لشيء منها وجود اصلاً ، اذالوجود هاهنا ليس الاً للاشخاص المحسوسة خاصة .

ثم من الكائنات مايكفى فى تكونه دورة واحدة . ومنها مايحتاج الى ادوار . ومنها مايحتاج الى عودات ، وكل كائن فاسد البتة وله مدة يتكون فيها ومدة يضمحل فيها وينتهى الى اجله. فان لكل اجلا متناهيا يستحقه بقوته المدبرة لبدنه ، لا يحتمل مجاوزته ان جرت اسبابه على ماينبغى وهو الاجل الطبيعى .

وقد يعرض اسباب اخر منحصول المفسد أوفقدان النافع المعيّن فيفرض لتلك القوة ان يقصر فعلها عن الأمد. فمن الآجال طبيعيّة ومنها اختراميّة، وكل بقدر.

# اصل

وكما انالاجسام والجسمانية الكائنة السفلية منوطة بالحركات السماوية، فكذلك سائر احوالها حتى الاختيارات والارادات النفسانية ، فانها امور تحدث بعد مالم تكن ولكل منها بعد مالم يكن علة وسبب حادث ، وينتهى ذلك الى حركات الافلاك وهي على اطراد متسق تكون دواعي الى القصد وبواعث عليه وهذا هو القدر الذي أوجبه القضاء ، والقضاء هو الفعل الاول الالهي الواحد المستعلى على الكل الذي يتشعب منه المقدورات وكل مرهون بوقته واجله . فما يتقدم متقدم ولا يتأخر متأخر الا بحق لازم وقضاء حتم .

ومن هنا يظهر كيفية صدور افعالنا وانها وان كانت باختيارنا ومشيتنا لأنالله اعطانا القوة والقدرة والاستطاعة فنحن \_ انشئنا فعلنا وان لم نشأ لم نفعل \_ ، لكنا لسنا بحيث انشئنا \_ شئنا وان لم نشأ \_ لم نشأ ، بللابد ان ينتهى مشيتنا الى مشيةالله سبحانه كما قال عزوجل : «وماتشاون الا ان يشاءالله .»

وهذا معنىالامر بينالامرين فيالجبر والاختيار .

ولا من الاصناف ولا من الاشخاص .

# اصل

التركيب العنصرى" اما طبيعى اوغير طبيعى ، والطبيعى اما مزاجى اوغير مزاجى ، والمركب المزاجى اصول اجناسه ترجع الى ثلاثة .

لأنه ان تحقق فيه مبدء التغذية والتنمية فاما مع تحقق مبدء الحس والحركة الارادية فهو الحيوان اوبدونه فهو النبات وان لم يتحقق ذلك فيه فهو المعدن . وهذه الثلاثة تسميّى بالمو اليدكما تسميّى العناصر بالامهات والافلاك بالآباء . وتحت كل منها انواع لا تنحصر بعضها فوق بعض ، وكل نوع يشتمل على اصناف ، وكل صنف على اشخاص لا يتناهى بحيث لا يتشابه اثنان من الانواع

فسبحان بارئها ومنشئها، عن التكثر والاختلاف وانما نشأ الاختلاف النوعى بسبب الملاءكة العقلية (ارباب الانواع) والاختلاف الصنفى والشخصى بحسب اختلاف احوال العناصر فى انفسها وبقياس بعضها الى بعض كما وكيفا ووضعا قى التركيب وبعد التركيب مع اختلاف اعداد السمويات لها بحركاتها المختلفة واوضاعها المتكثرة.

ومبادى التأثيرات فى هذا المزج والتركيب بعدالله سبحانه باذنه تعالى تسمى ملائكة قريباً مزاولاً كان اوبعيداً غير مزاول . فان مبدء كل اثر لايدركه الحس يسمى فى الشرع ملكا علوياً اوسفلياً .

# وصيل

ثم ان كانت الجهـة العقليّة ، قويّة في الجسم بحيث يكثر ظهور آثار الحياة

فيه بان يكون له حركات ارادية مختلفة ، وادراكات متفنينة وتصرفات في دقائق الامور واستنباطات للعلوم الكلية اوالجزئية ، بالفكر والروية فنفسه نفس مجردة عن المادة الأن لها ان تبقى بعد بوار جسمها بوجود مستقل . وهي اما ناطقة اى ذات ادراكات كلية عقلية كالانسان اوغير ناطقة كبعض الحيوانات الكاملة الأخر .

وان لم تكن كذلك \_ بل تكون ضعيفة لايظهر منها امثال ذلك سواء كانت ذات حس وحركة ارادية ، اولم تكن ، فنفسه نفس جرمية لابقاء لها بعد تفرق جسمه وتبدده كالحيوانات الضعيفة الادراك والنباتات والجمادات .

والمزاج كلما امعن فى التوسط وهدم جانب التضاد ، يقبل من المبدء الفياض صورة كمالية فوق صورة ، وحياة فوق حياة ، فيصير اولا معدنا ثم نباتاً ثم حيواناً ثم انساناً ثم ملكا مقرباً ثم يغنى فى ذات الله سبحانه واليه يرجع الامركله كما مر بيانه فى الغايات .

# اصل

الممتزج مالم يستوف درجات النوع الانقص الاخس"، لم ينحط الى درجة النوع الاكمل الاشرف ، لكن النوع الانقص اذا قوى بعض افراده فى باب وجوده وغلبت فعليته على قوته واستعداده لم يتجاوز الى نوع ماهو اكمل

(۱) ازجمادی مردم و نامی شدم مردم ازحیوانی و آدم شدم حملهٔ دیگر بمیرم ، از بشر ازملك هم بایدم،قربان شدن باردیگر بایدم ، جستن زجو پسعدم گردم،عدمچونارغنون

وز نما مردم، زحیوان سرزدم از چه ترسم، کیزمردن، کمشدم تا برآرم از ملایك، بال و پر آنچه اندرفهمناید، آنشدن کل شیء هالك الا وجهه گویدم: كانا الیه راجعون

واعلى لاستحكام صورته وبقاء تركيبه اكثر من سائر افراده فيتعصى من ان يتكون منه خلق آخر ، فكأنه قدتم سلوكه وبلغ الى كمالهالمتصور فيحقه . اذا لسالك من حيث هو سالك لايقوم في المقامات والمنازل التي دونه بالفعل. ولكن يتلبس بكل منها في الجملة ، ولهذا قيل : ان السلوك توسط (ما) بين صرافة القوة ومحوضة الفعل .

مثال ذلك الحجر من المعدن والشجر من النبات وغير الانسان من الحيوان. ومثال غير قوى الوجود ، المنى من المعدن والجنين من النبات والطفل من الحيوان وليست هذه التمامية والقوة فى الوجود مانعة له عن الوصول الى الله سبحانه لجواز ان يترك صورته النوعية التى بها تمامه وزهد فيها يوما ماطلبا لصورة اعلى بل لابد من ذلك . اذكل موجود فلابد وان يصل الى الله يوما والافكون خلقه عثا .

وقدقال عزوجل: «افحسبتم انماخلقناكم عبثاً ، وانكم الينا لاترجعون.» فالصراط المستقيم هو الصراط الانساني الذي يمرسالكه على سائر الموجودات وهو المظهر لاسم الله الأعظم والصراط الأخرى ليست على هذه الاستقامة ولكن كل منها يوصل بسالكه الى المطلوب وهي مظاهر الأسماء اخر وكل موجود فهو على صراط غير صراط آخر ومصير الكل الى الله كما قال: «واليه المصير .»

#### وصل

فالمركب العنصرى لما استوفى درجات التراكيب الناقصة التي هي دون

۱– س۲۲، ۱۷۷

٧- الطـرق الى الله بعدد انفاس الخلايق. فافهم محمدحسن عفى عنه .

المواليد، ثم درجات المعادن، تخطى خطوة اخرى الى جانب القدس ان كان من اهل السلوك الى الله بان يكون ناقصا ضعيف الفعلية كالمنى الصالح لأن يصير حيوانا اويكون تاماً ولكن ترك صورته النوعيّة التي بها تمامه وفعليته وزهد في حياته الدنيا تلك طلباً لصورة اعلى وفعليّته اتم وتوجه الى بارئه سبحانه توجّها طبيعيا ذاتيا ، كالبذر مثلا اذا انفسد في الارض فسادا (ما) وانتن نتنا (ما) فحينئذ ينكسر قلبه ويضطر اضطرارا جبلياً ويتضرع الى الله تعالى تضرعاً فطرياً ويتقرب الى الله تعالى تقرباً ماوقدجرت سنة الله في من تقرب اليه شبراً ان يتقرب اليه ذراعاً بالترحم عليه واجابة دعائه اذهوالذي يجيب المضطر اذادعاه ، فيفيد له بدل صورته الفانية ، صورة كمالية ، نباتية ، ذات نفس ملكوتية ، فيحيى بها حياة (ما) فوق حياته الاولى التي كانت كلاحياة ، فيصدر عنه ببساطة نفسه مايصدر من المعدن من حفظ التركيب مع زيادة شيء آخر ، وهو انينبت وينمو ويزيد في اقطاره الثلاثة بالتدريج وذلك لفقد كماله الشخصي اول مرة لكون مادته جزء مادة شخص سابق ثم يضيف الله سبحانه الى قوته التى بها يستبقى شخصه قوة اخرى يستبقى بها نوعه لعدم احتماله الديمومة الشخصية لمكان لطافة مادته فوق المعدن التام الفعلية فوفى قسطه من البقاء اما فيما لم يتعذر اجتماع اجزائه لبعده من الاعتدال ولسعة عرض مزاجه فعلى سبيل التولد واما فيما تعذر ذلك لقربه من الاعتدال ولضيق عرض مزاجه فعلى سبيل التوالد استبقاء لنوع ما وجب فساد شخصه مناً منه سبحانه ولطفاً وهذا هوالنبات.

# وصل

انما يتم وجود هذاالصنف من الموجود بتوسط عدة من الملكوتيين . وذلك لاحتياجه في التماميّة الى افاعيل متخالفة تفعل فيه ، وكل فعل ــ يفعل في هذاالعالم فله مبدء من الملكوت غير مبدء الآخر ولا يصدر فعلان عن مبدء واحد . وذلك لأن اهل هذاالعالم من حيث انه اهله ميت ظلماني لايجوز ان يكون مبدء لأمر ما ما كما عرفت فيما سبق فلابد من مبدء ملكوتي واهل الملكوت ليس واحد منهم الا وهو وحداني الصفة ليس فيه خلط وتركيب فلا يكون لواحد منهم الا فعل واحد كما اشير اليه بقوله سبحانه حكاية عنهم «وما منا الاله مقام معلوم» وليسوا كالانسان الواحد الذي يتولى بنفسه افعالا مختلفة لاختلاف دواعيه ووقوعه في عالم العدد والتفرقة ولذا تراه يطيع الله مرة ويعصيه اخرى فلابد في النبات اذن من ملك يزيد في اقطاره الثلاثة على نسبة لائقة محفوظة الى ان يبلغ الى كمال النشو من ملك يقطع فضلة من مادته ليكون مبدء لشخص آخر ولما توقف فعل الاول على التغذى فلابد من املاك اخر يخدمونه من جاذبة للغذاء الى الاطراف وماسكة له وهاضمة ودافعة للثقل .

وفى الثانى لابد من مغيرة للفضلة ومهيئة الأجزائها لقبول الصور المخصوصة.

اما واهبالصور فهوالله سبحانه بتوسط الحقيقة العقلية التي هي رب نوع النفس النباتية المخدومة لهذهالاملاك جميعاكما في سائر الافاعيل قال الله تعالى: «هوالذي يصوركم في الارحام كيف يشاء» وقال: «أفرأيتم ماتمنون ، ءانتم تخلقونه ام نحن الخالقون» وورد في وصف ملك الارحام انه يدخل في الرحم في خذالنطنة في يده ثم يصورها جسدا ، فيقول: يارب اذكر ام انثى اسوى ام معوج ؟ فيقول الله: ماشاء ويخلق الملك .

ويشبه ان يكون مبدء كل فعل من هذه الافعال ملكا قدسيا متمكناً في سماء قدسه وله باذنالله سبحانه جهات ورقائق وخدم وروابط في هذا العالم

متعددة ، حسب تعددالنفوس ، وتكون النفوس متصلة بتلكالرقائق ، مربوطة بذلك الملك من تلكالجهة بل متحدة معها. اذالنفس هي التي تفعل هذهالافاعيل في بدنها بتوسطالفيض من تلكالمبادي باذنالله كما يظهر من تحقيق معنى النفس بما هي نفس . فالنفس ذات جهات وقوى استفادتها من جواهر عقلية بها تفعل الافاعيل في بدنها ، وهي عين تلكالقوى والجهات من وجه ومستخدمة لها من وجه آخر وكل من تلكالجهات والقوى حقيقة ، واحدة وانما يتعدد ، بتعدد النفوس نوعاً وصنفاً وشخصاً .

### وصل

ومما يؤيد كون النفس مبدء لهذه الأفاعيل بذاتها وكون قوتها سارية في جميع اطراف البدن بوجوه التصرفات ، اعتناؤها بتعديل المزاج وحفظ الاتتصال وتأكمها بتغير المزاج عند ادنى مغير من حر اوبرد اوحركة اوتعب اوهبوب ريح مشوش الى غير ذلك من الامور الغير النفسانية ، وكذلك تأذيها من تفرق الاتتصال والجراحات تأذيا ، جزئيا في الحال وعدم انحصار تأكمها بالمولمات التي هي من باب خوف العاقبة وخطر المآل .

وكذلك وجدان ذاتها مقصرة عن الامور الادراكية عند اشتداد حاجته الى الاحالة والهضم والدفع بسبب من الاسباب كما يكون للمريض عند بحرانه فان ذلك ليس الا لاشتغال النفس بهذه الافعال واستغراقها فيها .

#### فصــل

قداحتاجت الصورة النباتية الى التغذى من وجه آخر غيرالنمو . وذلك لان الجسم النامى وسيتما الحيوان منه ابدا في التحلل والذوبان لاستيلاء الحرارة

الغريزية عليه الحاصلة فيه من نارالطبيعة الكامنة في مركبات هذاالعالم ، شأنها النضج والتحليل ، كمثال نارالجحيم في قوله سبحانه: «كلّما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها» .

وقديستولى الحرارة الغريبة ايضاعليه فتحلله والحركات البدنية والنفسانية ايضا محللة جدا فلا بد" اذن من ان يتخلف بدل ما يتحلل عنه آنا فا فا ، ولحظة فلحظة ، وما ذاك الا" بالتغذى ، فالاحتياج الى المتغذى باق الى آخر العمر .

واما الى النتامى فليس الا" ، الى البلوغ الى كمال النشو ، وشأن الاول ان يأتى كل عضو من الغذاء بقدر عظمه وصغره ويلصق به منه بمقدار يناسب له على السواء . واما الثانى فيسلب جانباً من البدن من الغذاء ما يحتاج اليه لزيادة فى جهة اخرى فيلصقه بتلك الجهة لتزيد تلك الجهة فوق زيادة جهة اخرى .

### فصل

المتغذى فى اول الامريقوى على تحصيل مقدار اكثر مما يتحلل لصغر الجثة وكثرة الاجزاء الرطبة فيها فيعمل النامى فيما فضل عن الغذاء ، ثم يعجز المتغذى عن ذلك لكبر الجثة وزيادة الحاجة ، لنفاد اكثر الرطوبات الاصلية الصالحة لتغذية الحرارة الغريزية فيصير ما يحصله مساويا لما يتحلل ، وحينئذ يقف النامى ، وعند القرب من تمام النمو تتفرغ النفس للتوليد فيقوى المولد حينا من الدهر ، ثم اذا عجز المتغذى عن ايراد بدل ما يتحلل بحيث لم يفضل شيء يتصرف المولد فيه اوانحرف المزاج بسبب الانحطاط المفرط ، فصار المادة غير مستعدة لذلك، وقف المولد ايضاً ويبقى المتغذى \_ عمالا \_ الى ان يعجز فيحل الاجل لسرعة وقف المولد ايضاً ويبقى المتغذى \_ عمالا \_ الى ان يعجز فيحل الاجل لسرعة

۱ *– سځ، ی*هه .

٢- فىجميع هذه المباحث آراء بحسب الحكمة الطبيعية على مافى آثار علماء العهد
 الحاضر والعصر الجديد ، دوران التحول فى العلوم الطبيعية .

تحلل الاجزاء وانحراف المزاج عن الاعتدال وانطفاء الحرارة الغريزية لعدم غذائها ووجود مايضادها (١) .

# فصل

وهاؤلاء الاملاك دائماً فى شغلهم لا يمسكون عن افعالهم طرفة عين ، فان الشجر مثلااذا سقى الماء اوالحيوان اكل الغذاء، فذلك ليس بغذاء ولا اكل على الحقيقة ، وانما مثلهماكمثل الجابى الجامع للمال فى خزانته، وهى المعدة فى الحيوان وما يجرى مجراها فى النبات ، فاذا اختزن مافيهما وامسكا عن السقى والأكل فحينئذ يتولاه الملائكة بالتدبير وتحليله من حال الى حال ، وتغذيهما به فى كل آن ونفس ، فهما لا يزالان فى غذاء دائم . ولولا ذلك لبطلت الحكمة فى نشأة كل متغذ والله حكيم فاذا خلت الخزانة حركت الملائكة الجابى الى تحصيل مايملؤها به وفاذا لم يوجد غذاء يحللون المواد والفضلات التى فى البدن ، ولا يزال الامر كذلك ابداً . فهذه صورة الغذاء فى كل نفس ، فكل نفس اكلها دائم فى هذه النشأة ايضاً كما فى الآخرة (٢) .

# اصل

المركب العنصرى لما استوفى درجات النبات تخطى خطوة اخرى الى جانب القدس انكان من اهل السلوك على صراط الله ، بان كان ناقصاً ضعيف الفعلية جداً،

<sup>(</sup>١) واعلم ان في امر التفذية وكيفية التنمية آراء وعقايد جديد يجب علينا تقرير هذه المباحث و تحريرها بما لا يخالف المباحث التي هي قريبة من المحسوسات .

<sup>(</sup>۲) ولكن الغذاء فى كل نشأة من جنس ما يناسبها و يعطى الله تعالى باسم الرب غذاء كل شىء ورزقة واحسن الأغذية و اهنأها ما يعطيه الحق لكمثّل اهله بلاو اسطة شىء قال نبينا محمد (ص) ابيت عند ربى فيطعمنى و يسقينى .

كأنه يتضرع في فكاك رقبته من النقصان كالأجنّة في بطون امهاتها \_ مما لها نفوس نباتية ولم تصر حيوانات بعده فاذا كان كذلك فيتقرب الى الله تعالى بالتوجه اليه تقرباً مافيتقربالله تعالى سبحانه اليه ضعف تقربه كما هو سنته تعالى فيهب لـــه بدل صورته الناقصة ، صورة كمالية ، حيوانية ، ذات نفس ملكوتية ، حساسة، دراكة ، متحركة بالارادة ، فيصدر عنها بيساطتها كل مايصدر من النتبات ويزيد عليه بافعال مختصة بها فيوكيّل الله تعالى بها مع تلك الملائكة التي كانت له اولاً \_ ملائكة اخرى ارفع درجة منهم بها يدرك ويتحرك بالارادة، وهذا هو الحيوان فان كان كاملاً في الحيو انيّة بان يقوى اثر النفس فيه ، ومن شانه ان يدخل في نشأة الملكوت ويصير حياً بالذات مستقلاً في تلك النشأة افاض الله سبحانه عليه مع قوتيه المحركة له اعنى الفاعلة للحركة والباعثة لها المنقسمة السي الشهوية والغضبيَّة ، عشر حواس للادراك خمساً لنشأته الظاهرة هي : اللامسة ، والذائقة، والشامّة ، والباصرة، والسامعة. وخمساً لنشأته الباطنة هي: مدرك الصور المسمّى بالحس المشترك وحافظها المسمتى بالخيال ، ومدرك المعانى ، المسمتى بالوهم وحافظها المسمى بالحافظة ، والمتصرف فيها بتركيب بعضها الى بعض وتفصيل بعضها من بعض ، المسمى بالمتصرفة فيصير بهذه العشرة ذاقدمين يكون له قدم فيهذه النشأة واخرى في تلك النشأة فياخذ في تكميل النشاتين مبتدئا بالأولى الفانية حتى يبلغ في تكميلها الى حد ما يمكن له ان يجعلها آلة لتكميل الاخرى ثم يأخذ في تكميل الأخرى متوجّها الى الله سبحانه وعالم الآخرة توجّها غريزيا وسلوكا ذاتياً كما اشير اليه في قوله تعالى مخاطباً لاشرف انواعه: «ياايتها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً فملاقيه» .

فيتكامل ذاته يوما فيوما بالتدريج باستعدادات يكتسبها من النشأة الاولى

۱-س ۸۶، ی۲

واخلاق وهيئات اما في سعادة او في شقاوة حتى يستقل في النشأة الاخرى ويصير فيها بالفعل ويبطل عنه القوة الاستعدادية فيمسك عن تحريك البدن ويرفض هذه النشأة الفانية استغناء عنها ويرتحل الى الآخرة ارتحالا طبيعيا .

وهذا هوالموت الطبيعى للحيوان الكامل وهو بعينه ولادة وحياة فى النشأة الاخرى ومبناه استقلال النفس بحياته الذاتية وبترك استعمالها الآلات البدنية على التدريج حتى تنفرد بذاتها وتخلع البدن بالكلية لصيرورته بالفعل او هذه الفعلية لاتنافى الشقاوة الاخروية اذربما يصير شيطانا بالفعل اوعلى شاكلة ما غلبت عليه من صفاته الردية وان كان ناقصا فى الحيوانية بان يضعف اثر النفس فيه ولم يكن من شانه الدخول فى الملكوت والصيرورة من اهله افاض الله سبحانه عليه بعض الحواس دون بعض ، اما قوية اوضعيفة على اختلاف مراتب الحيوانات اوكلها ولكن ضعيف الباطنية وخصوصا حس الخيال فيعيش فى هذه النشأة مدة ما حياة عرضية بقوة الملكوت حيث ان ملاءكتها وقواها من تلك النشأة ثم اذا مات فات كالنبات لعدم تعينه واستقلاله ، فى تلك النشأة فلم يبق منه الات رب نوعه فات كالنبات لعدم تعينه واستقلاله ، فى تلك النشأة فلم يبق منه الات رب نوعه الذى كان به حياته وقوامه وفنى هو فيه وحشر اليه كما قال تعالى :

«وما من دابيّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه ، الاـ ّ امم امثالكم مافرطنا في الكتاب منشىء ثم الى ربهم يحشرون» .

# فصل

قددريت ان القوى النفسانية متحدة مع النفس وانما هي جهاتها واعتباراتها فاعلم ان الخيال يشتمل عليها كلها على وجه اعلى واشرف سوى الوهم الذي هو جهة رجوع النفس الى العالم العقلى ولا ذات له سوى الاضافة وكذا الحافظة

۱- س ۲، ی۳۸

التى ترجع فى الحقيقة الى الحقيقة العقلية اذالمعانى انما هى مخزونة فى ذلك العالم وكذا المتصرفة التى هى كالوهم فى كونها اضافة الى محسوسات ومعقولات.

فاما سائرالقوى ، ذواتالحقايق \_ فهى منطوية فى الخيال . فتحدس من هذا : انالنفس الحيوانية المخدومة لهذه القوى اعنى : سلطان هذه النبية المحسوسة مع مشاعرها وقواها هى بعينها النشأة الخيالية للحيوان ولكنها من حيث تعلقها بالآلة المخصوصة من البدن ، قوة خيالية ومن حيث انها ذات رجوع الى عالم القدس وان كان رجوعا ضعيفا حيث انها انما تدرك المعقولات مضافة الى الحس ومتعلقة به ، ولا تستطيع ان تدركها مجردة عن المواد ، نفس حيوانية فهى كانها خيال خارج من حدالقوة والضعف الى حدالفعلية والكمال. ومن هذا يظهر ويتبين وينكشف ان فى اهاب هذاالحيوان الطبيعى حيوانا آخر من عالم الغيب هوفى الحقيقة يسمع ويرى ويشم ويذوق ويلمس ويبطش ويمشى. ولهذا يفعل هذه الافاعيل وان ركدت هذه القوى والحواس البدنية كما فى النوم والاغماء والستكر . فله فى ذاته \_ هذه المشاعر والقوى والآلات من غير عور .

وهذه المشاعر الظاهرة بمنزلة ظلال لتلك و كذلك هـذاالبدن الظاهر بمنزلة قشر وغلاف وقالب لذلك البدن وانما حياة هذه كلها بذاك وهوالحيوان بالذات وهوالمحشور في الآخرة التي هي دار الحياة قال الله سبحانه: «وان الدار الآخرة لهي الحيوان . . »١.

# وصل

ومما يدل على ذلك: ان النفس الحيوانية تشاهد في قوة خيالها ووهمها اوبهما صوراً ومعانى مجردة عن المادة وعوارضها \_ مما ليس بقابل للاشارة

۱ – س۲۹، ی۶۲

الحسية. فلا يخلو اما ان تكون النفس قابلة لها اوفاعلة. فان كانت قابلة لها، فعدم قبول الحال للاشارة الحسية يستلزم عدم قبول المحل لها لامحالة وانكانت فاعلة لها. فالفاعل فيما لاوضع له ، لا يجوز ان يكون من ذوات الاوضاع لما ثبت من ان الجسم وقواه لا يفعل فيما لاوضع له بالقياس الى مادتها وكما ان فاعل الاجسام الطبيعية ومقوماتها لا يمكن ان يكون متعلق الوجود بهذه الاجسام كما ثبت. كذلك مبدء صورها يجب ان لا يكون مادياً.

وايضا اما ان يكون تجرد هذه الصور عن مواد هذا العالم وعوارضها لذاتها اولما اخذت هي منه او من جهة الاخذ.

والاول يوجب الاتفاق فما كان شيء منها يقترنه هذهاللواحق في العين لأن ما بالذات لا يتخلق والثاني يكون تناقضاً فبقي الاخير فلم يكن هذا الوجود له وجود امر في جسم او جسماني .

فالقوة الخيالية اذن مجردة عن المواد وان كان لها نوع تعلق ببعض مواضع البدن بواسطة تعلقها بالروح النفساني الذي يتكون منه الدماغ اولاً، ثم يسرى بواسطة الاعصاب والاوردة في جميع مواضع البدن عاليها وسافلها على حسب تفاوتها في القبول ليفيدها الحس والحركة.

والى هذاالتجرد للنفس اشار مولاناالصادق \_ عليهالسلام \_ بقوله : «ان ارواح المؤمنين فى الجنة على هيئة اجسادهم» وفى رواية على صور ابدانهم لورايته لقلت فلان وبقوله \_ عليه السلام \_ : مثل المؤمن وبدنه كجوهرة فى صندوق اذا اخرجت الجوهرة منه طرح الصندوق ولم يعبأ به» .

وفى القرآن المجيد «ولا تحسبن ّالذين قتلوا فى سبيل الله امواتا ، بل احياء عند ربّهم يرزقون فرحين بما آتاهـُم الله» ا

۱- س۳، ۱۹۳۵

# وصل

ومما يدل على ذلك دلالة واضحة ، ان بدن الحيوان واعضاؤه دائم الذوبان والسيلان \_ لعكوف الحرارة العزيزية على التحليل والتنقيص وكذا غيرها من الاسباب كالامراض الحارة والمسهلات ، وذاته منذ اول الصبا باقية فهو هو لابيدنه .

ومن هذا يظهر: ان هذية البدن من حيث هو بدن لهذه النفس انما هى بهذه ، وان تبدل تركيبه وكذا هذية الاعضاء كهذه اليد وهذا الاصبع ، اذكلها منحفظ الهويّة تبعا لهويّة النفس .

ويدل على هذا ايضا ، مامرت الاشارة اليه: ان تقوم كل شيء بصورته الكمالية ، ومبدء فصله الاخير ، لاباجناسه وفصوله العالية والمتوسطة ، ان كانت . وكذا تشخيصه بنحو وجوده الخاص لاالأعراض المتبدلة من صنف الى صنف ومن نوع الى نوع والشخص «هوهو» بعينه بل ذلك كله من اللوازم لا المقومات ويعتبر فيه على سبيل الابهام دون الخصوص لانها تجرى مجرى المادة التى انما يحتاج اليه الشيء لأجل قصور وجوده عن التفرد بذاته دون قوة تحمل صنفيه واذا استكمل وصار بالفعل استغنى عنها ،

فتشخص كل حيوان وتقومه انما هو ببقاء نفسه التى هى صورته الكمالية ونحو وجوده الخاص مع بدن «ما» وان تبدل خصوصياته من المقدار والوضع وغيرهما حتى انك اذا رايت انسانا فى وقت ثم تراه بعد ذلك بمدة كثيرة وقد تبدلت احوال جسمه جميعاً بخصوصياتها ، امكنك ان تحكم عليه بانه ذلك الانسان فلا عبرة بتبدل المادة البدنية بعد انحفاظ الصورة النفسانية ،

بل الحال كذلك في تشخص كل عضو منه ولو كان اصبعاً واحداً فان له اعتبارين اعتباركونه آلة مخصوصة لزيد مثلاً واعتبار كونه في ذاته جسماً متعيّناً

من الاجسام واسم الاصبع واقع عليه بذلك الاعتبار لابهذا ، فتعينه بالاعتبار الاول باق مادامت النفس تتصرف فيه وتستعمله وتحفظ مزاجه وتقلبه كيف تشاء ، وبالاعتبار الثاني زائل لاجل الاستحالات الواقعة فيه .

فالشخص الخيالى اذا استقل بذاته وتجرد عن هذاالقشر اللحمى يصح ان يقال: هو بعينه هذاالشخص الحسى لانالنفس واحدة والبدن بما هو بدن انما يتعين ويمتاز بالنفس ويصح ايضانيقال: ليس «هوهو» لاناحدهما منالذهب والآخر منالنحاس.

والى مثل هذا اشير فيما روى عن مولاناالصادق \_ عليهالسلام \_ فىقوله سبحانه: «كلما نضجت جلودهم بد لناهم جلودة غيرها» احيث سئل ماذنب الغير قال: ويحك «هىهى» وهىغيرها. فأفهم واغتنم فانه من الاسرار الكثير الفوائد ينفعك فى كثير من الامور الدينية انشاءالله.

# وصل

ومن البراهين على تجردالنفس عن البدن واستقلالها: انا نغيب احياناً عن اعضائنا ، كلاً اوكل واحد في وقت ولا نغيب عن ذاتنا فنحن وراءالجميع.

وايضاً: ا نادراك الشيء لما كان عبارة عن حصول صورته للمدرك فكل من ادرك ذاته يجب ان يكون مفارقاً عن المحل اذلوكان في محل لكان صورة ذاته غير حاصلة لذاته بل لمحله كما مر" بيانه مفصلا".

وايضاً: انا ندرك ذاتنا بذاتنا لأنا لاتعزب عنا ذاتنا ، واما شعورنا بشعور ذاتنا فقد وقد اذليس هو نفس وجودنا فهو كادراكنا سائرالاشياء المدركة من خارج ،

۱- س٤، ی٥٥

واما سبب الشك في جوهرية النفس وسائر احوالها مع حضور ذاتها فذلك لأن الجوهرية ونحوها ليست بجزء لوجود النفس وانيتها بل لماهيتها الكلية والحاضر عندنا من انفسنا انما هي وجوداتنا المثالية المشار اليها ب: «انا» لا ماهياتنا الكلية المذهول عنها احياناً.

وايضاً لوفرضنا ذاتنا فاقدة لكل شيء الا نفسها ، فوجدناها لامن دليل ووسط ، فذاتنا غير مالم يدرك بعد من جسم اوعرض .

# وصل

ومن البراهين: ان كل صورة اوصفة حصلت في الجسم بسبب، فاذا زالت عنه وبقى فارغا عنها يحتاج في استحصالها الى استيناف سبب او سببية من غير ان يكون مكتنفا بذاته، اذليس هذا من شأن الجسم .

ومن شأن النفس فى الصور العلمية ان قد تصير بعد استحصالها من معلم او فكر مكتفية بذاتها فى استسرجاعها، فتعالت عن ان تكون جرمية، فهى روحانية .

وایضا: کل جوهر مادی لایمکن ان یجتمع فیها صور کثیرة فوق واحدة. واماالنفس فیجتمع فیها علوم شتتی وصنائع تتری و اخلاق مختلفة واعـراض متفاوتة، فهی اذن دفتر روحانی ولوح ملکوتی.

وايضاً: انتها تدرك اشياء يمتنع وجودها في الجسم كالضدين معاً والعدم والملكة معاً ، ولوجود مثل هذه الأمور في النفس يمكننا ان نحكم بأن لاوجود لشيء منها في الأجسام .

ولنا ان ندرك ايضا، الوحدةالمطلقة والمعنى البسيط العقلى، ومعلوم ان كل مافى الجسم، فهو منقسم. وكذلك ندرك الحركة والزمان وللانهاية مماً استحال ان يكون له صورة فى المواد .

# وصل

ومن الشواهد: انتك مع شواغلك اذا فكرت في آلاء الله او سمعت آية تشير الى الأمور الالهية واحوال المآب انظر كيف يقشعر جلدك ويقف شعرك ويهتون عليك حينئذ رفض البدن وقواه وهوسه وهواه وذلك الأجل نورقذف في قلبك من الجنبة العالية وانعكس اثره الى ظاهر جلدك من جهة الباطن على عكس ما ينفعل الداخل من الخارج فباطنك غيرظاهرك.

وايضاً: اذا اردت ان تتوجه الى تكميل جوهرك وتفعل فعلك الخاص من تعقل النظريات، او اخلاص نية فى التقرب الى الله سبحانه، او امتناع عن مخالطة الشهوات والوساوس المفسدة لم يتيسر لك ذلك الا بمجاهدة تامة ومغالبة عظيمة، فالجوهر النطقى منك من عالم آخر وقع غريباً فى دار الجسد بيد الظلمة والفسقة والكفرة من القوى الشهوية والغضبية والوهمية .

وايضا النفس والبدن كما ترى يتعاكسان فى القوة والضعف فبعد الأربعين تكمل النفس وتكل الآلة فكلال البدن ليس منشاؤه الا فعلي النفس وتفردها بذاتها واما الخرافة عند الهرم بسبب قلة الحرارة فذلك لأن حاجة النفس الى مزيد التدبير تمنعها عن جودة التعقيل.

بل نقول: لوكانالتعقل بآلة بدنية لكان كلُّما عرضت لها آفة وكـلال عرض فيه فتور ، واذليس هذا كليّاً فليس التعقل بآلة بدنيَّة .

وايضاً: كل من له ادنى رتبة فى التحدس والتفطن ورجع الى ذاته وشاهد مافعله المتخيلة التتى هى احداقواه فى انشاء ماهيات الأبعاد والأجرام، والتصرف فى الجبال الشاهقة والصحارى الواسعة، والأفلاك المتحركة والساكنة، والكواكب، تارة بالتركيب والتفصيل وتارة بالتسكين والتحويل، لتحدس يقينا ان نفسه العتلامة الفعالة فى عظايم الأجرام ودقايق المعانى وكلياتها، ليست جسما ولا

جسمانية .

وليسالأمر كما ظن انالصور التي تدركهاالنفس انما هي في عالمخارج عنها منفصل ثابت بتأثير مؤثر غيرها كيف ومنجملة مايحضرهالانسان في باطنه صورمستهجنة من قبيل الدعابات الشيطانية واضغاث الأحلام المخالفة لفعل الحكيم وانتها انما تبقى بابقاء النفس ايتاها واستخدامها المتخيلة في تصويرها وثبتها ، فاذا اعرضت عنها انعدمت وزالت .

# اصل

المركب العنصرى لما استوفى درجات المعدن والنبات والحيوان بما هو حيوان وصفا مزاجه وقرب من الاعتدال جدا ، تخطى خطوة اخرى الى جانبالقدس ان كان من اهل السلوك الى الله \_ على صراط الله \_ بان يكون ناقصا ضعيف الفعلية كبعض الصبيان من اهل الطهارة والذكاء والاستقامة ، ممين قلت شهوته وغضبه ، وضعفت حيوانيته ولم يصر انسانا بعد ، فيتقرب الى الله سبحانه بالتوجه اليه توجها طبيعيا فيتقرب الله اليه ضعف تقربه كما هو سنته تعالى فيهب له صورة كمالية ناطقة بان يبدل صورته الناقصة بصورة كاملة ذات نفس ملكوتية ناطقة ، مستخدمة لسائر القوى النباتية والحيوانية فيصدر عنها ببساطتهاكل ما يصدر من النبات والحيوان بما هو حيوان ويزيد عليه بافعال مختصة بها فيوكل الله تعالى بها مع تلك المسلائكة التي كانت له اولا ملائكة اخرى ارفع درجة منهم بها يدرك الكليات المحضة ، مجردة عن المواد اصلا ، ادراكا زائدا على ادراك سائر الناس ويحصل له ملكة المراجعة الى عالم القدس والتوصل الى معرفة حقايق الامور من هناك بالفكر والروية باقتناص المجهولات العقلية من المعلومات ، وكل ادراك ونيل ، فبضرب من التجريد ، الا ان الحس

يجرد الصور عن المادة بشرط حضور المادة ، والخيال يجردها عنها وعن بعض غواشيها ، والوهم يجردها عن الكل مع اضافة الى المادة ، والناطقة ينالها مطلقة فتفعل فى المحسوس عملاً تجعله معقولاً وهذا هو الانسان بما هو انسان .

واليه اشار مولانا اميرالمؤمنين ـ عليهالسلام ـ فيما يروى ان بعض اليهود اجتاز به ـ عليهالسلام ـ وهو يتكلّم مع جماعة فقال له: ياابن ابىطالب لوانك تعلّمت الفلسفة لكان يكون لك شأنا من الشأن . فقال ـ عليهالسلام ـ : وما تعنى بالفلسفة ، اليس من اعتدلت طباعه صفا مزاجه ومن صفا مزاجه قوى اثر النفس فيه سما الى مايرتقيه ومن سما الى مايرتقيه فقد تخلق بالاخلاق النفسانية فقدصارموجودا فقد تخلق بالاخلاق النفسانية فقدصارموجودا بما هو حيوان، فقد دخل فى الباب الملكى الصورى وليس له عن هذه الغاية مغير .

فقال اليهودى: الله اكبر، يا ابن ابى طالب لقد نطقت بالفلسفة جميعها فى هذه الكلمات ـ رضى الله عنك \_

وعن \_ كميلبن زياد \_ انه قال : سألت مولانا اميرالمؤمنين عليا \_ عليه الصلاة والسلام \_ فقلت : يااميرالمؤمنين اريد ان تعرفنى نفسى . قال : ياكميل واى الانفس تريد ان اعرفك . قلت : يامولاى هل هى الاله نفس واحدة . قال : ياكميل انما هى اربعة : النامية النباتية، والحسيةالحيوانية، والناطقةالقدسية، والكلية الالهية، ولكل واحد من هده خمس قوى وخاصيتان . فالناميةالنباتية لها خمس قوى ماسكة وجاذبة وهاضمة ودافعة ومربية ولها خاصيتان الزيادة والنقصان وانبعائها من الكبد والحسية الحيوانية لها خمس قوى : سمع وبصر وشم وذوق ولمس ولها خاصيتان الرضا والغضب وانبعائها من القلب . والناطقة القدسية لها خمس قوى : فكر وذكر وعلم وحلم ونباهة وليس لها انبعاث وهي اشبه الاشياء بالنفوس الملكية ولها خاصيتان : النزاهة والحكمة . والكلية اشبه الاشياء بالنفوس الملكية ولها خاصيتان : النزاهة والحكمة . والكلية

الالهية لها خمس قوى، بقاء فى فناء، ونعيم فى شقاق، وعيّز فى ذل و فقر فى غناء، وصبر فى بلاء، ولها خاصيتان، الرضا والتسليم وهذه هى التى مبدأوها منه الله واليه تعود. وقال تعالى:

«ونفخت فيه من روحي» وقال تعالى: «ياايّتهاالنفس المطمئنيّة ارجعى الى ربك راضية مرضية» والعقل وسط الكل.

# وصل

النفسان الاوليان فى كلامه \_ عليه السلام \_ مختصتان بالجهة الحيوانية التى هى محل اللذة والالم فى الدنيا والآخرة . والأخير تان بالجهة الانسانية للانسان بما هو انسان ، وهما سعيد تان فى النشأة الاخروية وسيتما الاخيرة \_ فانها لاحظ لهافى الشقاء الاخروى فلا يتطرق اليها الم هناك وليست هى موجودة فى اكثر الناس بل ربما لم يبلغ من الوف كثيرة واحد اليها . واليها الاشارة بقوله سبحانه : «وايدناه بروح القدس» " .

وفى الحديث الوارد فى ارواح السابقين: انهم بروح القدس بعثوا انبياء مرسلين وغير مرسلين وبروح القدس علموا جميع الاشياء. وفيه انه مختصد بهم ليس لغيرهم.

# فصل

وقد ظهر من تضاعیف ماذکرناه: ان النفس المجردة مع کونها من الملکوت متحدة بالبدن اتحاداً حقیقیاً وان لها وحدة جمعیة هی ظل للوحدة الالهیة فهی بذاتها قوة حیوانیة ـ حساسة ومتخیلة وذات رجوع \_ ما \_ الی القدس وهی نبعینها ذات حرکة ارادیة وذات اغتذاء و نمو وحافظة لصورته النوعیة وهی بعینها طبیعة ساریة فی الجسم و بنفسها تنزل الی درجة الحواس عند ادر اکها

للمحسوسات واستعمالها آلةالحواس ، فيصير عندالابصار عيناً باصرة وعند السماع اذنا واعية ، وكذلك في البواقي حتى اللمس والقوى التي تباشر التحريك فلها تقدس عن المواد بحسب وجودها الخيالي الذي هو مرتبة غيب غيوبها ولها اتحاد بقواها وآلاتها فتصير تارة غائبة عن ذاتها وتارة راجعة اليها والى بارئها وتارة مصروفة عن جهة القدس الى جانب البدن وذلك كله للطافتها وقبولها لآثار الجوانب ، كما قيل:

لقد صار قلبی قابلاً کل صورة فمرعی لغیزلان ودیرا لرهبان

فهى من وجه واحدة ، ومن وجه متعددة . وذلك لان لها نشأت سابقة ولاحقة واستكمالات جوهرية وتقلبات ـ ذاتية ولهاجهة استمرار وجهة تجدد لتعلقها بالطرفين : العقل والمادة العنصرية . وكل من راجع الى وجدانه ، وجد ان هذه الهوية الحالية منه غير هويته الماضية لابمجرد اختلاف العوارض بل باختلاف اطوارلذات واحدة والى هذه التقلبات والاطواراشير فى القرآن المجيد بقوله سبحانه : «ياايتها الانسان انك كادح الى ربك كدحا فملاقيه» المقوله سبحانه : «ياايتها الانسان انك كادح الى ربك كدحا فملاقيه » المقوله سبحانه .

وقد شبتهوا مراتب آثارالعقل فىالنبات والحيــوان والانسان بنار تأثر عنها فحم بالحرارة وآخر بالتحمّر والتجمّر وآخر بالاضاءة والاحراق فيفعل فعل النار وفعل الاولين وكلما وقع له الاشتداد صدر عنه ماكان يصدر مما تقدم عليه .

# اصل

ان فى الوجود نفوسا ارضية قوية لا فى غلظ النفوس السبعية والبهيمية وكثافتها وقلة ادراكها ، ولا على هيئات النفوس الانسانية واستعداداتها ليلزم تعلقها بالاجرام الكثيفة الغالبة عليها الارضية ولا فى صفاء النفوس المجردة

۱- س۱۸، ی۲

ولطافتها لتتصل بالعالم العلوى وتتجرد بالكلية . فهى اذن متعلقة باجرام عنصرية غلبت عليها الهوائية والنارية اوالدخان على اختلاف احوالها ومنازلها، وهى الجنية والشياطين قال الله تعالى : «وخلق الجان من مارج من نار» والمرج الاختلاط فان النار فيه مختلطة بالهواء والمارج لهذين العنصرين كالتطين للاخرين والجن من الاجتنان بمعنى الاختفاء سميت به لاستتارهم عن الابصار ولهذا سميت به الملائكة ايضاً فى قوله سبحانه : «وجعلوا بينه وبين الجنية نسبا» والشياطين فى قوله تعالى : «كان من الجن . . . » أفهى اجسام لطيفة حية ذوات نفوس قوية غالبة على اجسادها ، قادرة على التمدد والانقباض وعلى تشكيل انفسها باشكال مختلفة بعضها مما يوجب لها سهولة النفوذ فى المنافذ وعلى الاعمال الشاقية .

قال الله عزوجل فىقصّة سليمان: «ومن الجن من يعمل بين يديه باذن ربّه» الى ان قال: «يعملون له مايشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات».

ولعل الوجه في ظهور صورها في بعض الاوقات دون بعض ان ابدانها لطينة مقتصدة في اللطافة قابلة للتخلخل والتكاثق فاذا صارت متكاثنة غلظ قوامها فرئيت واذاصارت متخلخاة رققوامها ولطفجسمها فغابت عن الابصار ، كالهواء اذا صار غيما بالتكاثف رئى واذا عاد الى لطافته لم ير ، ولها علوم وادراكات من جنس علومنا وادراكاتنا الوهمية واوائل العقليات . فمنهم مؤمن صالح ومنهم كافر مارد ، كما وصفهم الله في القرآن في غير موضع .

وعن مولانا الصادق ـ عليه السلام ـ : الجن على ثلاثة اجزاء ، فجزء مع الملائكة ، وجزء يطيرون في الهواء ، وجزء كلاب وحيات .

۲- س ۳۷، ی ۱۵۸

٤ – س٤٣، ي١١ و١٦

۱- س٥٥، ی٥١

۳- س۱۱، ۱۸ ع

# فصل

واماالشياطين والملاءكة الذين بازائهم فبيان كيفية حدوثهما علىالاجمال انالجوهر النطقى من الانسان المسميّى بالقلب الحقيقي مثاله مثال هدف ينصب اليهالسهام من الجوانب اومثال مرآة منصوبة يجتاز عليها اصناف الصور فيترآى فيها صورة بعد صورة ولا يخلو عنها دائماً ومداخل هذهالآثار المتجددة فيه اما من الظاهر كالحواس الخمس ، واما من الباطن ، كالخيال والشهوة والغضب والاخلاق والصفات ، فانه مهما ادرك الانسان بالحواس شيئا حصل منها اثر في قلبه ، وكذلك اذا هاجت الشهوة والغضب حصل منها اثر في القلب وانكفُّ عن الاحساس. فالخيالات الحاصلة في النفس تبقى وتنتقل المتخيّلة من شيء الى شيء وبحسب انتقالها ينتقل باطن الانسان من حال الي حال ، فباطنه اذن في التغيّر دائمًا من هذه الاسباب واحضر الاسباب الحاصلة فيه \_ هي الخواطر اي : الافكار التي من انواع الادراكات والعلوم اما على سبيل الورود التجددي واما على سبيل التذكر من المحفوظات في الحافظة وهذه الخواطر هي المحركات للارادات فانالنية والعزم والارادة انما تكون بعد حضورالمنوى بالبال فمبدء الاحوال الخواطر ، ثم الخاطر يحرك الرغبة والرغبة تحرك العزم والنيّة ، والنيّة تحرك الاعضاء والخواطر المحركة للرغبة ، اما تدعو الى الخير اعنى: ماينفع في الدارالآخرة ، واما تدعو الى الشر ، اعنى : مايضر في العاقبة . فهما خاطران مختلفان لهما سببان مختلفان الأنهما حادثان ، وكل حادث يفتقر الى سبب ، والمعلولات المختلفة تستدعى عللاً مختلفة فيسمني السبب الداعي الى الخير ملكا وفعله الهاما والآخر شيطانا وفعله وسوسة وهما جوهران مسخران لقدرة الله تعالى في تقليب القلوب ولعليهما المراد بقول النيبي ـ صلى الله عليه وآله ـ: «قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان يقلبه كيف يشاء» والقلب لصفاءه

ولطافته صالح باصل الفطرة لقبول آثار الملكية والشيطانية صلاحا متساويا وانما يترجح احدالجانبين باتباع الهوى والاكباب على الشهوات او الاعراض عنها ومخالفتها.

فان اتبع الانسان مقتضى شهوته وغضبه ، ظهر تسلطالشيطان بواسطة اتباع الهوى والشهوات بالاوهام والخيالات الفاسدة الكاذبة وصار القلب عش الشيطان ومعدنه ، لأن الهوى مرعى الشيطان ومرتعه لمناسبة مابينهما ونحو من الاتحاد وان جاهد الشهوات ولم يسلطها على نفسه وعارض بقوة البرهان اليقيني لوجود النشأة الباقية ابدأ الظنون والأوهام الكاذبة المستدعية للشهوات والركون الى الدنيا والاخلاد الى الارض والاقتصار على هذه النشأة الناقصة الفانية وتشبته باخلاق الملائكة ، صار قلبه مستقر الملائكة ومهبطها .

فمن البواطن والصدور ماينزل فيه لزيارته كل يوم الوف من الملائكة لغاية صفائه. ومنها مايقع فيه كل يوم الف وسواس وكذب وفحش وخصومة ومجادلة بين الناس ، فهو مرتع للشياطين وكما ان الشهوات ممتزجة بلحم الآدمى ودمه فسلطنة الشيطان ايضا سارية في لحمه ودمه ومحيطة بقلبه الذي هو منبع الدم المركب للروح البخارية الحاملة للقوى الوهمية والشهوية والغضبية.

ومن هنا قال النبى" \_ صلى الله عليه وآله \_ ان الشيطان ليجرى من ابن آدم مجرى الدم» وكما ان في الملائكة الذين يدبرون امور الانسان كثرة لاستدعاء تعدد الافعال والآثار نوعا تعدد الفواعل والمؤثرات ، فكذلك الشياطين الموسوسين الداعين له الى المعاصى ، جنود مجندة حسب تعدد المعاصى وهم فروع لشيطان واحد يحض بذلك الانسان وهو المشار اليه بقوله \_ عليه السلام \_ «مامنكم الا" وله شيطان . قالوا : وانت يارسول الله ؟ قال : وانا ، الا ان الله اعانى عليه فاسلم على يدى» .

وفي الخبر: ان الله سبحانه خاطب ابليس اللعين في حديث جرى له ولآدم ،

لايولد له ولد الا ولد لك ولد وشيطان كل انسان في المكر والحيلة على قدر عقله وذكائه وكذلك الملائكة الذابون عنه الحافظون له بامرالله .

## فصل

لماكان لكلماله وجود في عالم الحس كذلك له وجود في عالم الغيب والتمثل كما يأتى بيانه ؛ فالجنيّة والشياطين كما ان لهما وجوداً في هذاالعالم ، عالم الحس كذلك لهما وجود فيذلك العلم وكأنه اليه اشير في حديث مولاناالصادق \_ عليه السلام \_ : فجزء مع الملائكة . ولهما في ذلك العالم صور مختلفة حسب اختلاف الصفات النفسانية واغراضها وربما يتمتلان لاهل هذاالعالم ببعض صورهما ويلتبس على الرائى بالصور الحسية الظاهرة ، كما يتمثلان بصورهما الموجودة في هذا العالم . واكثر مايكون هذا في المواضع المظلمة والغارات والحمامات الخالية والبوادي القفرة ، حيث يكون اشتغال النفس بالحواس الظاهرة قليلا وسلطنة الخيال قوية، ولا سيتما للنفوس الناقصة والواهنة الكاهنة ويشبه ان يكون تمثلهما الأمثال هذه النفوس كتمثيل الملائكة للنفوس الكاملة . ووجودهما في عالم الغيب على اصناف صنف \_ خلقت ثمة على سبيل الابداع ، وصنف انتقلت اليه من هذاالعالم بعد قطع تعلقها عن الابدان الطبيعية الجنية اوالانسية وذلك لأنالناقصة من النفوس الانسانية تلتحق هناك بالجن والشريرة منها تلتحق بالشياطين ، كما انالكاملة منها تلتحق بالملائكة كما يستفاد من قوله سبخنه: «يامعشر الجن قد استكثر تم من الانس»١.

قال بعض الحكماء: ان النفوس المتجسدة الخيرة ملائكة بالقوة فاذا خرجت قوتها الى الفعل وفارقت اجسادها صلائكة بالفعل وكذلك النفوس المتجسدة الشريرة شياطين بالقوة فاذا فارقت اجسادها كانت شياطين بالفعل،

۱-س۲، ۱۲۸

فهذه النفوس الشيطنية توسوس اهل الشيطنة بالقوة ليخرجها من القوة الى الفعل كما قال تعالى: «شياطين الانس والجن يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرور سيام.

وشياطين الانس هى النفوس المتجسدة الشريرة انست بالاجساد وشياطين الجن هى النفوس الشريرة المفارقة للاجساد المستحجبة عن الابصار ومثل وسوسة هذه النفوس المفارقة لهذه النفوس المتجسدة كمثل من قويت شهوته للطعام والشراب وضعفت حرارته الهاضمة عن نضجها فهو يشتهى ولا يستمرى فعند ذلك تكون همته ان يرى الطعام والشراب والمتناولين لهما لينظر اليهم فيستروح من الم شهوته الممنوع عنها لضعف الآلة وبطلان فعل القوة . فهكذا حكم تلك النفوس المفارقة كما اشير اليه بقوله تعالى : «منشر الوسواس الخناس، الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس» ٢.

ولما كانت الجنسية علية الضم فالنفوس البشرية الطاهرة النورانية ينضم اليها الارواح الطاهرة النورانية من النفوس الكامله المفارقة للابدان الواقعين في عالم الملكوت مع الملائكة المبتدعة هناك فيعينونها على اعمالها التي هي من باب الخيرات والمبترات بالالهام. والنفوس الشريرة الخبيثة ينضم اليها الأرواح الخبيثة من النقوس الشريرة المفارقة عن الأبدان الواقعين هنالك مع الشياطين فيعينونها على اعمالها التي هي من باب الشرور والآثام بالوسوسة .

# البابالتاسع

فى الخير والشر واللَّذة والالم وفيه معرفة الثواب والعقاب والجنَّة والنار

# اصل

الوجود كله خير ، والشر لاذات له بلهو عدم ذات او عدم كمال لذات .

وذلك لأنالشر لوكان امراً وجودياً فلايخلو اما ان يكون شراً لنفسه او لغيره. والاول باطل لأن معنى كونالشىء شراً لشىء ان يكون معدماً له اولبعض كمالاته ليس الا والشىء لايقتضى عدمه والا لما وجد. وكذا لايقتضى عدم كمال له ، كيف وجميع الاشياء طالبة لكمالاتها لامقتضية لعدمها ، مع انه لواقتضى احدهما لكان الشر ذلك العدم لانفسه وكذا الثاني لأن كونه شراً لغيره اما لأنه يعدم ذلك الغير، اويعدم بعض كمالاته و فليس الشرة الاعدم ذلك الشيء اوعدم كماله لانفس الامر الوجودي المعدم فالوجود من حيث انه وجود ، خير محض والعدم من حيث انه عدم ، شر محض فكل ماوجوده اقوى فخيريته اتم واوفر وكل ما وجوده اضعف فخيريته انقص واقل الى ان ينتهى الى اضعف الموجودات وهو المادة الجسمانية التي هي قوة الوجودات فهي قوة الخيرات .

ومن هذا يظهر: ان اطلاق الشرعلى مايقتضى منع المتوجّه الى كمال عن وصوله الى ذلك الكمال مثل البرد المفسد للثمار والحر المعفن لها والمطر المانع للقصار عن تبييض الثياب وكالأفعال المذمومة مثل الظلم والزنا وكالأخلاق الردية مثل الجبن والبخل وكالمولمات والغموم وغيرذلك من الأمور الوجودية التى يتبعها اعدام انما هوعلى سبيل المجاز. وذلك لأن هذه الأشياء ليست فى انفسها شرورا بل انما تتادى الى الشرور بالعرض. فانا اذا تأمّلنا فى ذلك وجدنا البرد فى منحيثه وكيفية ما وبالقياس الى علته الموجبة له ليس بشر بلهو كمال من الكمالات وانما هوشر بالقياس الى الثمار الافساده امزجتها. فالشر بالذات هو فقدان الثمار وكذلك الظلم والزنا ليسا من حيثهما امر ان يصدر ان عن قوتين كالعضبية و وكذلك الظلم والزنا ليسا من حيثهما امر ان يصدر ان عن قوتين كالعضبية و الشهوية مثلاً بشر بل من تلك الحيثية كمالان لتينك القوتين انمايكونان شر آبالقياس الى المظلوم او الى السياسة المدنية او الى النفس الناطقة الضعينة عن ضبط قوتيتها الحيوانيتين. فالشر بالذات هو فقدان احد تلك الأشياء كماله. وانما اطلق على

اسبابه بالمجازلتاديته الى ذلك ، وكذلك القول في الاخلاق التي هي مباديها.

وعلى هذاالقياس المولمات فانها ليست بشرور من حيث انها امورخاصة ولا منحيث وجوداتها في انفسها اوصدورها عن مبدئها ، انما هي شرور بالاضافة الى المتألم الفاقد لاتتصال عضو من شأنه ان يتصل مثلاً فهذه الوجودات ليست من حيث هي وجودات بشرور ، انما هي شرور بالقياس الى الاشياء العادمة كمالاتها لل لالذواتها، بل لكونها مئي دية الى تلك الاعدام. فشريتها المجازية أيضا انما هي بالاضافة الى اشخاص معينة ، واما في انفسها له فليست بشرور ، كيف والشيء لاينافي نفسه . وكذلك بالقياس الى اشخاص اخر لاينافيها وهو ظاهر . والما الخيرات، فقد تكون حقيقية ، وقد تكون اضافية . ان قيل : نحن نعلم بالوجدان ان في الالم الذي هو نوع من الادراك الراجع الى نحو من الوجود يحصل شر " ان : احدهما ، بالعرض وهو : الامر العدمي ، كفقد العضو المقطوع وتفرق اتنصاله مثلا "، اوزوال الصحة . والآخر بالذات وهو الامر الوجودي الذي هو نفس الالم اذلاشك " ان تفرق الاتصال شر ، سواء ادرك اولم يدرك .

ثم الألم المترة بعليه شر آخر بين الحصول لاينكره عاقل حتى لوكان التفرق حاصلا بدون الالم له يتحقق هذا الشرالآخر. ولو فرض تحقق هذا الألم من غير حصول التفرق لكان الشر بحاله . فثبت ان نحوا من الوجود شر بالذات . قلنا : الألم ادراك للمنافى العدمى كتفرق الاتصال ونحوه بالعلم الحضورى وهو الذي يكون العلم فيه هو المعلوم بعينه لاصورة اخرى حاصلة منه ، فليس فى الألم امران ، احدهما : مثل التفرق والقطع . والثانى : صورة حاصلة منه عند المتألم ، يتألم لأجلها ، بل حضور ذلك المنافى العدمى هو الألم بعينه فهو وان كان نوعا من الادراك لكنه من افر ادالعدم وثبوته على نحو ثبوت اعدام الملكات كالعمى والستكون . وقد علمت ان وجود كل شيء عين ماهيته ، فوجود العدم عين ماهية ذلك العدم كما ان وجود الانسان . فها هنا الوجود عين عاهية ذلك العدم كما ان وجود الانسان عين الانسان . فها هنا الوجود عين عاهية ذلك العدم كما ان وجود الانسان عين الانسان . فها هنا الوجود عين

التفرق اوالقطع الذى هو عدمى، والادراك المتعلق به عين ذلك الوجود الذى هو نفس الامر العدمى الذى هو شر بالذات، وظاهر ان العدم الذى يقال انهشر، هو العدم الحاصل لشىء (ما) لاالعدم مطلقا.

# وصل

فكل ماوجد فهو اما خير محض ، اوخيره غالب على شره . واما مايكون شرا محضا اومستواى الشرية اومتساوى الطرفين فمما لاوجود له اصلا . لأن الموجودات الحقيقية والاضافية فى الوجود لامحالة اكثر من الأعدام الاضافية الحاصلة على الوجه المذكور . وظاهر ان مايغلب خيره من افرادالخير فيجب صدوره عن الواجب بالذات الذى هو فاعل الخيرات ولا يسوغ عن عنايته عزوجل ورحمته وجوده ، اهماله والا لزم ترك خير كثير ـ لشر قليل وذلك شر كثير . فصدور الشر وقضاؤه انما هو بالعرض لابالذات ، فليس الشر من حيث هو مستندا الى مبدء . ومن هنا ورد فى آية الملك : «بيدك الخير ، انك على كل شىء قدير» امن دون تعرض لذكر الشر ، لعدم استناده الى وجود موجود وكونه اضافيا وكونه بالعرض .

ومثله ماورد فى بعض الادعيّة: والخير فى يديك والشر ليس اليك. فنفى اضافة الشرّ الى الله دلّ على انه ليس بشىء وانه عدم. اذلوكان شيئاً لكان بيده وتحت قدرته «فان بيد، ملكوت كل شىء وهو على كل شىء قدير.»

# وصل

ولو لم يخلق هذاالنوع من الخيرات المستلزمة لبعض الشرور ، لخلق سربال

۱ - س۳، ی۲۵۰

الوجود ، وقصر \_ رداءالجود وبقى فى كتم العدم عوالم كثيرة ، ونفائس جمة غفيرة . فمن هذه الحيثية يكون الشر مقتضيا [مقضياً] بالذات كيف ولو لم يكن فى عالم العناصر تضاد فمن اين يحصل الفعل والانفعال والكسر والانكسار ومتى ينتقل المادة من صورة الى صورة ومن حال الى حال حتى يبلغ الى غاية تقبل العقل المستفاد الذى يضاهى الملكوت الاعلى فى الشرف والكمال .

فقد ظهر: ان كل مايقتضيه حكمته تعالى وفيضه كان حسناً وخيراً. ومن ظن انه شر، كان ذلك لخلل في عقله وقصور في فهمه. فلا شر في النظر \_ الا وهو خير من جهات اخرى لا يعلمها الا منشئها وموجدها. فاذن تصور ذرة الشر في اشعبة شمس الخير لا يضرها بل يزيدها بهاء وجمالا " وضياء " وكمالا \_ كالشامة السوداء على الصورة المليحة البيضاء تزيدها حسناً وملاحة واشراقاً وصباحة. فسبحان من تقدست كبرياؤه عن تقصير الافعال وجل جنابه عن امثال هذا الخيال المحال.

ان قيل: ان اكثر افرادالانسان الذي هو اشرف انواع القسم الاخير يغلب عليهم الشرور. فان مناط تحصيل السعادة والشقاوة العاجلتان للنفس ـ انما هو باستعمال قو اها الثلاثة النطقية والشهوية والغضبية لاكتساب ماينبغي ان يكون بحسبها من الحكمة والعفة والشجاعة ، والغالب على اكثرهم على مانرى اضداد هذه الامور اعنى: الجهل وطاعة الشهوة والغضب. فيلزم كونهم من الاشقياء والاشرار في الآجل.

قلنا: الجهل الذي لانجاة معه في الآخرة هو الجهل المركب الراسخ المضاد للعلم اليقيني وهو نادر ، كوجود اليقين الذي يوجب قسطا وافراً من السعادة . واما الجهل البسيط الذي هو عام فاش فلا يضر في المعاد . وكذلك حال القوتين الاخريين فالبالغ في فضيلة العقل والخلق وان كان نادراً كالشديد النزول فيهما ، لكن المتوسطين على مراتبهم اغلب واوفرواذا ضم اليهم الطرف الاعلى صار لاهل

النجاة غلبة عظيمة . فان حال النفوس فى انقسامها الى هذه الاقسام كحال الابدان فى انقسامها الى البالغ فى الجمال والصحة والمتوسط وهو الاكثر والقبيح السقيم وهو اقل من المتوسط فضلاً عن مجموع القسمين .

ان قيل: كل مايجوز صدوره عن البارى تعالى يجب وقوعه لعدم البخل والمنع هناك فقد كان جايزا ان يصدر عنه تعالى خير محض مبرء عن الشر اصلاً. قلنا: هذا واجب في مطلق الوجود لافى كل وجود فقد اوجد ما امكن ان

يوجد على الوجه المذكور ، فلولم يوجد مالايخلو عن شر مالكان الشر حينئذ اعظم .

ان قيل: لم ــ لم يوجد القسم الثاني بلاقصور وآفة.

قلنا: فلم يكن (هوهو) ورجع الى القسم الاول وقد فرغ عن وجوده ولو كانت الماهيات كلها برئة عن الشرور التى هى لوازم لها من غير علة \_ لكانت الماهيات واحدة ومن المحال ان تكون النار نارا ولا يوجد لها لازم النارية من احراق ثوب لاقته الا." ان لايكون الثوب ثوبا بلشيئا آخر لاتحرقه النار وذلك لأن القصور الذى هو مقتضى طباع الشىء \_ لايمكن خلو ذلك الشىء عنه كقصور الممكن عن الوجود الواجبى والوجوب الذاتى وكذا قصور كل تال من العقول الفعالة عن سابقه وقصور النفوس عن العقول والاجسام عن النفوس والهيولى عن الجميع وبالجملة على تفاوت امكاناتهم بحسب مراتبهم فى البعد عن ينبوع الوجود.

## اصل

اللذة هى ادراك الملائم ، والالم هو ادراك المنافى ، وهما ايضاً عندالتحقيق يرجعان الى الوجود والعدم . لان الملائم للشىء ماهو خير وكمال بالنسبة اليه والمنافى لهماهو شر، ووبال بالقياس اليه ومآل الخير والشركما دريت الى الوجود

والعدم ومآل الادراك الى الاتحاد بالمدرك.

واماالأمور الوجودية المولمة فانما ايلامها يرجع الى الاعدام كما اشرنا اليه . ولو كانت وجودات بحتا لما كانت مولمة وكذا لوكانت اعداما بحتا لما كانت مولمة وكذا لوكانت اعداما بحتا لما كانت مولمة وكذا لوكانت اعداما بحتا لما امكن ادراكها اصلا ً مع ان الألم ايضاً من جنس الادراك ولكنه متعلق بالوجود المستلزم لعدم مامن حيث استلزامه له او بوجود العدم كما دريت .

#### وصل

ولما كانت الملاءمة والمنافرة المعتبرتان في اللذة والألم ، ما يكون بالاضافة. وملائم الشيء قديكون غير مايلايم الشيء الآخر كالغلبة للقوة الغضبية ، والمطعم والمنكح للقوة الشهوية والرجا للوهمية ، والعلوم والادراكات للعقلية ، الى غير ذلك . فلاجرم كل لذيذ بالنسبة الى شيء لا يجب ان يكون لذيذا بالنسبة الى شيء آخر ، وكذا ما يكون لذيذا في حال او في نشأة ليس بواجب ان يكون لذيذا في حال آخر او نشأة اخرى الا ان يكون ذلك الملذ ملائماً للملتذ مطلقاً لذيذا في حال آخر او نشأة اخرى الا ان يكون ذلك الملذ ملائماً للملتذ مطلقاً وكذا القول في جانب الألم ، ولا بد ايضاً من الشعور بالملائمة والمنافرة . اذلو كان غافلا عن ذلك لم يلتذ ولم يتألم . ولهذا لانلتذ بالصحة والسلامة مع انهما كمال وخير لنا فان استمرار المحسوسات يذهل النفوس عن احساسها . الاترى الى المرض اذا عاد الى الحالة الطبيعية مغافصة غير خفى التدريج كيف يجد لذة عظيمة . ومن هذا القبيل قلة التذاذ بعض العلماء بعلمهم وقلة تألم الجهال بجهلهم اوعدم تألمهم راسافان سبب ذلك خروج انفسهم عن مقتضى الطبيعة الاصلية بالعادات الردية والآفات العارضة والألف مع المحسوسات والاخلاد الى الارض فان هذه العوارض في النفس بمنزلة الخدر في العضو يمنعها عن الالتفات الى الرائم فان هذه العوارة والنفس بمنزلة الخدر في العضو يمنعها عن الالتفات

الى المعقولات كما يمنع الخدر العضو عن الاحساس بالاحتراق مثلاً وما لم يقبل النفس على المعقولات لم تجد ذوقاً منها فلم يحصل لها شوق اليها .

واماالجهل فلما كان مستمراً غير متجدد وكانت النفس مشتغاة بغيره لم تكن مدركة له فلم تكن متألقمة به .

## وصل

ثمان نسبة اللذة الى اللذة هى بعينها نسبة المدرك الى المدرك، والادراك الادراك وذلك لأن المحدود والحد يجب ان يكونا متطابقين فى قبول الشدة والضعف ، كالسواد الذى يحد بأنه لون قابض للبصر . ثم كان بعض الالوان اقبض للبصر من بعض فوجب ان يكون بعض ماهو سواد اشد من بعض ، فكل ماوجوده اقوى وخيريته اتم وملائمته اوفر وادراكه اشد \_ فالالتذاذ به اكثر والابتهاج به اكمل والسرور به ادوم . وكل ماهو استلزامه للعدم اقوى وشريته اتم ومنافرته اوفر وادراكه اشد ، فالتألم به اكثر والاغتمام به اكمل والحزن به ادوم وعلى هذاالقياس . وقد دريت ان المجردات عن المواد وجوداتها اقوى ومدركيتها اتم وان الخيرية والملائمة فرعان للوجود فادراكها لامحالة الذ من ادراك الماديات على اختلاف مراتبها جميعا . فاللذات العقلية اقوى واشد من اللذات الخيالية . والخيالية اقوى واتم من الحسية بل نقول : لانسبة للذات العقلية الى الحسية ، كيف لا ، والعقل يدرك الشيء على ماهو عليه مجرداً عما العقلية الى الحسية ، كيف لا ، والعقل يدرك الشيء على ماهو عليه مجرداً عما العقلية الى القسور واللبوسات ، فينال حاق جوهره ولب ذاته .

واماالحس فلا يدرك الا الخلطاء ولا ينال الا المشوبات بالغير فلا يحس باللون ما لم يحس معه بالطول والعرض والموضع والأين و امور اخرى غريبة عن حقيقة اللون. و ايضاً فان ادراك العقل يطابق المدرك ولا يتفاوت

والحس يرى الشىء الواحد عظيماً فى القرب صغيراً فى البعد وكلتما صار ابعد يراه اصغر الى ان يصير بسبب البعد كنقطة ثم تبطل رؤيته وكلتما صار اقربكان اعظم الى ان يصير بسبب القرب ساتراً لنصف العالم ثم تبطل رؤيته. وايضاً فان مدركات العقل الارواح الباقية الازلية التى يمتنع فناؤها والذوات الثابتة النورية التى يستحيل تغيرها ، وهى تقوى العقل وتزيده نوراً كلتما كثرت.

واما مدركات الحس فهى الاجسام المتغيرة الفانية واعراضها المادية المستحيلة الزايلة وهى تفسد الحس اذا قويت لذته فا نلذة العين مثلاً فى الضوء والمها فى الظلمة ، والضوء القوى يفسدها وكذا الصوت القوى يفسد السمع ويمنعه من ادراك الخفى بعد .

## وصل

فتبا وتعسا لأوهام عامية خسيسة زعمت: ان اللذات القويةالمستعلية هى الحسية وان ماعداها لذات ضعيفة وكلها خيالات غيرحقيقية. قال فى الاشارات «وقديمكن ان ينبه من جملتهم من له تميز \_ ما \_ فيقال له: اليسالذما تصفونه من هذاالقبيل هو المنكوحات والمطعومات وامور تجرى مجراها وانتم تعلمون ان المتمكن من غلبة \_ ما ولوفى \_ امر خسيس كالشطرنج والنرد قديعرض له مطعوم ومنكوح فيرفضه لمايعتاضه من لذة الغلبة الوهمية وقد يعرض مطعوم و ومنكوح فيرفضه لمايعتاضه من لذة الغلبة الوهمية وقد يعرض مطعوم و منكوح في صحبة حشمة فينفض اليدمنهما مراعاة للحشمة فيكون مراعاة الحشمة الالتذاذ بانعام يصيبون موضعه آثروه على الالتذاذ بمشتهى حيوانى متنافس فيه والاتذاذ بانعام يصيبون موضعه آثروه على الانعام به وكذلك فان كبير النفس وآثروافيه غيرهم على انفسهم مسرعين الى الانعام به وكذلك فان كبير النفس يستصغر الجوع والعطش عندالمحافظة على ماءالوجه ويستحقر هول الموت ومفاجاة يستصغر الجوع والعطش عندالمحافظة على ماءالوجه ويستحقر هول الموت ومفاجاة

العطب عند مناجرة الاقران و المبارزين وربما اقتحم الواحد منهم على عدودهم ممتطيا ظهر الخطرلما يتوقعه من لذه الحمد ولو بعد الموت كان تلك تصل اليه . يهوميت .

فقدبان ان اللذات الباطنة مستعلية على اللذات الحسيسة وليسذلك فى العاقل فقط بلوفى العجم من الحيو انات فان كلاب الصيد ما يقتنص على الجوع ثم يمسكه على صاحبه وربما حمله اليه والراضعة من الحيو انات توثرما ولدته على نفسها فاذا كانت اللذات الباطنة اعظم من الظاهرة وان لم تكن عقلية فما قولك فى العقليسة».

## وصل

وطوبى وبشرى لعقول خاصية شريفة تمثيّلت فيها جلية الحق الأول قدرما بمكنها ان تنال منه ، ببهائه الذى يخصه ، ثم يمثل فيها الوجود كليّه على ماهو عليه مجرداً عن الشوائب مبتدء فيه بعدالحق الأول بالجو اهر العقلية الجبروتية، ثم الروحانية الملكوتيّة والأجرام السماويّة ، ثم ما بعد ذلك تمثلاً لايمايز الذات .

قال بعض العلماء: لوعلم الملوك مانحن فيه من لذة العلم لحار بو نابالسيوف «وللاخرة اكبر درجات واكبر تفضيلاً» ١.

وعن مولاناالصادق \_ عليه السلام \_ انه قال: لويعلم الناس مافى فضل معرفة الله تعالى مامدوا اعينهم الى مامت به الاعداء؛ من زهرة الحياة الدنيا ونعيمها وكانت دنيا هم اقل عندهم ممايطئ نه بارجلهم ولنعمو ابمعرفة الله تعالى وتلذذوابها تلذذ من لم يزل في روضات الجنان مع اولياء الله تعالى انس من كل وحشة وصاحب من كل وحدة ونور من كل ظلمة وقوة من كل ضعف وشفاء من كل سقم .

۱- س۱۱، ۱۲،۲ م

ثم قال: قدكان قبلكم قوم يقتلون ويحرقون وينشرون بالمناشير وتضيق عليهم الأرض برحبها فمايردهم عماهم عليه شيء مماهم فيه من غيرترة وتروا من فعل ذلك بهم ولااذى بمانقموامنهم الاان يؤمنوا بالله العزيز الحميد فسلواربكم درجاتكم واصبروا على نوائب دهركم تدركواسيعهم.

# اصل

الجنة جنتان جنة روحانيًة للمقربين وهى انما تنشأ من العلوم الحقة والمعارف اليقينيئة الحاصلة للانسان فى الدنيا فان المعرفة فى الدنيا بذر المشاهدة فى الآخرة، واللذة الكاملة موقوفة على المشاهدة فان الوجود لذيذ وكماله الذ.

فالمعارف التي هي مقتضى طباع القوة العاقلة من العلم بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر اذا صارت مشاهدة للنفسكانت لهالذة لايدرك الوصف كنهها ولهذا ورد في الحديث «لاعيش الاعيش الآخرة».

وجنة جسمانية لهم ايضاً ولاصحاب اليمين وهي انما تنشأ من الأخلاق الفاضلة والأقو ال الصادقة والاعمال الصالحة بابداع النفس الانسانية المتصفة بها الصور الملذة من الحور والقصور والغلمان واللؤلو والياقوت والمرجان في عالمها وصقعها فان للنفس اقتداراً على ذلك باذن الله تعالى ولكنها مادام تفي هذه النشأة لايترتب عليها آثارها لضعفها واشتغالها بالمحسوسات الزائلة فاذا قويت وصفت وزالت الشواغل وانحصرت القوى كلها في قوة واحدة ذات تخيل حتى صارت عينا باصرة للنفس ، وقدرة فعالة لها وانقلب العلم مشاهدة فلا يخطر بالبال شيئا تميل اليه النفس الاويوجد في الحال باذن الله اى يوجد بحيث يراه روية عيان ويحس به احساساً قويا لااقوى منه .

والنار ناران ـ نارروحانية، موقدة تطلع على الافئدة للمنافقين والمتكبرين

والمكذبين. وهى انما تنشأ بوسيلة عالم العقل بسبب فقدان المعارف والكمالات العقلية اما بانكارها وجحودها ، اوبالحرمان عنها بعدادراكها والشواق اليها بحسب حصول اضدادها بالجهل المركب وفقدان القوة الهيولانية وحصول فعلية الشيطنة والاعوجاج و رسوخ العقائد الباطاة فى الوهم وهى مولمة جدا .

واماالنقص بحسب العزيزة فلاالم بسبه بل هى بمنزلة الموت والزمانة فى الأعضاء من غير شعور بمولم وكلاهما مشتركان فى عدم الانجبار . الاان البلاهة ادنى الخلاص من فطانة بتراء. فالعذاب لهاؤلاء عظيم ولأولئك اليم .

ونارمحسوسة نهم ولأهل الكبائر على قدراعمالهم . وهي انماتنشأ بتبعيدة هذه النشاة الدنياوية بسبب فقدان متاعها بعدحصول الالف له والتعلق به والاخلاد اليه وارتكاب الأعمال السيئة والأقوال الكاذبة والاخلاق الردية. فان النفس بسبب ذلك تنشىء في عالمها صوراً موذية مناسبة لها من الحيات والعقارب والسموم و اليحموم وغيرها ، فتتأذى بها ولا تقدر على عدم انشائها . كما انها اذا اصابتها في الدنيا مصيبة فكلما يخطر ببالها اغتمت بها وتأذت ولايمكنها ان لا يخطرها ولكنها في الدنيا تغفل عنها احيانا بسبب الشواغل بخلاف الآخرة فانها لا تغفل عنها لعمال الشاغل وصفاء المحلوقوته وصير ورة القوى كلها قوة واحدة ، ذات تخييل ، فلايز ال يريد مالا يجده ويشتهى ما يضره ويفعل ما يكرهه ويختار ما يعذبه ويهرب عما يصحبه قائلا " : «ياليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين » ١ .

الاان هذه الهيآت لماكانت غريبة منجوهر النفس وكذاما يلزمها، فلايبعدان تزول في مدة من الدهر متفاو تةحسب تفاوت العلائق في رسوخها وضعفها وكثرتها وقلتها ان شاء الله فيخرج من النار من في قلبه مثقال ذرة من الايمان «ان الله لا يغفر ان

۱- س۶۶، ی۳۷۰

يشرك به (١) ويغفر مادون ذلك لمن يشاء ٧٠ .

#### فصـل

انقيل (٣): ان الأصول الكمية دالة على ان القسر لا يدوم على طبيعة ، وان لكل موجود غياية يصل اليها يوما ، وان الرحمة الالهية وسعت كل شيء ، كما قال جل ثناؤه: «عذا بي اصيب به من اشاء ، ورحمتي وسعت كل شيء» ٤ .

وايضاً : الآلام دالة على وجود اصلى (٥) مقاوم لها، والتقاوم بين المتضادين لا يكون دائمياً ولأاكثرياً.

وقد ورد في الشرائع: خلود الفريقين في الدارين فكيف التوفيق.

قيل: معنى، خلود اهل الجنيّة فى الجنيّة: خلود كل و احدواحد فيها. ومعنى خلود اهل النار فى النارانها دائمة باهلها فلامنافاة.

وقال بعض (٦) اهل المعرفة: «يدخل اهل الدارين فيهما السعداء بفضل الله، واهل

<sup>(</sup>۱) وقد ورد فى المقام عدة روايات مضمونها: ان كل مزاعتقد بالحق الأولوو حدته تعالى فهو غير مخلَّد فى النار ويخرج منها ولو بعد تحمل العذاب فى امد كثير (جل) . ٢- س٤، ى٥١ .

<sup>(</sup>٣) الجوهر الأصلى عبارة عن الفطرة الذاتية التى فطر الأشياء عليها، ولا تبديل لهذه الفطرة، وهى التى تدرك الهيئات المعذبة والجواهر النفيس الأصلى اقر بالتوحيد بلسان الذات وهو لايزال ولا يتغير كيف. واذا لم يكن فى البين مقاوم لايلائمه العذاب لكان العذاب ملائماً لطبعه وكان عذباً هنيئاً له لاعذاباً وسخطاً . ع-س٧، ي٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) قوله: ان قيل... والقائل استاده صدر المتألِّهين في الأسفار و كتاب الشواهد والحكمة العرشية وغيرها...

قوله: قيل... والقائل صدرالحكماء قدذكره في ذيل كلامه الذي نقله بعنوان: قيل .
(٦) قوله: قال بعض اهلالمعرفة... قال الشيخالاكبر في كتابالفتوحات المكية طمصر .
١٢٨٢ ه، ج٣ ص١٨٩ وقد نقله صاحبالاسفار في اواخر مباحثالنفس .

النار بعدلالله وينزلون فيهما بالأعمال ويخلدون فيهما بالنيات فيأخذ الالم جزاء العقوبة موازياً لمدة العمرفى التنزل فى الدنيا فاذا فرغ الأمد جعل لهم نعيم فى الدارالتى يخلدون فيها بحيث انهم لو دخلو االجنة تألموا لعدم موافقة الطبع الذى جبلو اعليه فهم يتلذذون بماهم فيه من نار وزمهريروما فيها من لذع الحيات والعقارب كمايلتذاهل الجنة بالظلال والنور ولثم الحسان من الحور، لأن طبائعهم تقتضى ذلك الاترى \_ الجعل \_ على طبيعة يتضرر بريح الورد ويلتذ بالنتن ، و المحرور من الانسان يتالم بريح المسك فاللذات تابعة للملائم والآلام تابعة لعدمه ... » .

وقال آخر: «انهم اذا تعودوا بالعذاب، بعدمضى الأحقاب الفوه ولم يتعذبوا بشدته . بعدطول مدته ولم يتالموابه وان عظم . ثم آل امر هم الى ان يتلذوا به ويستعذبوه حتى لو \_ هب \_ عليهم نسيم من الجنية استكرهو و تعذبوابه كالجعل وتاذيه برايحة الوردلتالفه بنتن الأرواث والقاذورات» .

#### فصل

قال بعض (١) اهل التحقيق: «ان النظام الدنيا لاينصلح الابنفوس غليظة و قلوب قاسية فلوكان الناس كلهم سعداء بنفوس خائفة من عذاب الله خاشية ، لاختل النظام بعدم القائمين بعمارة هذه الدارمن النفوس الغلاظ كالفراعنه والدجاجلة

قوله: وقال آخر... والقائل هوالشيخ المحقق والعارف الكامل المولى عبدالرزاق الكاشاني «قده» في شرحه على كتاب الفصوص... نسخهٔ خطى ملكى اينجانب ص١٨٩٠ .

<sup>(</sup>١) قوله: قال بعض اهل التحقيق... وهو استاذه الكبير آية الله العظمى صدر الحكماء في ذيل كلامه الذي نقله قبلاً: ان الاصول الحكمية دالّة الى قوله: وبين انقطاعه عن كل واحد من إهلها... وانت تعلم ان نظام الدنيا لاينصلح الا بنفوس...

والنفوس المكارة كشياطين الانس والنفوس البهمية كجهاة الكفار . وفى الحدبث الربايى : انى جعلت معصية ابن آدم سببالعمارة العالم . (وقال سبحانه : ولوشئنا لاتينا كل نفس هديها و لكن حق القول منى لاملان جهنم من الجنية والناس اجمعين) .

فكونها على طبقة واحدة ينافى الحكمة وفيه اهمال سائر الطبقات الممكنة من غيران يخرج من القوة الى الفعل وخلواكثر مراتب هذا العالم عن اربابها . فلا يتمشى النظام الابوجود الأمور الخسيسة والدني فالمتحاج اليها فى هذه الد رالتى يقوم بها اهل الظلمة والحجاب ويتنعم بها اهل الذلة والقسوة المبه دين عن دار الكرامة والمحب قوالدور . فوجب فى الحكمة الحقة التفاوت فى الاستعدادات لمراتب الدرجات فى القوة والضعف والصفاء والكدورة وثبت بموجب قضائه اللازم النافذ فى قدره ؛ بوجود السعداء والاشقياء جميعا . فاذا كان وجود كل طائفة بحسب قضاء الهى ومقتضى ظهور اسم ربانى فيكون لها غايات طبيعية ومنازل بحسب قضاء الهى ومقتضى ظهور اسم ربانى فيكون لها غايات طبيعية ومنازل لذيذه والأمور الذاتية التى جبلت عليها الأشياء اذا وقع الرجوع اليها تكون ملائمة لذيذه وان وقعت المفارقة عنها امداً بعيداً ، والحيلولة عن السكون اليها والاستقر الله المات مديداً . كماقال تعالى : «وحيل بينهم وبين ما يشتهون» ٢ .

والله تعالى يتجلى بجميع الأسماء فى جميع المقامات والمراتب فهو الرحمان الرحيم وهو العزيز القهار . وفى الحديث : لولاانكم تذنبون لذهب بكم و جاء بقوم يذنبون فيستغفرون فيغفر الله لهم . »

# فصل

قال (٣) بعض اهل المعرفة: انهذاالعالم \_ بمنزلة مطبخ ينضج فيه اطعمة

۱- س۳۲، ۱۳۵ . ۲- س۶۳، ۵۳۵ .

<sup>(</sup>٣) قال صدر الحكماء في الأسفار (كمانقل كلامه هذا - في كتابه المسمى بعين اليقين

اهل الجنة \_ ويصلح مأكولاتهم بحرارةالحركات السماوية واشعةالكواكب ، فان اعمال بنى آدم هى مواد اغذيتهم التى بهانشو نفوسهم وابدانهم الأخروية . فكلماكانت اعمالهم اتم اعتدالا واكثر نضجا من جهةالرياضات الدنيوية والمتاعب البدنية فى سبيل الله ، كانت اغذيتهم وفواكههم واشر بتهم النفسانية الأخروية ، البدنية فى سبيل الله ، كانت اغذيتهم وفواكههم واشر بتهم النفسانية الأخروية ، ووفق ، واتم صلوحاً واشد تقوية للحياة الباقية . وذلك : ان كرة الأثير ، واشعة الكواكب هى : بمنزلة الجمرات تحت القدرفان مقعر ارض الجنة هوسقف النار اودع الله فيه ماكان منافع حيوانات الدنيا وحيوانات الجنة التى هى نفوس اهل النجاة بأبدانهم المناسبة لها فى الأشكال والصور ، فتفعل حرارة النار بالأشياء هناك (١) علواً ، ما تفعل بالاشياء هاهنا ، سفلا وكمان الأمر (هاهنا) كذلك ينتقل الى هناك بالمعنى وان اختلفت الصور . وقال : ان جهنم ليست بدار (٢) حقيقية متاصلة لأنها صورة غضب الله كماان الجنية صورة رحمة الله . وقد ثبت ان رحمة الله ذاتية واسعة كل شيء والغضب عارضي وكذا الخيرات صادرة بالذات والنار مقدرة واقعة بالعرض فعلى هذا لابدان تكون الجنية موجودة بالذات والنار مقدرة واقعة بالعرض فعلى هذا لابدان تكون الجنية موجودة بالذات والنار مقدرة واقعة بالعرض فعلى هذا لابدان تكون الجنية موجودة بالذات والنار مقدرة

بقوله: قال استادنا دام ظله): لما علمت ان الجنه فوق السماء السابعة من حيث الرتبة وهي بحسب الحقيقة والذات في داخل حجب السماوات والارض... الى ان قال فاعلم ان هذا العالم بمنزلة مطبخ...

<sup>(</sup>١) وفى الأسفار: تفعل حرارة النار بالأشياء هناك علواً، كما تفعل بالاشياء هاهناسفلاً وكما هو الأمر هاهنا .

<sup>(</sup>۲) کما ذکرهذاالکلام فی تفسیرهالکبیر و کتابالمفاتیح... این قبیل از مباحث بعد از شیخاکبر این عربی در مباحث مربوط به نشئآت بعدازموت در کتب فلسفه وارد شد و صدرالمتألهین عالی ترین مباحث موجود در سفر نفس اسفار را مبتنی بر قواعد ارباب مکاشفه قرارداده است این مباحث را ملا صدرا بو اسطهٔ تأسیس قواعد فلسفی مثل تشکیك در مراتب وجود و اثبات تجرد خیال بخصوص اثبات حرکت در جوهر حقایق وجود بصورت عالی ترین مسائل فلسفی در آورد.

بالعرض وبالتبع (١) .

## فصل

قدتبين مماذكر ان جهنم منسنخ الدنيا واصلها حالة في موضوع النفس يوم القيامة ، فمادتها هي تعلق النفس بأمور الدنيا من حيث هي دنيا وصورتها هي صورة الهيآت المولمة والأعدام والنقائص الحاصلة للنفس .

وقدعلمت كيفية ايلام النقائص والأعدام. فالنفوس الشقية مادامت على فطرة تدرك بهاالنقائص والأعدام الموصوفة بهاالتي من شأن تلك النفوس ان تتصف بمقابلاتها \_ تكون لها آلام شديدة بحسبها. فتلك الآلام باقية فيها الى ان يزول عنها ادراكها اما بتبدل فطرته الى فطرة ادنى واخس من تلك الفطرة ، اوزوال تلك النقائص والأعدام بحصول \_مقابلاتها من جهة ارتفاع حال تلك النفوس وقوة كمالاتها واشتغالها بادراك امور عالية \_ كانت تعتقدها من قبل وصارت ذاهلة عنها ممنوعة عن ادراكها ، لانصراف توجهها عنها الى تلك الشواغل الحسية فعلى التقديرين يزول العذاب ويحصل الراحة.

<sup>(</sup>۱) ولیعلم انالعذاب والآلام اذا کانمنشأها الملکات الحاصلة للنفس ای الملکات التی استحکمت بنیانها فی الروح بحیث صارت جوهریة ذاتیة لابد و ان یکون دائمیاً لأن العذاب فی الآخرة لیس من معذب خارجی . انبات انقطاع عذاب وجوهی ذکرشدهاست که همه آنها قابل خدشه است کما قررناه فی حواشی الشواهد والاسفار . خصوصاً آنکه عذاب الهی ناشی از تشفی قلب نیست و الم اخروی تابع مصالح موجود در نظام بشری نمی باشد بل که عذاب تابع ملکات مقتضی عذاب است حرکت مستقیم نیست تا آنکه بجایی منتهی شود بل که حرکت دوری است و مبدء آن باطن نفس است و نفس چیزی نیست غیر از صور حاصل از تجسم اعمال جوهری و ذاتی شود ونفس مثل (مرکتب القوی) دارای دو جهت باشد فطرت اصلی و صور وهیئات حاصل از اعمال .

<sup>(</sup>٢) اللهم الا ان يكون الصور الموجودة في النفس المعذبة، صوراً راسخة غيرممكنة

# فصل

قيل: النفس مادامت في هذاالعالم تدرك الموجودات التي فيه بهذه الحواس البدنية، وكل مايدرك بهذه الحواس يكون مخلوطة ، غير متميز حقية من باطله وصحيحه من فاسده، فيرى الشمس والقمر والنجوم والسماء والارض على صور مخلوطة مشتبهة، فتزعم اللهابقاء وثباتا والنضوء الشمس ونور القمر والكواكب بحسب الحقيقة على هذه الهيئة وانهاذاتية لتلك الأجرام ، قائمة بها للا بغيرها والسماء والأرض كل منهما على هذه الهيئة من البقاء والثبات والارتفاع والانخفاض السماء والأرض كل منهما على هذه الهيئة من البقاء والثبات والارتفاع والانخفاض والوضع والترتيب. فاذاجاء يوم القيامه تبدلت هذه بغيرها وانفصل مالها عماليس لها وامتازحقها من باطلها ونورها العرضي من ظلمتها الاصلية وخبيثها من الطيب . كمال قال تعالى: «وماكان الله ليذر المؤمنين على ماانتم عليه حتى يميز الخبيث من الطيب» وقال : « ليميز الله الخبيث من الطيب ، ويجعل الخبيث بعضه على بعض فيركمه جميعاً فيجهنم » ٢ .

فصورة جهنم عبارة عن الحقيقة الأصليّة لهذا العالم متميزة عماهو خارج عنها

۲ - س۳، ۱۷۳۵ - ۲ - س۸، ۱۷۳۵ - ۲ - س۸، ۱۷۳۵ - ۲ - ۱۷۳۵ - ۲ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۷۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳۵ - ۱۳۳ - ۱۳۳ - ۱۳۳ -

الزوال عنالنفس. و بالجملة مبدء العذاب ومنشأه النفس الناطقة بمافيها من الصور الحاصلة من الأعمال وان الإنسان بحسب الملكات لا يبقى تحت نوع واحد براى آنكه نفس در اول مرحله وجود ماده صور وملكات حاصل ازاء مال است چنانچه نفس فاجره متصور بصورت سبعى گردد و منشأ عذاب راسخ در وى شود و بنيان آن مستحكم گردد وجود نازل از سماء رحمت در اين زمينه مظهر عذاب و نقمت است و معذب خارجى وجود ندارد معذب داخلى است وعذاب آخرت از باب تشفى باشدنمى و اين شبهه كه اگر به شخص رحيمى در غايت رحمت تعذيب دشمنى محول گرده عفو و بخشش خواهدنمود پس مبدء اين رحمت كه حق تعالى است اولى به عفو است پس مآلهمه به رحمت است در صورتى موجه است كه معذب خارجى باشد نه جوهر راسخ غير زائل موجود در جوهر نفس و در جاى خود مبرهن است كه فوس انسانى بحسب نهايات وجود انواع متباينه اند اگرچه بحسب بدايت وجود تحت نوع واحدند كما حققه المؤلف العلامه و استاده الكبير «قدس الله سترهما».

من الخيرات والكمالات ، فاذا قامت القيامة واستقركل طائفة في دارها ورجع كل صورة الى حقيقتها . يكون الحكم في اهل الجنية بما يعطيه الأمر الالهي في النشأة الآخرة ويكون الحكم في اهل النار بحسب ما يعطيه الأمر الالهي في مادة هذا العالم الذي اودع الله في حركات الأفلاك والكواكب المطموسة الأنوار في القيامة . وذلك لان انوارها مستفادة من مباديه الأصلية فهي بالحقيقة قائمة بتلك المبادي لابهذه الأجرام .

اقول: ويشهد لهذاماروينا عن مولاناالرضا \_ عليهالسلام \_ «انالشمس و القمر آيتان من آيات الله ، تجريان بامره مطيعان له ضوءهما من نورعرشهو حرهما منجهنم. واذاكانت القيامة عادالى العرش نورهما وعادالى النار حرهما فلايكون شمس ولاقمر».

وفي كثير من الآيات القرآنية دلالات وشو اهد على ذلك مثل مافي سور التكوير والانشقاق والانفطار وغيرها من نظايرها وآية تبديل الأرض والسماوات و ما في معناها.

# البابالعاشر

فى اصول النَّشئآت و حقايق الموجودات و ارواحها وسُورها و قوالبها وفيه معرفة تأويل المتشابه و تعبير الاحلام

# اصل

العوالم كثيرة لا يعلم عددها الارب العالمين واصولها ترجع الى نشئات ثلاث عقلية روحانية تسمى بعالم الغيب والجبروت واصحابها «السابقون اولئك المقربون

في جنات النعيم» .

وخيالية مثالية تسمى بعالم البرزخ والملكوت واصحابها «اصحاب اليمين في سدر مخضود منضود» .

وحسية جسمانية تسمى بعالم الشهادة والملك واصحابها «اصحاب الشمال فى سموم وحميم وظل من يحموم» ٢.

اماالنشأة العقلية فهى نشأة الحياة الحقيقية والبقاء الابدى والخير المحض و النور الصرف والظهور التام، اهلها كلهم علماء حضور بعضهم لدى بعض «فى مقعد صدق عندمليك مقتدر» أي ينظر اليهم وينظرون اليه باعين قلوبهم و هم الملائكة المقربون و اهل السعادة الحقيقية الكاملة من الناس «الذين انعم الله عليهم من النبيتن و الصديقين و الشهداء و الصالحين ، وحسن اولئك رفيقاً» أو .

لاغيبة هناك ولافقداصلا بوجه من الوجوه وهى نشأة واحدانية لكل ماله ماهية نوعية وفيها يرجع الأشياء كلها الى وجود تام كامل لاكثرة فيه ولا تغير . كماقال مولانا الصادق عليه السلام في شأن الأئمة من اهل البيت عليهم السلام علمنا واحد ، وفضلنا واحد ، ونحن شىء واحد . وقال : وكلنا واحد \_ عندالله ».

واماالنشأة المثالية فهى ايضاً ذات حياة وبقاء ونورية وظهور وادراك الاانها دون الأولى في هذه الأحكام ووجودها وانكان مستقلاً مجرداً عن مادة الجسم وكذا جميع مدركاتها مجردة عن المواد الجسمانية قائمة بأنفسها وبذات فاعلها.

الاانها شريكة مع الأجسام في انها ذات امتدادات وكثرة مقدارية وان لم تكن كثرتها كثرة موجبة للتزاحم في المكان والزمان اوقبول القسمة اوغيبة بعض الاجزاء عن بعض ككثرة الأجسام فهي متوسطة بين النشأتين .

۲- س۵۱، ۵۷۲و ۲۸.

٤-- س٥٥، ي٥٥.

۱- س۵۹، ی۰۱ .

٣- س٥٦، ي٠٤ و ١٤ و ٢٤ .

٥- س٤، ي٧٧.

انظرالى زيد \_ الحاصل فى ذهنك وكل ماتدركه من الصور والأشباح الخياليئة وكل ماتراه فى المنام فانها كلها من موجودات تلك النشأة الاان اهلها قسمان \_ قسم خلقه الله سبحانه على سبيل الابداع او التكميل بعد التكوين ، فهم قائمون بذو أتهم، باقون ببقاء بارئهم، اما «وجوههم ناضرة الى ربها ناظرة» وهم الملائكة المدبرون فى هذا العالم الجسمانى و السعداء المتوسطون من الانس و الجن الذين هم اهل النجاة من الزهاد و العباد، الذين آمنو او عملو االصالحات، لهم هناك جنات تجرى من تحته الأنهار ، وهم فيها خالدون .

واما وجوههم قترة عليها غبرة اولئك هم الكفرة الفجرة والشياطين المكره. وقسم يصدر عن نفوسنا باذن الله بابداعنا آياه في الحياه الدنيا وفي الآخرة و هوقائم بنفوسنا \_ قيام الفعل بالفاعل ، وانما يبقى ببقاء توجه النفس والتفاته الله واستخدامها المتخيلة في تصويره وثبته . فاذا اعرض عنه انعدم وزال وذلك: لأن الله سبحانه خلق النفس الانسانية وابدعها مثالا "لنفسه ذاتا وصفة وفعلا مع التفاوت بين المثال والحقيقة لتكون معرفتها مرقاة لمعرفته \_ فنفخ فيها من روحه \_ وجعل ذاتها مجردة عن الأكوان والأحياز والجهات وصيرها ذات حياة وقدرة وعلم و ارادة وسمع وبصر ، وجعلها ذات مملكة شبيهة بمملكته ، يخلق مايشاء ويختار مايريد . فلها في ذاتها عالم خاص بها من الجواهر والأعراض المفارقة والمادية و الأفلاك والعناصر والمركبات وسائر الخلائق . الاانها لضعفها وبعدها عن ينبوع الوجود بوسايط وتنزلات وغلبة احكام التجسم عليها لصحبة المادة وعلائقها لايترتب على الأشياء الخارجية . بل وجودات آثارها \_ مادامت في هذه النشأة \_ مايترتب على الأشياء الخارجية . بل وجودات آثارها حينئذ كظلال واشباح للوجودات الخارجية . وان كانت الماهية بعينها محفوظ في الوجودين .

۱- س۷۵، ی۲۳ .

نعم من يجرد عن جلباب البشرية واتصل بعالم القدس ومحل الكرامة وكملت قوته فانه يقدر على ايجاد امور موجودة فى الخارج مترتبة عليها الآثار باذن الله و لوكان بعدفى هذه النشأة ويقدر على حفظها بالهمة مالم يغفل عنها فمتى طرء عليه غفلة (١) عدمت .

ان قيل: مناين لنا ان نعلم ان مانشاهد في قوة خيالنا من الصور المخترعة ليست منطبعة في جسم من اجسام هذا العالم.

قلنا: لأنا لايمكننا ان نشير اليها اشارة حسية بأنها هنا اوهناك وكيف يكون في موضع من الدماغ والروح التي فيه مع قلة مقداره وحجمه جبال شاهقة و صحاري واسعة مع اشجارها وانهارها وتلالها ووهادها وافلاك وكواكب عظيمة مع انانتصورها على الوجه الجزئي المانع من الاشتراك فهي اذن ليست في هذا العالم وليست اعراضاً لقيامها لافي محل مع انها ذوات ابعاد ومقادير فهي اجسام بسيطة صورية ، ليست لهامادة . وذلك لأنها غير مصحوبة بقوة واستعداد ولاقابلة لتغير وتبدل من اتصال وانفصال او نحوذلك حتى يجرى فيها برهان اثبات المادة . بل هي تبدع دفعة كما هي عليها وتفني دفعة بالكلية .

كذلك فاذااردنا قسمة جسم مثلاً فى الخيال الى نصفين فلاسبيل لناالى ذلك الابابداع نصفين لا ان نقسم ذلك الجسم اليها . وكذلك ان اردنا تسويد الجسم الأبيض هنالك اخترعنا جسماً ، اسود ، مثله وعلى هذا القياس .

وممايدل على النشأة المثالية واستقلالها، دلالة واضحة بالمنامات والكهانات الصادقة . فان صاحبهما لايوجد علمه بالأشياء في ذاته لذاته موافقا لماسيقع فان عجزه ظاهر وعجز نوعه والنائم ليس في قواه قدرة ذلك ولالنفسه والالكان في اليقظة اقدر على ابداعه ،

<sup>(</sup>١) هذا ماذكره الشيخ الأكبر في الفتوحات والفصوص و نقل في الأسفار و ذكره المؤلف العلامة في هذه الرسالة .

ثهان كان يخترع بنفسه علمه بماسيقع فينبغى ان يعلمه قبل ان يعلمه ليخترع على وفاقه وهذا محال معان الانسان يعرف بالضرورة في الجملة ان الاعلام من شيء آخر فلامحالة هذه الأمور ثابتة في عالم آخر اعلى. و اما النشأة الحسية فهي نشأة الموت والفناء والفقد والظللمة والجهل وهيمركبة من مادة وصورة سائلتين زائلتين دائمتى التغير والتفرقة والانقسام ولايتعلق بهاشعور ولااشعار الابتبعية النشأتين الأخريين وانما يظهر للحس بتوسط الأعراض وذلك ايضا منحيث و حدتها الاتصالية. وامامن حيث كثرتها المقدارية المتجزئة عندفرض القسمة ، فكل من اجزائها معدوم عن الآخر مفقودعنه فالكل غايب عن الكل ، معدوم عنه وكذا كلماتعلق بهامن حيث هو متعلق بها. و ذلك لأنهامادية والمادة مصحوبة بالعدم والظلمه بل هوجوهر مظلم وهي اول ماظهرمنالظلام لكونها بالقوة فيذاتها و بمالها في اصلها من عالم النور قبلت الصور النورية للمناسبة فانتقت ظلمتها بنور صورها . فالصور اظهاراتها، فكل ماوجدفيها قلت نوريَّته وضعفت الوجوديَّة فيه وخفيت فاحتيج في ادراكها الى مصادفته مجرداً عن المادة حتى خلص الوجود عن العدم. فظهر ظهوراً مطلقاً. فهذه النشأة مشوبة بالظلمة مخلوطة بالعدم فهي اخس النشئات واضعفها ولضعفها احتاجتالي مهدالمكان وظئرالزمان . واهلها الذين هم اهلها اشقياءالانس والجن وساير الحيوانات والنباتات والجمادات من البسائط والمركبات المحسوسة في هذا العالم الأدنى الذين لا يكلمهم الله ولا ينظر اليهم ابدأ . كماورد في الحديث القدسي:

«مانظرت الى الأجسام مذخلقتها» والأشقياء وان كانوافى النشأة المتوسطة ايضاً بأبدانهم ولكنهم ليسوامن اهلها لعدم شوقهم اليها وتعلقهم بها، بل انما تعلقهم وركونهم وشوقهم بهذه النشأة الأدنى الأرذل لانهم رضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها فاذا فارقوها عذبوا بفراقها . وهذا بخلاف السعداء فانهم وان كانوا فى النشأة الفانية ايضاً بأبدانهم ولكنهم ليسوا من اهاها لعدم تعلقهم بهاوركونهم اليها بل انما

شوقهم وحنينهم الى النشأة الأخرى . ولهذا نعموا \_ بالوصول اليها ومفارقة هذا الأدنى . ومن هناورد في الحديث «الدنيا سجن المومن وجنية الكافر»

وقال امير المؤمنين \_ عليه السلام \_ حين ضربة ضربه (ابن ملجم) فزتورب الكعبة» .

وقال فى وصف الزهاد: «كانوا قوماً من اهل الدنيا وليسو امن اهلها ، فكانوا فيها كمن ليس فيها. عملو افيها بما يبصرون وبادروا فيها ما يحذرون، تقلب ابدانهم بين ظهر انى اهل الآخرة ، يرون اهل الدنيا \_ يعظمون موت اجسادهم وهم اشداء عظماماً لموت قلوب احيائهم » .

وقال في وصف قوم منهم: «صحبواالدنيا بابدان ارواحها معلقة بالمحل الأعلى اولئك خلفاءالله في ارضه ودعاته الى دينه آه آه شوقا الى رؤيتهم» وقال في وصف الدنيا: «انها حلوة خضرة حفت بالشهوات وتحببت بالعاجلة و راقت بالقليل وتحلت بالآمال وتزينت بالغرور لاتدوم حبرتها ولاتؤمن فجعتها ، غرارة ضرارة ، حائلة زائلة ، نافدة بائدة ، اكالة غوالة ، لاتعدو اذا تناهت الى امنية اهل الرضا والرغبة بهاان تكون ...». كماقال الله تعالى: «كما انزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فاصبح هشيما تذروه الرياح» وقال في وصفها: «اقرب دارالى سخطالله وابعدها من رضو ان الله ...» .

# فصل

هذه النشئات الثلاث متطابقة مترتبة فى الصدور . بمعنى ان كل موجود فى هذه النشأة الدنيا من الجواهر والأعراض حتى الحركات والسكنات والهيئات و الطعوم والروائح فله صورة فى النشأة الوسطى، متقدمة عليه فى الوجود وله حقيقة فى النشأة العليا ، متقدمة على كلتيهما. بلكل مافى هذا العالم الأدنى من الذوات و

۱- س۱۱، ی۲۶ .

الهيئات والنسب والأشكال والترتيبات الجسمانية والنفسانية ، ظلال ورسوم و وتمثلات لما في العالم الاعلى من الذوات الروحانية والهيئات العقلية والنسب المعنوية ، انتماتنزلت وتكدرت وتجرمت بعدما كانت نقية صافية مقدسة عن النقص والشين مجردة عن الكدورة والرين متعالية عن الآفة والقصور منزهة عن الهلاك والدثور ولكل من الثلاث طبقات متفاوتة مترتبة في العوالم المقلية والمثالية ، كلها اناس متفاوتو المراتب والنشآت .

وكذلك بين النار العقلية والنار السفلية نير انات مترتبة. ولهذاور دفى الحديث «ان هذه النارغسلت بسبعين ماء ثم انزلت» اشارة الى تنزل مرتبتها عن كمال حقيقتها النارية و تضعف تأثيرها و تنقص جوهرها على حسب كل نزول.

ومنهنا قال بعض متالهة الحكماء . «انهذه الحسائس عقول ضعيفة وتلك العقول حسائس قوية» .

والى تفاوت الطبقات اشارمولانا الباقر ـ عليه السلام ـ حيث قال : «ان الله خلق محمداً وآل محمد من طينة عليين وخلق قلوبهم من طينة فوقذلك و خلق شيعتنا من طينة دون عليين وخلق قلوبهم من طينة عليين فقلوب شيعتنا من ابدان الله خلق عدو محمد من طين سجين وخلق قلوبهم من طين اخبث من ذلك وخلق شيعتهم من طين دون سجين وخلق قلوبهم من طين سجين فقلوبهم من ابدان اولئك وكل قلب يحن الى بدنه .

## فصل

قدتبين مماذكرنا لمن احسن التامل فيه: ان لكل معنى من المعانى حقيقة وروحاً وله صورة وقالب ؛ وانّه قديتعددالصور والقوالب لحقيقة واحدة .

فاعلم ان الألفاظ انما وضعت للحقائق والأرواح ولوجود همافي القوالب

<sup>(</sup>١) قائل شيخ يوناني است در كتاب اثولوجيا: الميمر الرابع .

يستعمل الالفاظ فيها على الحقيقة لاتحاد مابينهما.

مثلاً لفظالقلم انما وضع لآلة نقشالصور في الألواح من دون ان يعتبرفيها كونها منقصب اوحديد اوغيرذلكبل ولاانيكون جسماولاكون النقش محسوسا اومعقولاً ولاكوناللوح منقرطاس اوخشب بل مجردكونه منقوشاً فيه وهذا حقيقة اللوح وحده وروحه. فانكان في الوجود شيء يتسطر بو اسطته نقش العلوم في الواح القلوب فأخلق به ان يكون هو القلم . فان الله «علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم» ابل هو القلم الحقيقي حيث وجدفيه روح القلم وحقيقته وحده من دون ان بكون معه ماهو خارج عنه . وكذلك الميزان مثلاً فانه موضوع لميعاد يعرف به المقادير وهذا معنى واحد هوحقيقته وروحه ولهقوالب مختلفة وصورشتي بعضها جسماني وبعضها روحاني كمايوزن بهالأجرام والأثفال مثل ذي الكفتين ومايجري مجراه ومايوزن بهالمواقيت والارتفاعات كالاصطرلاب ومايوزن بــه الدوائر والقسى كالفرجار وما يوزن بهالأعمدة كالشاقول ومايوزن بهالخطوط كالمسطرومايوزن به الشعركالعروض ومايوزن بهالفلسفة كالمنطق ومايوزن به بعض المدركات كالحسوالخيال ومايوزن بهالعلوم والأعمال كمايوضع ليوم القيامة وهم الأنبياء والاوصياء كماورد عن ائمة الهدى «عليهم السلام» ومايوزن بهالكل كالعقل الكامل الى غيرذلك من الموازين وبالجملة ميزان كلشيءيكون من جنسه الموجودة فيه . وعلى هذا القياس كل لفظ ومعنى وانت اذا اهتديت الى الأرواح صرت روحانيا وفتحت لكابواب الملكوت واهلت لمرافقة الملاء الاعلى وحسن اولئك رفيقاً.

## فصل

واذ قددريت انه مامن شيء فيعالم الحس والشهادة الاوهومثال وصورة

۱- س۹۶، ی وه .

لأمرروحاني فيعالم الملكوت وهوروحه وحقيقته .

فاعلم ان عقول الخلايق فى الحقيقة امثلة للعقول العالية فليس للانبياء عليهم السلام ـ ان يتكلمو العهم الابضرب الأمثال الأنهم امروا «ان يكلمو االناس على قدر عقولهم» وقدر عقولهم ؛ انهم فى النوم بالنسبة الى تلك النشأة ، والنائم لاينكشف له شىء فى الأغلب الاب: مثل . ولهذا من يعلم الحكمة غير اهلها يرى فى المنام: انه يعلق الدر فى اعناق الخنازير . وعلى هذا القياس .

وذلك لعلاقة خفية بين النشئات \_ فالناس نيام فاذاماتوا انتبهوا \_ وعلموا حقايق ماسمعوه بالمثال وارواحذلك وعقلوا ، ان تلك الامثاة كانت قشوراً قال الله سبحانه: «انزل من السماء ماء فسالت اودية بقدرهافاحتمل السيل زبداً رابياً وممايوقدون عليه في النار ابتغاء حلية اومتاع زبد مثله» .

فمثل العلم بالماء والقلب بالأودية والينابيع والضلال بالزبد على مافسره المفسرون . ثم نبته في آخرها فقال : «كذلك ، يضرب الله الأمثال»٢.

فكل مالا يحتمل فهمك فان القرآن يلقيه اليك على الوجه الذى كنت فى النوم مطالعاً بروحك للوح المحفوظ ليمثل لك بمثال مناسب وذلك يحتاج الى التعبير فتأويل المتشابهات يجرى مجرى التعبير فالمفسريدور على القشر (٣).

۱ و۲ – س۱۲، ی۱۸.

<sup>(</sup>۳) برای بحث مفصل دراینباب رجوعشود بهمقدمهٔ متشابهاتالقرآن ملا صدرا . نگارنده دراین مقدمه دربیان مقام فرق بین تفسیر و تأویل یکی از اقوال و آرایی را که نقل نموده مین عقیده محقق مؤلف علامه است که گفته است (درمقدمهٔ تفسیر صافی و سایر آثار خود): تفسیر راجع است به بیان مراد از قشر و قالب الفاظ و تأویل راجع است به معانی مربوط بملکوت الفاظ . باید معلوم باشد که عالم الفاظ از برای بیان معارف و حقایق موجود در قرآن اگر چه فصیح ترین و بلیغ ترین الفاظ استعمال شود بسیار محدود و قامت لفظ را جهت بیان حقایق بسیار کوتاه است .

# وصل

ولك ان تقول: ان متشابهات الكتاب والسنة (١) محمولة على ظواهرها ومفهو ماتها الأولية من دون حاجة الى تاويل او حمل على تمثيل او تخييل. الاان للمفهو مات مظاهر مختلفة ومنازل شتى وقوالب متعددة حسب تعددالنشئات واختلاف المقامات وكذلك لله سبحانه وصفاته في كل عالم من العوالم مظاهر ومرائى ومنازل ومعالم يعرف بها كمامرت الاشارة اليه في ماسبق. فكل انسان يفهم من تلك الألفاظ ما يناسب مقامه والنشأة التى غلبت عليه والكل صحيح وهى حقيقة فى الكل ولكن لكل في محله.

## وصل

وقدورد فى الحديث: ان المساجد بيوت الله . فلفظ البيوت فيه حقيقة وذلك لأن المسجد محل العبادة ومحل العبادة بماهى عبادة هو محل حضور المعبود و موقف شهوده ، فيكون بيتاله فى الحقيقة لا بالمجاز والتخييل ، ولكن يكون بيتا معقولا "لامحسوسا" باحدى هذه الحواس. و ما هو المحسوس منه ليس معبدا ومشعرا للعبادة بل هو من هذه الجهة كسائر مو اضع الأرض . وكل محسوس ذى وضع ليس ذاته بذاته محسوسا من كل وجه . فان \_ زيدا \_ ليس بمحسوس من جميع وجوهه ، بل انما محسوسيته من حيث كونه متقدرا متحيزا ذا وضع . و اما من حيث كونه ناطقا متوهما متخيلا عالما اوجاهلا ، فليس ممايناله الحس و الاشارة الوضعية .

ويؤيد هذا ، ورد فيحديث آخر : ان المسجد ينزوى بالنخامة . مع ان

<sup>(</sup>١) كمااينكه يكى از آراء موجود درباب،متشابهات همين قولاست .

المحسوس منهلم يتغير مساحته ولم تنقص ، فكان المراد ان النخامة توجبقلة توفيره وتعظيمه ، لأنه محل عبادة الله ، فيجب ان يكون موقرا معظماً والنخامة فيه تنافى ذلك ، فيقل عظم قدره فى العقل لافى الحس وهذاو امثاله ممايدركه اهل البصيرة «ومايذكر ، الا اولو االألباب» .

## وصـل

ولماكان الناس انمايكلمون على قدر عقولهم ومقاماتهم فما يخاطب بهالكل يجب ان يكون للكل فيه نصيب .

فالقشرية من الظاهريين لايدركون الاالمعانى القشرية كما ان القشر من الانسان وهو مافى الاهاب والبشرة من البدن لاينال الاقشر تلك المعانى وهو مافى الجلد والغلاف من السواد والصور. واما روجها وسرها وحقيقتها فلا يدرك الا اولوا الألباب وهم: الراسخون فى العلم. والى ذلك اشار النبى صلى الله عليه وآله فى دعائه لبعض اصحابه (١) حيث قال: «اللهم فقيه فى الدين وعلمه التأويل».

ولكل منهم حظ" ، قل ام كثر وذوق نقص اوكمل ولهم درجات في الترقى الى اطوارها واغوارها واسرارها وانوارها . واماالبلوغ للاستيفاء والوصول الى الأقصى فلا مطمع لأحد فيه «ولو كان البحر مداداً لشرحه والأشجار اقلاماً فاسرار كلمات الله لانهاية لها ، فنفد البحر قبل ان تنفد كلماته » .

# وصل

ومما ذكر يظهر سبب اختلاف ظواهرالآيات والأخبار الواردة فياصول

<sup>(</sup>١) وهو اميرالمؤمنين الذين كان باب مدينة علمه وحكمته ولما كان رسولالله مستجاب الدعوة فلا يمكن ان يكون المراد من بعض الأصحاب هو بعض الخلفاء كما نقله الغزالي.

الدين بل وفروعه .

وذلك لأنها مما خوطب بهطوائف شتى وعقول مختلفة فيجب ان يكلم كل على قدر فهمه ومقامه ومع هذا فالكل صحيح غير مختلف من حيث الحقيقة ولا مجاز فيه اصلاً. واعتبر ذلك بمثال العميان والفيل وهو مشهور.

وعلى هذا فكل من لم يفهم شيئاً من المتشابهات منجهة انحمله على الظاهر كان مناقضاً بحسب الظاهر لأصول صحيحة دينية وعقائد حقة يقينية عنده ، فينبغى ان يقتصر على صورة اللفظ ولا يبدلها ويحيل العلم به الى الله والراسخين في العلم .

ثم يترصد لهبوب رياح الرحمة من عندالله ويتعرض لنفحات ايام دهره الآتية من قبل الله لعل الله يأتى له بالفتح اوامر من عنده ويقضى الله امرا كان مفعولاً.

فان الله سبحانه ذم قوماً على تأويلهم المتشابهات بغير علم فقال سبحانه ، «واماالذين في قلو بهم زيغ فيتبتّعون ماتشابه منه ابتغاءالفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله الاالله والراسخون في العلم »١.

ومن تدبيّر فيما حققناه ، ثم فيما ورد في الشرع من اصول الدين ، علم ان مقتضى العقل الصريح لاينافي موجب الشرع الصحيح بوجه من الوجوه .

وعن مولاناالباقر \_ عليه السلام \_ قال: «قال رسول الله \_ صلى الله عليه و آله ان حديث آل محمد صعب ، مستصعب ، لا يؤمن به الا ملك مقرب ، او نبى مرسل اوعبد امتحن الله قلبه بالايمان . فما عرض عليكم من حديث (آل محمد) فلانت له قلوبكم وعرفتموه فخذوه وما اشمأزت منه قلوبكم وانكر تموه فردوه الى الله والى العالم من آل محمد . انما الهالك ان يحدث احدكم بشىء

۱- س۳، یه .

منه فيقول: والله ماكان هذا والله ماهذا بشيء ، والانكار هوالكفر».

وقيل لمو لا نا الصادق \_ عليه السلام \_ : يأتينا الرجل من قبلكم يعرف بالكذب فيحدث بالحديث فنستبشعه . فقال \_ عليه السلام \_ : يقول لك : انى قلت لليل انه نهار ، وللنهار انه ليل . قيل : لا . قال : فان قال لك : هذا انى قلته ، فلا تكذبه فانما تكذبنى » .

#### اصل

قال بعض الفضلاء: اعلم ان العقل لن يهتدى الآ بالشرع والشرع لن يتبين الا بالعقل والعقل كالأس والشرع كالبناء ولن يثبت بناء مالم يكن اس ولسن يغنى اس مالم يكن بناء.

وایضا العقل کالبصر والشرع کالشتعاع ولن ینفعالبصر مالم یکن شعاع من خارج ولن یغنی الشعاع مالم یکن بصر . فلهذا قال الله تعالی : «قدجاء کم من الله نور و کتاب مبین یهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ویخرجهم من الظلمات الی النور باذنه» .

وایضاً فالعقل کالسراج والشرع کالزیت الذی یمده فما لم یکن زیت لم یشعل السراج وما لم یکن سراج لم یضیء الزیت . وعلی هذا نبه بقوله تعالی : «الله نورالسموات والارض مثل نوره . . . الی قوله : نور علی نور»۲ .

وایضاً فالشرع عقل من خارج والعقل شرع من داخل وهما یتعاضدان بل یت مدان . ولکونالشرع عقلاً من خارج سلبالله اسمالعقل منالکافر فی غیر موضع منالقرآن نحو «صم بکم عمی فهم لایعقلون» آ .

۱- س۵، ی ۱۸و۱۹.

۲- س۲۶، ی۳۵۰

۳- س۲، ۱۲۲۵ .

ولكون العقل شرعاً من داخل قال في صنة العقل: «فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن اكثر الناس لا يعلمون» . فسمتى العقل ديناولكونهما متحدين قال: نور على نور . . . اى نور العقل و نور الشرع. ثم قال: «يهدى الله لنوره من يشاء» . فجعلهما نوراً واحداً .

فالعقل اذا فقدالشرع عجز عن اكثرالامور كما عجزالعين عند فقدالنور .

واعلم انالعقل بنفسه قليل الغنى لايكاد يتوصل الا الى معرفة كليات الشىء دون جزئياته نحو ان يعلم جملة حسن اعتقاد الحق وقول الصدق وتعاطى الجميل وحسن استعمال المعدلة وملازمة العفية ونحو ذلك من غير ان يعرف ذلك فى شىء ، شىء والشرع يعرف كليات الشىء وجزئييّاته ويبين ماالذى يجب ان يعتقد فى شىء ، شىء ، شىء وماالذى هو معدلة فى شىء ، شىء .

ولا يعرف العقل مثلاً ، ان لحم الخنزير والخمر محرمة وانه يجب ان يتحاشى من تناول الطّعام في وقت معلوم وان لاينكح ذوات المحارم وان لا يجامع المرءة في حال الحيض. فان اشباه ذلك لاسبيل اليها الا بالشرع، فالشرع نظام الاعتقادات الصحيحة والافعال المستقيمة والدال على مصالح الدنيا والآخرة . من عدل عنه فقد ضل سواء السبيل. ولأجل ان لاسبيل للعقل الى معرفة ذلك قال تعالى: «وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا» وقال : «ولو انا اهلكناهم بعذاب ، من قبله ، لقالوا: ربنا \_ لولا ارسلت الينا رسولا " ، فنتبع آياتك من قبل ان نذل و نخزى » والى العقل والسرع اشار بالفضل والرحمة بقوله : «ولولا فضل الله عليكم، ورحمته لا تبعتم الشيطان الا قليلا » وعنى بالقليل المصطفين الاخيار . . . »

انتهى كلامه .

۲- س۲۶، ی۳۵ .

۶ - س۲۰ ی ۱۳۶۰

۱- س۳۰، ی۲۹.

۳- س۱۲، ۱۳،

٥- س٤، ١٥٥ .

ويصدقه ماروى عن اميرالمؤمنين ـ عليه السلام ـ : العقل عقلان ، مطبوع ومسموع . كما لاينفع نورالشمس ونورالعين ممنوع .

وقد ظهر من تضاعیف ماذکر ان اصحاب العقل قلیل جداً ، وان من لم یهتد لنورالشرع ولم یطابقه عقله فلیس من ذوی العقول فی شیء ، وان العقل فضل من الله و نور کما ان الشرع رحمة منه وهدی . وان الفضل بیدالله ، یؤتیه من یشاء ، ویهدی الله لنوره من یشاء ، ومن لم یجعل الله له نوراً فما له من نور والله یقول الحق وهو یهدی الستبیل \_

#### خاتمـة

# فى تفصيل وجوه الفرق بين الدنيا و الالخرة في تحو الوجود الجسماني

فمنها: انالدنيا لابدوان تفنى ، لأنها لم تخلق لذاتها بل لتكون وسيلة الى تحصيل نشأة اخرى وتمتعا لها وبلغة اليها ، فلابد من انقطاعها ومصيرها الى البوار والآخرة باقية ببقاء بارئها وقيتومها لأنها خلقت لذاتها لا لشىء آخر فهى محل الاقامة ودار القرار .

ومنها: ان القوة في الدنيا لأجل الفعل فتقدم عليه بوجه ، والفعل في الآخرة متقدم على القوة ، ولأجلها . وايضاً: الفعل اشرف من القوة في الدنيا والقوة في الآخرة اشرف من الفعل (١) وذلك الأن معنى القوة في الدنيا كون الشيء بحيث

<sup>(</sup>۱) واعلم انالقوة والمادةالخيالية في الآخرة تأبى عن القبول والإنفعال. براى آن كه قوة در آخرت مبدل بقدرت ميشود ونسبت آن بصور اخروى نسبت فاعل است به فعل

يكون من شأنه ان يصير شيئا آخر ومعناها في الآخرة ، كونه بحيث يكون مَّن شأنه ان يفعل ويفيض .

ومنها: ان الاجساد الدنيوية قابلة لنفوسها على سبيل الاستعداد، والنفوس الأخروية فاعلة لأجسادها على سبيل الاستيجاب والاستلزام، فهاهنا يترقى الأبدان بحسب تزايد استعداداتها الى حدود النفوس، وفى الآخرة يتنزل الأمر الى النفوس فينسج منها الأبدان.

ومنها: انالقوة الخيالية فى الدنيا غير الحواس الظاهرة وفى الآخرة تصير عينها وتتحد معها كما ظهر من التحقيقات السالفة ولهذا قيل: ان اللذة الخيالية لاتكون فى الجنة لأنها من قضيات الوهم اذ من شأنه ان يتخيل اشياء على طريق التمنى فيلتذبها النفس (والمنى راس مال المفاليس) والآخرة دار الصدق ودار الحقايق ولذلك سميت الحاقة لأن فيها حواق الأمور وليس فيها اباطيل واكاذيب ولا امنية اذفيها ماتشتهى الأنفس وتلذ الأعين نقداً وانما التذاذهم بالوجود المشاهد.

ومنها ان الشهوات فى الدنيا تابعة للمشتهيات والمشتهيات فى الجنة تابعة للشهوات كما قال تعالى: «ولكم فيها ماتشتهى انفسكم» افما تريد يستحضر لا انه يكون موجودا بالاستحضار، بل يستحضر فيكون موجودا بالاستحضار، فالحضور هناك ليس بقطع المسافة.

ومنها: ان باطن الانسان يكون ثابتًا في الآخرة فانه عين ظاهر صورته في

خود ولايخفى كه اطلاق اسم قوه بر قوة محل صورت ومنفعل از جهت فعليت و برقوة فاعل صور درآخرت بنحو اشتراك لفظى است كماحق قه الشيخ فى الإلهيات فى موارد اطلاقات القوة .

الدنيا ، والتبدل فيه خنى وهو خلقه الجديد فى كل آن الذى هم منه فى لبس، ويكون ظاهره فيها مثل باطنه فى الدنيا ، فيتنوع ظاهره هناك كما يتنوع باطنه فى الدنيا فى الصور التى يكون فيها التجللي الالهى ، ينصبغ بها انصباغا .

ومنها: ان نيل الشهوات فى الآخرة لم يمنع من التجلي ، بخلافه فى الدنيا . وذلك لأن التجلى هنا لك على الابصار وليست الابصار محل الشهوات، ولا يجتمع الشهوة والتجلى فى محل واحد ، فلهذا جنح العارفون الزهاد فى هذه الدنيا الى القليل من نيل شهواتها والاشتغال بكسب حطامها .

ومنها: انالمادة الحاملة للصور الدنيوية تحتاج الى فاعل مباين يكملها على سبيل التربية ، شيئاً فشيئاً . لأنها في عالم الحركات والاتفاقات كمحل السواد مثلاً اذا زالت عنه صورة السواد يحتاج في استرجاعها الى سبب جديد مباين عن ذاته وهذا بخلاف المادة الحاملة للصور الاخروية فانها قوة ـ نفسانية ـ مستكفية بذاتها وباسبابها الذاتية ، فاذا زالت عنهاالصور ففي استرجاعها يكفي تذكرها من غير حاجة الى تجشم اكتساب من فاعل جديد «لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه» المن غيرها .

ومنها: ان المادة الأخرويّة اشرف صورة واسرع قبولاً للصور واسهــل انفعالاً من الفاعل لأنها الطف جوهرا واشد قرباً من الروحانية بالنسبة الى المواد الدنيويّة.

اولاترى الى الماء لما كان جوهره الطف من جوهر التراب كيف صار لقبول الطعوم والأصباغ والأشكال اسرع والهواء لكونه الطف منهما كيف يقبل الأصوات والروائح والأشكال اسهل مما يقبلانه، ثم الأرواح الحيوانية والانوار الحسية لكونها الطف من الثلاثة كيف تقبل الصور المحسوسة بها دفعة بلامهلة.

۱- س۸۰، ی۲۷۰ \* قوله (س۷) : الى القليل... في نسخة: الى التقليل...

ولطافة جواهر النفوس على تفاوت مراتبها في اللطافة والكثافة اشد بكثير من لطافة الأنوار المحسوسة والأضواء ولهذا يقبل رسوم سائر المحسوسات والمتخيلات والمعقولات عند كونها في مراتب انوار الحس والخيال والعقل على تفاوتها في اللطافة والنورية. ويقدر الانسان ان يستحضر في قوته المتخياة من الممكنات مالا يقدر ان يستحضرها في قوة حسه لأن تلك القوة اخروية وهذه دنيوية و تلك تدرك و تستحضر من داخل وغيب و هذه تدرك و تستحضر من خارج و شهادة وعالم الغيب افسح ومجالها ابسط وهكذا قياس القوة العقلية في اللطافة والنورية ونسبتها الى مايقبله من رسوم انوار العقليات.

ومنها: ان الأرض فى النشأة الأولى تثبتنا فنتثبت منها وفى النشأة الآخرة تخرجنا اخراجاً على الصورة التنى يشاء الحق ان يخرجنا عليها كما قال عتزوجل: «واخرجت الأرض اثقالها يومئذ تحدث اخبارها» اى تبرز ما فيها وتخبر بأنه مابقى فيها مما اختزنته شىء .

ومنها: ان الدار الآخرة دار لا فاعل ولا مؤثر هناك الاالحق سبحانه، اذا الأسباب المتقابلة والعلل المتضادة مرتفعة وكذا الموانع والقواسر والحجب منتفية في ذلك العالم فلا مؤثر ولا مالك الا هو الملك يومئذ لله .

ومنها: انالدنيا دارالحكمة والأسباب والآخرة دارالقدرة والعجاب فان القدرة قد تبرز مالا يتناهى متناهيا وتظهرالشىء اليسير المتناهى بلا نهاية حتى انالحال الواحد من احوال اهل النار واحوال اهل الجنية يجدها صاحبها منسحبا من الأزل الى الأبد وهو آن واحد ثم ينتقل منه الى غيره كما يريده الله وهذا سر غريب لا يكاد العقل يقبله سئال مولانا الصادق عليه السلام عن الرجعة فقال تلك القدرة ولاينكرها الاالقدرية، لاتنكرها ان رسول الله عليه وآله والهدالية عليه وآله

۱- س۹۹، ی۲وع .

اتى بقباع من الجدّة عليه عذق يقال له سنة فتناولها .

ومنها: ان عددالأبدان في الآخرة كعددالنفوس غيرمتناهية اذليس يمتنع وجودالغيرالمتناهي فيه لعدم التضايق والتزاحم ونفي المواد الجسمانية والتداخل والمباينة والمسامتة هناك لأنتها ليست في امكنة وابعاد واتتصال بعضها ببعض اتصال عقلي وتلاق معنوى وكلما كثرت الأرواح المفارقة عن الأبدان المتعارفة المؤتلفة واتتصل بعضها ببعض، اتتصال معقول بمعقول، كان التذاذ كل واحد منها بالأخرى اشد . وكلما لحق بهم من بعدهم زاد التذاذ من لحق بمصادفة الماضين وزادت لتذات الماضين بمصادفة اللاحقين كماقال سبحانه: «ويستبشرون بالتذين لم يلحقوا بهم من خلفهم الاخوف عليهم ولا عميحزنون» الأن كل واحد منهم هوية وجودية نورية فيعقل ذاته ويعقل مشل ذاته مترات كشيرة ولأن المتلاحقين الى غير نهاية يكون تزايد قوة كل واحد واحد ولذاته في غابر الزمان الى غير نهاية نوعة وكمة وكيفة .

ومنها: ان الأجساد الدنيوية اجساد لحمية طبيعية مركبة من اخلاط قابلة للتغيرات والاستحالات معرضة للا فات . والأجساد الأخروية ليست كذلك . قال الله \_تعالى\_: «لايمسهم فيها نصب ولايمسهم فيها لغوب لايذوقون فيها الموت الاالموتة الأولى»٢.

وفي الحديث «جرد، مرد، مكحلون؛ ابناء ثلاث وثلاثين»٣.

ومنها: ما مير ان الآخرة نشأة قريبة من الله يتكليم فيها الانسان مع الله و ينظر الله الله وهذه، بعيدة من الله، داثرة ذاتها، بائدة اهلها، هالكة ذووها، لايكليمهم الله ولا ينظر اليهم. واما مكالمة الأنبياء مع الله فهى من ظهور سلطان الآخرة على

۱- س۳، ۱۶۶ .

۲- س۳۵، ی۳۲ .

۳- س۶۶، ی٥٦ .

قلوبهم .

ومنها: ان نشأة الآخرة: نشأة النور والادراك، والحضور والحياة والظهور، وكل مافيها حى، مدرك. كما ورد فى الحديث: ان الأنواع من الفاكهة ليقلن لولى الله: ياولى الله كلنى قبل ان تأكل هذا قبلى. وان المؤمن اذا جلس على سريره اهتر سريره فرحاً.

وفى القرآن المجيد: «وان الدار الآخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون» . وهذه النشأة موصوفة بمقابلات ذلك. وقد مضى بيان ذلك كله .

ومنها: ما متر ايضا ان النشأة الدنياوية ضعيفة الوجود غيرقار الذات وجود كل جزء منه يقتضى فقد صاحبه، واما النشأة الآخرة فلقوتها و تمامها مستقلة بنفسها، مستكفية بذاتها من غير افتقار الى الأزمنة والمواد المنقسمة المنفصلة المتصرمة للايمكن ان يخبر عن متاها ومكانها لأهل هذه النشأة الا بضرب الأمثال بأقل زمان واوسع مكان كماقال تعالى: «وما امر الساعة، الاكلمح البصر؛ او هو اقرب» وقل عزوجل: «جنية عرضها كعرض السماء والأرض» .

ومنها: انالنفسالواحدة من النفوس الانسانية بمنزلة عالم عظيم نفسانى اعظم من هذا العالم الجسمانى بمافيه وان كل مافيها من الأشجار والأنهار والأبنية والغرف؛ حية بحياتها الذاتيئة التى للنفس التى تدركها وتوجدها وان ادراكها للصتور هو بعينه ايجادها لها لأنها ادركتها فأوجدتها فأدركتها بل ادركتها موجودة واوجدتها مثدركة بلا تقدم وتأخر ولا مغايرة. اذا لفعل والادراكهناك شيء واحد.

ومنها: انالموجود في الدنيا لايوجد في مكانين واذا صارت النفس مشغولة

۱ - س۲۱، ی۲۹، ی۳۹ ، ۳۱ س۲۱، ی۲۹ ، ۳۹ ، ۳۹ ، ۳۱ ،

<sup>(</sup>١) وفىالأحاديث النبويّة: اهلالجنةجرد ومرد؛ ابناء ثلاث...

باستماع واحد ومشاهدته ومماسته صارت مستغرقة محجوبة عن غيره و امتا الموجود في الآخرة فيتسع اتساعاً لاضيق فيه ولا منع حتى لو اشتهى مشاهدة النبى حملى الله عليه وآله مثلاً الف شخص في الف مكان في حالة واحدة لشاهدوه كما خطر ببالهم في الأمكنة المختلفة.

واماالأبصار الحاصل عن شخص النبى الدنيوى فلايكون الا في مكان واحد وامر الآخرة اوسع واوفى بالشهوات و اوفق لها فلكل واحد من اهل السعادة في الآخرة عالم فيه مايريد ومن يرغب في صحبته ينشأ في لحظة عين اوفلتة خاطر من غير مزاحمة شريك وسهيم .

ومنها: انه مالم تخرب الدنيا الم توجد الآخرة وهذا فرقان مبين اذلوكانت الآخرة منجوهر الدنيا لم يصح ان الدنيا تخرب الأن الدنيا انتما هي دنيا بالجوهر ونحو الوجود بالتخصصات الشخصية والامتيازات التعيينية والالكان كل يوم دنيا اخرى، لتبدل الاشكال والهيئات والمشخصات ولكان القول بالآخرة قولاً بالتناسخ ولكان البعث عبارة عن عمارة الدنيا بعد خرابها واجماع العقلاء منعقد على ان الدنيا تضمحل وتفني ولا تعود ولاتعمر ابداً.

ومنها: ان الآخرة عالم تام لا ينتظم مع الدنيا في سلك واحد ولا احدهما من الآخر في جهة واحدة او في اتتصال واحد زماني او مكاني بللا مكان للا خرة بالا كلتها ولا اجزاؤها كما دريت سابقاً. نعم لها احاطة بالدنيا باحاطة الروح بالجسم وانتما يراها الكل من الأولياء الذين انقلبت نشأتهم الى تلك النشأة في الدنيا دون غيرهم اذليس عند غيرهم منها ومن الصور الموجودة فيها الا الألفاظ الموضوعة شرعاً لأجلها من غير دلالة لها على خصوص معانيها الا على الأمثلة البعيدة كما اخبر الله سبحانه عنه بقوله: «فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين» وقوله عزوجل: «وننشئكم فيما لا تعلمون» ٢.

۲- س٥٦، ١٦٠٠

تم اصول المعارف يوم الأحد -١٠٨٩-

وصار هذا الكلام تاريخ عام الإتمام وكان في سادس شهر جمادي الأولى من ذلك العام والحمد للهرب العالمين والصلاة على محمد و الحالطاهرين \*

(۱) وقد فرغنا من تصحيح هذه الرسالة (اصول المعارف) تأليف الحكيم الفاضل والعارف الكامل الفقيه البارع والمحدث المحقق والمفسر الجامع حجّة الإسلام وآية الله الملك العلام المعولى محسن الكاشاني – رضى الله عنه - ، او اخر (ليلة ٢٨) شهر ذى القعدة الحرام من شهورسنة المعولى محسن الكاشاني على حامل الله على حصول ما اردناه ، وتحصيل ما قصدناه . اللهم وفقنا على تحصيل مرضاتك ولا تجعل الدنيا آخر هميّنا . اللهم اغفر لنا ولإخواننا النين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غيلاً للنين آمنوا انك رؤوف وحيم .

واناالعبد سيدجلال الدين الموسوى الآشتياني، كتبالله له بالحسني .

ذی قعده ۱۳۹۱ مشهد مقدس رضوی ژانویه ۱۹۷۲

the intellect and the intelligible, which are hall-marks of the "Transcendent Theosophy" of Sadr al -Din Shīrāzī.

Sayyid Jalāl al-Dīn Ashtiyānī, in addition to editing the text critically has written a long introduction to the work, more voluminous than the text itself. In the introduction he has once again drawn attention to the current problems of doing research in Islamic philosophy as well as presenting Mullā Muhsin Fayd and analyzing the content of the work thoroughly.

It needs hardly be mentioned that Professor Ashtiyani has once again put students of Islamic philosophy in his debt for bringing back to life a precious work which is significant for its own contents and the role it plays as a visible link between the works of Mulla Sadra and those of the Zand and early Qajar hakims who revived his philosophy in Isfahan and Tehran.

Seyyed Hossein Nasr Theran 6 Esfand 1353 (A. H. solar) 13 Safar 1395 (A. H. lunar) 25 February 1975 A. D. It is contained knowledge of the Qualities.

Chapter III On knowledge of the Names .

Chapter IV— On the quiddities and their determinations. In it is contained the knowledge of all that is other than God.

Chapter V— On cause and effect. In it is contained the knowledge of ends:

Chapter VI— On natures, their renewal and their spirits. In it is concerned the knowledge of the created nature of the world and its praising of the Lord.

Chapter VII— On motion, time and space and what follows them. In it is the knowledge of pre-eternity and post-eternity. Verily God - praised be He - is free of motion and time and likewise the world in all respects.

Chapter VIII- On the heavens and the earth and what is between them consisting of souls, intelligences, powers, angels, jinns and devils.

Chapter IX— On good and evil and pleasure and pain. In it is contained knowledge of good deeds and retribution, heaven and hell.

Chapter X— On the principles of various states of being and the realities of beings, their spirits, forms and moulds. In it is the knowledge of the esoteric interpretation of the metaphysical verses of the Qur'an and the interpretation of dreams.

As this table of contents reveals, the *Usūl al-ma'ārif* contains a cycle of traditional theosophy in the style of Mullā Sadrā. Moreover, the author follows his master in emphasizing such principles as the unity and principiality of existence, trans-substantial motion and the unity of

in this Dīwān, known to the public at large. It was always our belief that both men, so close to Mullā Sadrā and so well-versed in his teachings, must have written something reflecting directly the "Transcendent Theosophy" of their incomparable master.

It is to the great credit of Sayyid Jalāl al-Dīn Āshtiyānī to have unearthed precisely such a work. While working on the anthology of Islamic philosophy in Persia from Mīr Dāmād to the present, which includes a notable section on Kāshānī (2), this indefatigable scholar, who has devoted himseif completely to the revival of Islamic philosophy, discovered the manuscript of this work which is in a sense the summary of the author's already known Ayn al-yaqīn but which more than the larger work reflects directly the teachings of Mullā Sadrā. In fact the Usūl al-ma'ārif raminds the reader in its approach and content of the Shauāhid al-rubūbiyyah of Mullā Sadrā.

In the work under discussion Mulla Muhsin Fayd deals in ten chapters clearly and succinctly with the principles of the "Transcendent Theosophy". Each chapter is called a bāb and each bāb is further divided into various parts called asl, wasl and fasl. The ten chapters are as follows:

Chapter I— On existence and non-existence. In it is contained knowledge of the Essence.

Chapter II On knowledge and ignorance and their meaning.

<sup>(2)-</sup> See S. J. Ashtiyani and H. Corbin, Anthologie des philosophes iraniens,

Tehran - Paris, Vol. 11, 1975.

#### **Preface**

Until recently one of the mysteries in the history of later Islamic philosophy in Persia was the lack of any documents showing the continuation of the specific characteristics of Mullā Sadrā's theosophical teachings among his two most illustrious students, Mullā Muḥsin Fayd Kāshānī and 'Abd al-Razzāq Lāhījī.(1) These eminent scholars have been known mostly for their works on the religious sciences and theology rather than the "transcendent theosophy" (al-hikmat al-muta'ā-liyah) of their master. Usually later authorities have tried to explain this strange phenomenon by emphasizing the rapid social and religious change which took place in the later Safavid period resulting in severe opposition to Sufism and to the teachings of Mullā Sadrā. They argue that due to this situation both Mullā Muḥsin Fayd and Lāhījī used the principle of taqiyah or dissimulation and remained silent about their master's teachings in public and in their written works.

This argument always appeared somewhat incomplete because Mullā Muḥsin Fayd left behind such works as the Kalimāt-i maknūnah, which is a masterpiece among the numerous works dealing with gnosis ('irfān); likewise Lāhījī has composed verses of the most esoteric kind

<sup>(1)-</sup> On these two figures see S.H. Nasr, "The School of Isfahan" in M. M. Sharif(ed), A History of Muslim Philosophy, vol. II, Wiesbaden, 1966, pp. 294 ff.

## USÜL AL-MA'ĀRIF

by

### MULLA MUHSIN FAYD KASHANI

edited with introduction and noted

by

## SAYYID JALĀL AL-DĪN ĀSHTIYĀNĪ

English preface

by

Seyyed Hossein Nasr

Proffessor of the University of Tehran

# USÜL AL-MA'ĀRIF

by

#### MULLÀ MUHSIN FAYD KÄSHÄNÏ

edited with introduction and noted

by

#### SAYYID JALÁL AL-DÍN ÁSHTIYÁNÍ

English preface

by

Seyyed Hossein Nașr

Proffessor of the University of Tehran